
صنع الحضارة العربية
في القرن الحادي والعشرين



الكتاب

صنع الحضارة العربية في القرن 
الحادي والعشرين

تأليف
رائد قاسم

الطبعة

الأولى، 2009
عدد الصفحات: 

427
القياس:

24-17

جميع الحقوق محفوظة للمؤلف

1430هـ ـ 2009م

إخراج فني:

علي أحمد البحراني

fajr0101@yahoo.ca



صنع الحضارة العربية
في القرن الحادي والعشرين

رائد قاسم
2009م





�إهداء

�إلى كل من �ضحى في �سبيل نه�ضة الب�شرية وتقدمها...

�إلى كل من فقد حياته من اجل �سمو الإن�سانية وازدهارها...

�إلى رواد النه�ضة العربية في مختلف الع�صور..

�أهديكم جميعا هذه ال�صفحات...

لف                            الم�ؤ

� �صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين





تمهيد

تعاني امتنا العربية منذ حو 800 عام نكسة حضارية رهيبة، أخرجتها من عداد 
الأمم المتقدمة وتحولت بموجبها إلى امة متخلفة تقوم على الاستهلاك وتمارس حياتها 
وفق أنماط غير مؤهلة للحاق بركب الأمم والشعوب المتقدمة والمتطورة، بدأت هذه 
الرئيسية في بغداد والقاهرة  العربية الإسلامية  النكسة الخطيرة منذ سقوط الحواضر 
الدول  أن  ورغم  هذا،  يومنا  حتى  العربي  الوطن  في  الظلامية  واستمرت  وقرطبة، 
والرقي  التحرر  شعارات  ورفعت  الاستعمار  ومخلفات  أنقاض  على  قامت  العربية 
والنهضة، إلا إنها لم تتمكن من الخروج من بوتقة التخلف والانهيار والتصدع، ورغم 
الإصلاح،  مشاريع  طرحت  التي  النهضوية  والتنظيمات  التيارات  عشرات  خروج 
القيام  تتمكن من  لم  إنها جميعا  إلا  العربية على شعاراتها  أنظمة الحكم  وقامت بعض 
بمشاريع ملموسة والسير في طريق النهضة والخروج من النفق المظلم، ويكمن الخلل 
الرئيسي من وجهة نظرنا في البيئة التي يجب إعادة تأهيلها وتحديثها وتطويرها وتجسيد 
نتاج الفكر الإنساني والعلم البشري في مكوناتها حتى تتمكن كافة القوى والتنظيمات 
من تطبيق مشاريعها في نطاقها الحيوي الخاص، وصولا بالنطاق العام الشامل، إذا ما 

حققت نجاحا فعليا في مراحل تطبيقها المختلفة.
من هنا جاءت فكرة هذا الكتاب الذي يصب في هذا المعترك المهم والخطير، 

�صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين



�

الصفوف  وتوحيد  والوطنية  القومية  الجهود  مختلف  تضافر  إلى  تحتاج  فالنهضة 
والتنوع  التعددية  على  تقوم  وحدة  إلى  العربية  النهضة  تحتاج  وشتاتها،  تنازعها  لا 
والاختلاف، حتى يمكن النظر  بمنظار واحد لواقع الأمة ومرحلتها الراهنة وواقعها 
المعاصر، كي تتمكن من بلورة رؤية موحدة متفق عليها في سبيل الخروج من المأزق 

وتكوين إستراتيجية عمل من اجل غد واعد ومرتقب. 
البعض  بان  ومثقفيها  الأمة  مفكري  من  قليلة  غير  بنسبة  اليأس  وصل  لقد 
النهوض  على  قادرا  واعتباره  العربي  لوطنهم  الانتماء  مبدأ  يرفضون   بدؤوا  منهم 
الأحلام  من  ضربا  القومية  القيم  إن   اعتبروا  فقد  ذلك  من  العكس  على  بل  بالأمة 
من  والتناحر،  التمزق  من  العربي  الواقع  ينخر  ما  بسبب  وذلك  اللاواقعية،  الوردية 
ناحية أخرى تطرح هذه النخب والفئات شعارات ورؤى وأفكار  تصب في صالح 
الانتماءات المذهبية والقبلية والعرقية، بعيدا عن الانتماء القومي والوطني الجامع لها 
تياراتها وتنظيماتها الاجتماعية والفكرية والسياسية، وهذا ما يؤجج  والحاضن لكافة 
دون شك خطر الانقسامات والصراعات ويساهم في تأصيل التخلف والانحطاط 

الحضاري والإنساني الذي تسبح في مياهه الأمة العربية منذ مئات السنوات.
ونعتقد  انه يجب على الكتاب والمفكرين العرب أن يبحثوا عن النظام الجامع 
سواء  العرب  يجتمع  خلاله  من  الذي  والقومي  الوطني  الإطار  في  الشامل  التوافقي 
كانوا مسلمين ومسيحيين، سنة وشيعة، رجالا ونساء، إسلاميين وعلمانيين من مختلف 
الاتجاهات والمشارب، ذلك أن لملمة الشتات وتوحيد القوى ورسم خريطة ائتلافية 
تتجاوز الإرث التاريخي بكافة معطياته وتشعباته هو السبيل الوحيد للنهضة، سواء 
وبحوثه  بفصوله  الكتاب  هذا  فكرة  جاءت  وقد  الوطني،  أو  القومي  الصعيد  على 
التي من دونها لا يمكن إيجاد حلول  المركزية  المختلفة والمتنوعة لمعالجة هذا المحاور 
تمكننا من الخروج من بوتقة التخلف والانهيار التي نعيشها كأمة ودول  ومجتمعات.  

لقد جاء الفصل الأول ليعالج موقع الدين في المجتمع البشري، والفصل الثاني 



�صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

يعالج موقع القيم الإنسانية  من حركة الأعمار البشري، أما الثالث فكان عبارة عن 
رؤية لتطوير البيئة العربية وتحديث أنظمتها المركزية،  بهدف إيجاد دور حقيقي للدين 
خطة    وضع  نظرنا  وجهة  من  يحقق  بما  العربية،  البيئة  في  وتأصيلها  الإنسانية  والقيم 
واقعية مبنية على أسس علمية من شانها تشييد صرح حضاري عربي قائم على المصالحة 

بين التراث والحداثة وتجديد للبيئة العربية وأنظمتها المركزية. 
لقد تطور الغرب لأنه عمل بالأسباب والسنن والنواميس التي وضعها الخالق 
باجمعه،  الكون  لنظام  الحاكمة  والقوانين  النظم  هي  السنن  وهذه  وتعالى،  سبحانه 
والنواميس  والسنن  بالأسباب  عملوا  عندما  وحضارتهم  نهضتهم  أوج  في  والعرب 
في  بارز  دور  لها  كان  أنظمة  ضمن  من  نظاما  الدين  كان  وقد  وازدهروا،  تطوروا 
للتطبيق  قابلة  عامة  وأسس  تعاليم  كان يحتوي على  شك، لأنه  دون  العربية  النهضة 
وصالحة لحياة المجتمع البشري، إلا انه لم يكن النظام الوحيد الذي نهل منه العرب، 
لأنهم انفتحوا  على مختلف الأمم والشعوب واقتبسوا منها ما بلغوه من علم ومعارف 
ومدنية، ولعل اشد فترات ازدهار الدولة العباسية كان في زمن الخليفة المأمون الذي 
راجت  كما  التقليد،  عن  والبعد  العقلي  التفكير  على  القائم  ألمعتزلي  المذهب  شجع 
السلطة، ما أدى  العهد الأموي بسبب ضعف  أواخر   الفكرية والدينية في  التيارات 
إلى حرية طرح الأفكار وشيوع مذاهبها الدينية والمذهبية والفلسفية التي أغنت الفكر 
العربي والإسلامي، وهكذا فان الدين لم يكن سوى نظام من ضمن أنظمة يؤدي دوره 
في إطار صرح حضاري متكامل، ولم يكن النظام الوحيد للحضارة العربية أو غيرها 
من الحضارات، إذ انه من الممكن أن يعتنق سكان حاضرة دين ما ويتمسكوا به بشدة 
على  وتخلف  وفاقة  فقر  في  يعيشون  ذلك  رغم  ولكنهم  متدينين  بأنهم  يعرفوا  بحيث 
جميع الأصعدة، ذلك أن الدين يؤدي دورا معنويا وتشريعيا في نطاق يظل محدودا، ولا 
يمكنه أن يكون الأساس والمصدر الوحيد للحياة الإنسانية  فالخالق سبحانه وتعالى 
مْسُ  }لَا الشَّ وضع لنا سنن ونواميس يجب إتباعها والعمل بناء عليها، قال تعالى : 



10

هَارِ وَكُلٌّ فِي فَلَكٍ يَسْبَحُونَ{ يس/40،  يْلُ سَابقُِ النَّ ََها أَن تُدْرِكَ الْقَمَرَ وَلَا اللَّ يَنبَغِي ل
فايما امة اتبعت السنن والقوانين فإنها ستصل إلى بناء صرحها الحضاري وستبني قوة 
وتشيد مجدا وستصل إلى أعلى درجات التطور والرقي، وتراجعها وانهيارها مرهون 
على  قدرتها  مدى  على  يعتمد  وهذا  والسنن،  النواميس  بهذه  تمسكها  بمدى  أيضا 
تشخيص واقعها ومرحلتها الراهنة ومكامن الخلل والضعف في كيانها، وكذلك إيجاد 
السبل الصحيحة والقواعد السليمة للعمل وفقا للنواميس والسنن للخروج الفعلي 
من واقع الضعف الذي يسيطر عليها، فالإنسان إذا ما بلغ مرحلة معينة من التقدم ثم 
أصابه انهيار جزئي أو كلي فان إتباعه للسنن والنواميس يختلف في أصوله وقواعده 
التي قطعها، وثمة اختلاف جزئي كذلك في  الأتباع  السابقة  المرحلة الحضارية  عن 
المطلوب للسنن والنواميس من امة لأخرى، فعلم الله لامتناهي، وكل مرحلة يقطعها 
الإنسان في نطاق نهله من علم الله الغير محدود  يحتاج إلى تشخيص مختلف للوصول إلى 
السنن المطلوب العمل بها لمواصلة بناء الصرح الحضاري، وهذا ما أخفقت فيه الأمم 
السابقة فتراجعت وانهارت في نهاية الأمر، وهذا ما تعاني منه امتنا العربية، فهي ما بين 
تيارات تنادي بالعودة إلى ما كان عليه السلف بشكل مطلق، وما بين  تيارات تدعوا 
إلى التغريب   وإسقاط التراث من معادلة الإصلاح والتعمير بشكل مطلق أيضا، وما 
لواقع الأمة، وإيجاد  أكثر واقعية وموضوعية  تأكيد هو  تشخيص  هو مطلوب بكل 
منظومة  تعايش ما بين التراث والحداثة، ما بين الموروث والنتاج الفكري الإنساني في 
مختلف حقوله، لكي يتم إصلاح البيئة العربية وتجاوز كافة معوقات نهضتها والبدء 
ببناء الصرح الحضاري العربي الجديد في القرن الجديد والألفية لثالثة، وهذا ما هدفت 

إليه من خلال هذا الكتاب. 
الله  علم  من  بسيط  جزء  سوى  ليس  الدولي  المجتمع  يعيشه  الذي  التطور  إن 
اللامتناهي، وحتى يمكننا تحويله إلى واقع ايجابي مثمر في حياتنا كأمة ودول وشعوب 
يجب أتباع السنن والنواميس التي وضعها الخالق سبحانه وتعالى في هذه الأرض، قال 



11صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

واْ مَا بأَِنْفُسِهِمْ﴾ سورة الرعد آية 11، إن هذه  ُ ُ مَا بقَِوْمٍ حَتَّى يُغَيِّر َ َلا يُغَيِّر تعالى: }إنَِّ اللّه
التوحيدية بل إنها تشمل كافة  الديانات  أتباع  أو  المسلمين  الآية ليست مقتصرة على 
الأمم والشعوب دون استثناء وهي سنة من سنن الله عز وجل، وايما شعب اتبع السنن 
وانطلق في ميادين التغيير والإصلاح والحضارة نهض وقوي وانتصر، فإسرائيل مثلا 
دولة متفوقة على كافة الدول العربية وانتصرت عليها في معظم الحروب التي خاضتها 
معهم، وكل ذلك بأتباعها للسنن  والنواميس، وكذلك تطور الغرب ونهض لأتباعه 
السنن أيضا، رغم أن الغرب وإسرائيل  لا يؤمنون بالقران ولا بالنبي ولا بالإسلام، 
ذلك أن الدين نظام من بين أنظمة مركزية تدير الحضارة بمقوماتها وعواملها، وليس 

سببا مباشرا لنشوء الحضارة واكتساب القوة والمجد.
إن المطلوب في هذه المرحلة المصيرية من عمر امتنا العربية هو فهم أصيل للدين 
) كما هو مطلوب تحديث الأنظمة المركزية الأخرى( ليقوم كلا بدوره المرسوم ويكون 

أداة من أدوات النهضة ومفتاح من مفاتيح التقدم والازدهار والرخاء.
في هذا الكتاب محاولة من اجل تحقيق هذا الهدف الشامل، تحديث البيئة العربية 
القيم  وتحويل  عليها  الإنساني  الفكري  النتاج  وإدخال  المركزية   أنظمتها  وتجديد 
العربي من تجاوز محنته والخروج من  الوطن  ليتمكن  وفاعلة،  قيم حية  إلى  الإنسانية 
الحضارة  صرح  بتشييد  ليبدئوا   السنين،  مئات  منذ  أبنائه  يعيشه  الذي  المظلم  النفق 
في  ريادي  دور  للعرب  ليصبح  الثالثة،  والألفية  والعشرين  الحادي  القرن  في  العربية 
يعزز   ما  بكل  ورفدها  الإنسانية  الحياة  وبناء  ونهضتها  البشرية  وتقدم  الأرض  أعمار 
ويؤصل لخلافة الإنسان وأحقيته في السيادة على الأرض وتحوله إلى مخلوق من أعظم 

وأرقى وأفضل المخلوقات العاقلة التي خلقها الله سبحانه وتعالى في هذا الوجود. 

رائد قاسم
1/ مايو/2009



     



الفصل الأول

الدين بين حكم الله والاجتهاد الب�شري

منذ أن وجد الإنسان على الأرض وهو يواجه الكثير من المشاق والصعوبات 
معضلة  واجهته  حيث  الأول،  الإنسان  عصر  في  أبرزها   من  وكان  والأخطار، 
المستمر  والتنقل  الترحال  إلى  الإنسان  اتجه  ولقد  القاسية،  الطبيعية  بيئته  مع  التعامل 
الكهوف  في  يعيش  كان  فقد  والأمن،  والغداء  الماء  من  الأساسية  حاجاته  عن  بحثا 
هربا من الطقس المتقلب والحيوانات المفترسة، وبسبب ضعفه وبدائية أدواته العلمية 
والتكنولوجية وانعدام مهاراته التقنية فقد اضطر إلى التكيف مع أوضاع بيئته الطبيعية 
التي كانت ذات عطاء محدود رغم إمكانياتها الهائلة، لكنه بعد نجاحه في تدجين بعض 
الحيوانات واكتشاف دورة حياة النبات وتطوير الزراعة أصـبح قادراً على التعامل مع 
بيئته الطبيعية بكفاءة عالية أكثر من السابق، وذلك من خلال فلاحة الأرض وإنتاج 
حاجته من الغذاء، واستخدام الحيوانات في صناعة ونقل الغداء واستخدامها كوسيلة 

للمواصلات، ثم استقر الإنسان وبنا بيوت أكثر أمناً ومقاومة ورفاه.
وبعد الانتقال من عصر الزراعة إلى عصر الصناعة اتجه الإنسان إلى العمل على 
تكييف بيئته الطبيعية والسيطرة عليها لتتوافق مع احتياجاته ورغباته في حياة أكثر أمنا 
عمل  أسباب  بتطوير  الإنسان  قيام  التوجه  هذا  استوجب  وقد  ورفاهية،  واستقرارا 



14

وأنماط إنتاج جديدة وأدوات تكنولوجية وعلوم مبتكرة لزيادة عطاء الجنس البشري 
وعطاء الأرض والنبات والحيوان على حد سواء، وإدارة أوجه الحياة المختلفة خاصة 
الطبيعية  بيئته  مع  صراعه  بدا  عندما  الأول  الإنسان  إن  وكفاءة،  بمرونة  الاقتصادية 
اكتشف بسرعة إن عليه التعامل  أيضا مع غيره من الناس من دون التعرض للمخاطر 
وبما يزيد من فاعلية الانتماء هم، الأمر الذي أدى إلى نشوء الثقافات وتبلورها ببطء 
على شكل عادات وتقاليد وأعراف وقيم وعلاقات اجتماعية ساهمت البيئة الطبيعية 
واستقرار  الغذاء  تأمين  ومع  الأساسية،  عناصرها  وتحديد  تشكيلها  في  والجغرافيا 
الحياة الاجتماعية، أصبح بإمكان الإنسان الزراعي توجيه نسبة لا باس بها من وقته 
للتفكير والتأمل، مما قاده إلى اكتشاف وتطوير الديانات المختلفة، التي حملت للإنسان 
معتقدات وقيم جديدة قامت بإعادة تشكيل جانب هام من جوانب حياته الاجتماعية 

والثقافية حتى أصبح الدين جوهر الحياة الثقافة وأساسها.
الكون  أسرار  من  الأكبر  الجزء  وتفسير  اكتشاف  على  الإنسان  قدرة  عدم  إن 
والحياة عامة وخوفه من المجهول والموت والطبيعة قاده إلى اكتشاف وخلق واعتناق 
أديان مختلفة، ولا يزال الدين يلعب أدوار هامة ومتعددة في حياة الإنسان، وذلك من 
خلال تقديم تفسيرات شبه منطقية لأسرار الكون والحياة، وإمداد الإنسان بمنظومة 
شبه متكاملة من القيم والمعتقدات والشرائع المنظمة للسلوك والعلاقات الاجتماعية، 
إلى  النفسية،  النواحي  من  خاصة  واستقرارا،  أمنا  أكثر  الإنسان  حياة  ما جعل  وهذا 
جانب ذلك، قام الدين عامة  قبل نشوء الدولة وفي عصور ضعفها وفقدان الثقة بها، 
بدور القانون الأخلاقي الذي ساهم في تنظيم بعض أوجه الحياة في المجتمع وساعد 
بأنها  تقول  جميعها  الديانات  أن  وحيث  والانحراف،  والجريمة  الفقر  من  الحدّ  على 
تمتلك حقائق أزلية من صنع آلهة عظيمة ذات قدسية فان القيم والمعتقدات والأفكار 
والتشريعات الدينية أصبحت جوهر الثقافة وبوتقة العلم على مر التاريخ وفي مختلف 

الأمم والشعوب والحضارات والمدنيات دون استثناء.
مهما  عامل  المتعاقبة  المتعددة  ومراحلها  البشرية  ادوار  كافة  في  الدين  كان  لقد 



15صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

وحيويا وأصيلا في معادلة الحياة الإنسانية الفردية والاجتماعية، وقد كان الدين يلبي 
احتياج مرحلة زمنية معينة وبعد ذلك يفقد فاعليته ويحتاج إلى التجديد في مفاهيمه لدى 
أجيال أخرى تبعا لذلك، ولعل ذلك يقودنا إلى إمكانية القول إن الدين بفقده الفاعلية 
وعدم قدرة المجتمع  على معالجة ومسايرة مستجدات ومتطلبات واحتياجات الحياة 
الإنسانية من خلاله  دفع ببعض المجتمعات البشرية إلى البحث عن نظم وقوانين وقيم 
معينة لتحقيق أهداف وغايات تتطلبها المرحلة الحاضرة، الأمر الذي أدى إلى ظهور 
الأمر  ايجابي،  بشكل  حياته  وتنظيم  المجتمع  حاجة  تلبي  جديدة  ونظم  وقوانين  قيم 
بشكل  والمتطلبات  القضايا  معالجة  يمكنه  جديد  آخر  ديني  نظام  ظهور  حتم   الذي 
نخبة  سيطرة  تحت  عادة  يقع  كنظام  الدين  كان  أخرى  ناحية  من  الأقل،  على  جزئي 
معينة   تسخره لمصالحها على حساب مصالح الطبقات والشرائح الأخرى وتعمل على 
حفظ مكتسباتها وامتيازاتها، وقد نشى عن ذلك الصراعات المدمرة وظواهر معادية 
للإنسان كالاستبداد والقمع والطغيان، مما حتم احتياج الحياة البشرية إلى تدخل الهي 
فقد  الإسلامية  للعقيدة  ووفقا  والأرضيين،  السماويين  والرسل  الأنبياء  إرسال  عبر 
بعث الله سبحانه وتعالى آلاف الأنبياء على مر آلاف السنين من عمر البشرية من اجل 
هداية البشر وإرشادهم  في رحلة حياتهم الطويلة، سواء أكان ذلك على مستوى الفرد 
أو المجتمع أو الأمة، وهذا ما جعل عدد الأنبياء وفقا للثقافة الإسلامية يبلغ أكثر من 
24 ألف نبي، لم يكشف الله سبحانه وتعالى عنهم جميعا، بل حتى الجن أرسل الله لهم 
ونَ عَلَيْكُمْ آَيَاتِي  ْ يَأْتكُِمْ رُسُلٌ مِنْكُمْ يَقُصُّ ِْإنْسِ أَلَم ِْجنِّ وَال ََر ال رسل، قال تعالى : }يَا مَعْش
وَشَهِدُوا  نْيَا  الدُّ يَاةُ  َْح ال مُ  ُ تْه وَغَرَّ أَنْفُسِنَا  عَلَى  شَهِدْنَا  قَالُوا  هَذَا  يَوْمِكُمْ  لقَِاءَ  وَيُنْذِرُونَكُمْ 
مْ كَانُوا كَافِرِينَ{ )الأنعام / 130(، على كافة الأحوال فان الأنبياء  ُ عَلَى أَنْفُسِهِمْ أَنَّه
بالذات  المتصلة   القيم  ودعم  وترسيخ  تجسيد  مهمتهم  كانت  والأرضيين  السماويين 
البشرية والوجود الإنساني كالعدالة والحرية والكرامة والمساواة والقيام بأداء شعائر 
الشكر لله سبحانه وتعالى، إن رسالات الأنبياء السماويين كما يعالجها القرآن الكريم 
تقدم مشاريع لإنقاذ الأرض من البوار التام، إذ لو تركت الأقوام الكافرة والعاصية 



16

لآثامها وذنوبها لأكلتها الآفات الأخلاقية، فبعثة النبي لم تكن لمجرد إنقاذ المجتمع من 
الانحراف العقائدي والعبادي، ولكن لتجديد الإقامة البشرية فوق الأرض وتجنيبها 
الإنساني،  للمجتمع  والحضاري  الأخلاقي  الانطفاء  ينتجه  الذي  الفناء  عوامل 
وبنائها،  الأرض  أعمار  على  وحثه  لله  الشكر  وأداء  الإنسانية  للقيم  بتجسيده  وذلك 
بالضمير  المرتبطة  التشريعات  وبعض  الروحية  والتعاليم  العبادة  نظم  تعددت  وقد 
ديانة  آخر  كان  الذي  الإسلام  ظهور  حتى  للوجدان  الموجهة  العقائد  من  والعديد 
سماوية ظهرت في المجتمع البشري، وذلك قبل 1429 سنة هجرية، وهي مدة قصيرة 
نسبية من عمر التاريخ البشري على الأرض، بيد إن عدم ظهور دين سماوي آخر بعد 
الإسلام يمكن أن يقودنا إلى القول بان الإنسانية وصلت إلى مستوى راقي من النضج 
والوعي والثقافة  بحيث ترسخت فيها قيمها المرتبطة بكينونتها واصل خلقتها، وان 
ما تبقى من عمرها على الأرض لن يختلف عن طبيعة التكاليف والواجبات والمهام 
المرتبطة بالدين في عصر نزوله،  علاوة على إن ثوابت الإسلام والمسيحية واليهودية 
مناسبة ومتكيفة بشكل عام مع مختلف العصور، وبالتالي فان البشرية لم تعد بحاجة إلى 
ظهور دين جديدة، وإنها بعد تعاقب هذه الحضارات المختلفة وبلوغها هذه المرحلة 
من  تمتلكه  ما  بواسطة  بنفسها  شئونها  تسيير  على  قادرة  والمهارة  والتجربة  العلم  من 

علوم ومعارف وأسس حضارية ومدنية وقيمية راقية.
إن انقسام الديانات السماوية الثلاث إلى أديان ومذاهب وفرق يمكن اعتباره 
دليل على كون الدين نظام ضبط وهداية عام من خلال ثوابته وقطعياته لا نظام مركزي 
مطلق يدير كافة شئون الحياة، فالنظام المركزي  هو نظام لا يحتمل الخلاف والاختلاف 
والانقسام، بيد إن إتباع الديانات ومنهم المسلمين انقسموا وتعددوا واختلفوا وتنازعوا 
المساهمة في  العوامل الأساسية  الدين جاء كعامل من  بان  القول  مما يحتم  بنيهم،  فيما 
تكوين الحضارة البشرية وليس العامل الوحيد وانه كنظام خاضعا للسنن والنواميس، 
وفي مقدمتها حتمية فهمه بشكل منسجم مع متطلبات الحياة المعاصرة، التي ترتقي فيها 
البشرية بعلومها ومعارفها، عبر تجديد وتحديث وتطوير منظومة الاجتهاد والتحليل 



17صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

ودراسة النصوص الدينية والموروث الديني بشكل عام، حتى يمكن الاستفادة من 
الدين كنظام مركزي يساهم في رفد الحياة الإنسانية باحتياجاتها الروحية والتشريعية 
بالنسبة لله عز وجل كمنزل  ثابتة ومطلقة  إذا ما كانت أحكامه  فالدين  والأخلاقية، 
وموجد له، فان الإنسان لن يستطيع معرفة الحكم الإلهي المطلق، سواء كان ثابتا أو 
متحولا، لذلك فان عليه من جانبه أن يطور منظومة تعامله ونهله واستفادته وتوظيفه 
السيد  يقول  الإنسانية،  الحياة  معادلة  يتمكن من جعله عنصر حيويا في  للدين حتى 
محمد باقر الصدر )(: »فمن المتفق عليه بين المسلمين  أن القليل من أحكام الشريعة 
الإسلامية هو الذي لا يزال يحتفظ بوضوحه وضرورته وصفته القطعية، بالرغم من 
هذه القرون المتطاولة التي تفصلنا عن عصر التشريع، وقد لا تتجاوز الفئة التي تتمتع 
التي نجدها  المائة من مجموع الأحكام  بصفة قطعية من أحكام الشريعة، الخمسة في 
في الكتب الفقهية، والسبب في ذلك واضح، لأن أحكام الشريعة تؤخذ من الكتاب 
والسنة، أي من النص التشريعي، ونحن بطبيعة الحال نعتمد في صحة كل نص على 
نقل أحد الرواة والمحدثين، باستثناء النصوص القرآنية ومجموعة قليلة من نصوص 
السنة التي ثبتت بالتواتر واليقين،  ومهما حاولنا أن ندقق في الراوي ووثاقته وأمانته في 
النقل، فإننا لن نتأكد بشكل قاطع من صحة النص ما دمنا لا نعرف مدى أمانة الرواة 
إلا تاريخياً، لا بشكل مباشر، وما دام الراوي الأمين قد يخطئ ويقدم لنا النص محرّفاً، 
خصوصاً في الحالات التي لا يصل لنا النص فيها إلا بعد أن يطوف بعدة رواة، ينقله 
أحياناً  تأكدنا  لو  الشوط، وحتى  لنا في نهاية  إلى الآخر، حتى يصل  منهم  كل واحد 
من صحة النص، وصدوره من النبي أو الإمام، فإننا لن نفهمه إلا كما نعيشه الآن، 
ولن نستطيع استيعاب جوّه وشروطه، واستبطان بيئته التي كان من الممكن أن تلقي 
عليه ضوءاً. ولدى عرض النص على سائر النصوص التشريعية للتوفيق بينه وبينها، 
قد نخطي أيضاً في طريقة التوفيق، فنقدم هذا النص على ذاك، مع أن الآخر أصح في 
الواقع، بل قد يكون للنص استثناء في نص آخر ولم يصل لنا الاستثناء، أو لم نلتفت 
يفسره  الذي  استثناءه  مغفلين  الأول  بالنص  فنأخذ  للنصوص،  ممارستنا   خلال  لها 



18

ويخصصه. فالاجتهاد إذن عملية معقدة، تواجه الشكوك من كل جانب ومهما كانت 
نتيجته راجحة في رأي المجتهد، فهو لا يجزم بصحتها في الواقع، ادام يحتمل خطأه في 
استنتاجها، إما لعدم صحة النص في الواقع وإن بدأ له صحيحا، أو لخطأ في فهمه، أو 
في طريقة التوفيق بينه وبين سائر النصوص، أو لعدم استيعابه نصوصاً أخرى ذات 

دلالة في الموضوع ذهل عنها الممارس أو عاثت بها القرون«.���
ويقول شيخ الإسلام ابن تيمية :  ويطلق الشرع في عرف الناس على ثلاثة معانٍ:

أتباعه، ومن خالفه  الرسول وهذا يجب  به  المنزل: وهو ما جاء  الأول: الشرع 
وجبت عقوبته. 

الثاني: الشرع المؤول: وهو آراء العلماء المجتهدين فيها كمذهب مالك ونحوه، 
فهذا يسوغ أتباعه ولا يجب، ولا يحرم، وليس لأحد أن يلزم عموم الناس به، ولا يمنع 

عموم الناس منه. 
الثالث: الشرع المبدل: وهو الكذب على الله ورسوله، أو على الناس بشهادات 
الزور ونحوها، والظلم البين، فمن قال: إن هذا من شرع الله فقد كفر بلا نزاع، كمن 

قال: إن الدم والميتة حلال، ولو قال: هذا مذهبي ونحو ذلك«. 
يقول المفكر الإسلامي المعروف د. علي شريعتي: »أن النبي  عندما يصف 
نفسه بأنه خاتم الأنبياء لا يريد القول بان ما قاله يكفي البشرية إلى الأبد، بل مراده من 
الخاتمية إن الإنسانية كانت إلى ذلك الحين محتاجة إلى هداية من قبل ما وراء الطبيعة 
والتربية البشرية، أما الآن أي في القرن السابع الميلادي، و بعد ازدهار الحضارة اليونانية 
والرومانية ومن ثم الإسلامية، وبعد  نزول التوراة والإنجيل وعلى إثرهما القرآن، فقد 
تلقت البشرية ما يكفي من التعاليم الدينية، ولم تعد هناك ضرورة للمزيد من ما وراء 
الطبيعة، فالإنسان قادرا من الآن فصاعدا وبدون الوحي على سلوك طريقه في الحياة 
دون الحاجة إلى نبي جديد، وهذا هو معنى الخاتمية، أي انه لا رسل بعد اليوم فانطلقوا 

��� اقتصادنا ص 418.



19صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

بالاعتماد على أنفسكم«.���  
وحيث إن الأحكام الشرعية التي تتصف بالقطع واليقين قليلة ومحدودة في مقابل 
نسبة غالبة من  الأحكام الظنية، التي هي عبارة عن اجتهادات رجال الدين استنادا 
نظام  الدين  بان  القول  يمكن  الجزم بصحتها، عليه  يمكن  أحاديث وروايات لا  إلى 
ضبط وهداية عام وليس بنظام مركزي، خاصة وان شئون الحياة المختلفة كالأنظمة 
مستقلة  علمية  تخصصات  أصبحت   والاقتصادية  والسياسية  والحقوقية  الاجتماعية 
لها فقهائها ومؤسساتها العملية والبحثية والتي يستحيل على رجال الدين الإلمام بها 

وإخضاعها لتخصصهم  في مجال العلوم الدينية التي تقوم على أسس نظرية صرفة.  
ونتيجة لذلك فقد خضعت المدارس الدينية المختلفة في معظم الحقب التاريخية 
تعاليمها  على  المباشر  الأثر  له  كان  الذي  الأمر  والاقتصادية،  السياسية  العوامل  إلى 
وقيمها وأهدافها، علاوة على تضاربها في تفسير النصوص والأوامر والتعاليم الدينية 
المقدسة، فنشئت العديد من المذاهب والاتجاهات الدينية في مختلف الأديان السماوية 
والأرضية التي تدعوا أتباعها إلى التأمل في الحياة وليس إلى التجربة العملية لاكتشاف 
قوانينها، والى التخيل وليس إلى التفكير العملي، والى الخوف من الخطأ وليس إلى التعلم 
من الخطأ، والى الاستسلام لما بعد الحياة والعقل وليس إلى التمتع بالحياة والاعتماد على 
العقل، وقادت هذه التعاليم إلى سيطرة الدين على العلم، وإلى خلط العلم والخرافات 
أحيانا  وفي  المتعذر،  من  أصبح  وهكذا  ببعض،  بعضها  والدين  الشعبية  والأساطير 
كثيرة من المحظور قيام العلم بالبحث عن الحقيقة في ثنايا المفاهيم الغيبية والأساطير 
الشعبية السائدة،  ومع تجدر المعتقد الديني )بما يحوي من خلط وأعراف وتقد وأساطير 
وخرافات( إلى جانب الدين في المجتمع، وقيامه بدور العنصر المنظم للثقافة أصبح من 
الصعب على الثقافة والعلم أن يتطورا بالسرعة المطلوبة لمجاراة التطور التكنولوجي 
الذي يتصف عامة بالحيادية الدينية والثقافية، كذلك أصبح من المحظور على العلم 

���	معرفة الإسلام ص 132.



20

والعلماء والمفكرين في الكثير من الأحيان والحالات المغامرة في بحار قد تقودهم إلى 
اكتشاف أسرار كونية أو إنسانية تتناقض مع المعتقدات الدينية، وقد ترتب على هذا 
المؤسس  التكنولوجي  التطور  وتباطؤ عملية  بوجه عام،  العلمية  المعرفة  تعثر مسيرة 
على العلم وقوانينه بوجه خاص، وجمود الثقافة والتفكير القائم على العقلانية والنقد، 
علاوة على ذلك فقد انقسمت الأديان إلى مذاهب وفرق عديدة، متصارعة ومتشاحنة 
في معظم الأحيان، مما زاد من حيرة البشرية وتفاقم معضلاتها ومآسيها، وعدم قدرتها 
المكتسبات  وكافة  الطبيعة  وتسخير  ازدهارها  معوقات  وتجاوز  شئونها  تنظيم  على 
العلمية المتاحة لصالح الكائن الإنساني، فقد انقسمت المسيحية إلى مذاهب وانقسمت 
ووقائع  وأحداثا  تاريخا  منها  لكل  مذهبا،   90 من  أكثر  فبلغت  فرق،  إلى  مذاهبها 

وأهداف روحية وسياسية ���.

���	منها على سبيل المثال الأبوليناريّة التي ظهرت في القرن الرابع، أسسها أبوليناريوس أسـقف 
اللاذقية في سـوريا )310م ـ 390(، وأنكر عبرها أن للمسيح نفساً بشريّة، وإنَّه قد ظهر 
على الأرض بجسد روحاني،  وقد اعتبرت عقيدته بدعة وأدينت في الكنيسة السينودسينية 
القسطنطينية المسكوني، مع ذلك استمرت هذه  الرومانية في عام 377، وأدينت في مجمع 
العقيدة حتى القرن الخامس الميلادي،  ومنها الترويضيّة، أي  ممارسة تمارين تقوم على عقاب 
النفس ونكران الذات وشهوات الدنيا بهدف الوصول لدرجة أعلى من الروحانية ومعرفة 
والشراب  الطعام  عن  كالانقطاع  عنيفة  روحية  رياضات  يمارسون  أتباعها  وكان  الذات، 
وممارسة الجنس، وفي بعض الأحيان يعرضون أنفسهم للبرد أو للحر الشديدين، وانتشرت 
الذين  والمتوحدين  الرهبان  بين  وخصوصاً  الوسطى  القرون  فترة  في  المسيحية  الترويضيّة 

كانوا يعتبرونها وسيلة لإماتة رغبات المعصية في النفس والوصول للكمال الروحي.
  ومن المذاهب المسيحية المنقرضة »المونطانيّة« وهي حركة زهدية تقشفية  نشأت عام 170م 
في  بها  وا  فبَّرش وماكسيميلا(،  )بريسلا  امرأتان  فيها  ناصرته  مونطانس،  القسيس  يد  على 
معظم أنحاء آسيا الصغرى، وجمعوا حولهم عدد من التلاميذ، وقد حافظت هذه الحركة في 
أوّل أمرها على الإيمان المشترك بالكتب المقدّسة والتمسّك بولاية الكنيسة، لكنّ إدّعاءها 
أنها الوحيدة التي تجسد الروح القدس وتعاليم  المسيح أدى إلى اتخاذ قرار بطردها واتهامها 

بالزندقة، إلا إن المذهب المونطاّين استمر حتى القرن السادس الميلادي على الأقل.
يّة« وهي عبارة عن فرق مسيحية منتشرة     ومن الحركات الدينية المسيحية »الكنائس العَنصَر
إنشاؤها  يعود  إذ  الأمريكية،  المتحدة  الولايات  في  خاصة  العالم،  حول  عديدة  بلدان  في 
إلى عام 1900 وتنسب إلى قسّيسين أمريكيين، ويؤمن أعضاؤها بأن المسيحي يمكن أن 
ينعم بخبرة مباشرة للروح القدس مماثلة لتلك التي اختبرها الرسل يوم العنصرة كما هي 



21صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

مذكورة في الفصل الثاني من كتاب أعمال الرسل، ويمارسون العديد من العبادات الروحية 
الخاصة، وتتقاسم هذه الكنائس لاهوت الكنائس الميتودية والمعمدانية، وتميل للأصولية 

في مواقفها، وتعتقد بقرب خروج المسيح والملك الألفي.     
     وقد انقرضت بطبيعة الحال مذاهب عديدة وظلت أخرى حتى يومنا هذا، ومن أشهر المذاهب 
الكاثوليكية،  بعد  الثاني  المسيحي  المذهب  وهي  »البروتستانتية«  العصر  هذا  في  المسيحية 
مذهبا  ويعتبر  الكنيسة،  دين  رجال  استبداد  على  فعل  كردة  ظهر   مذهب  والبروتستانتية 
إصلاحيا يقوم على رفض السلطة المطلقة لرجال الدين وحصر السلطة بالكتاب المقدس 

على أن تكون بدافع شخصي مبني على فهم ذاتي وقناعة فردية بما جاء فيه.
    بدأت حركة الإصلاح البروتستانتي عندما نشر مارتن لوثر عقيدته في 95 نقطة، وكان أهم ما يميّز 
هذه العقيدة رفضها النظرة السلبية للطبيعة البشرية  والتي تقوم على رفض أي دور للإنسان في 
ثانية كان لوثر  الكنيسة بأي شكل من الأشكال، من جهة  الخلاص، وبالنتيجة رفض وساطة 

يحتجّ على صكوك الغفران التي كانت تُعطى للمتبرعين لبناء كنيسة القديس بطرس في روما.
وعندما رأى لوثر بأن آراءه  مرفوضة من قبل الكنيسة الكاثوليكية، وبأنه يتعرض للاضطهاد 
في  رأى  الذي  الساسوني  فيديريك  الملك  إلى  لجأ  مواقفه،  على  إصراره  نتيجة  والتهميش  
العقيدة الجديدة وسيلة ناجحة للانفصال عن روما، فشجّع على انتشارها وحما مارتن لوثر 
من كل اضطهاد. وانتشرت بذلك العقيدة  البروتستانتية في كل أنحاء ألمانيا، كما نشأت في 

سكاندينافيا كنائس وطنية ذات طابع بروتستانتي.
 وقد انقسمت البروتستانتية إلى فرق وتفرعت عنها عدت تيارات، فقد  نشأت في زوريخ حركة  
أصولية قادها هولدريخ زوينكلي الذي قام بتبسيط الليترجيا )تدل كلمة ليترجيا على كل 
د، أي  نوع من الخدمة الدينية، وفي تعريف آخر أنها متابعة حقيقية وواقعية لحدث التجسُّ
»التجسد« كفلسفة وعقيدة هو ما حاولت هذه  بالله، وهذا  بالإنسان والإنسان  الله  اتحاد 
الحركة تبسيطه وجعله اعتقاد أكثر  منطقية(  إلى أقصى الحدود، وكان يرفض أسرار الكنيسة 
المؤمنون  فيه  يجتمع  مسيحي  ديني  )طقس  الإفخارستيا  بأن  يقول  فكان  لوثر،  فهمها  كما 
تناول  حيث  صلبه،  قبل    المسيح  السيد  بسيرة  اقتداء  الخبز  ويتناولون  المسيحيون 
عشاءه  الأخير مع مجموعة من أتباعه قائلا لهم : »خذوا، كلوا منه كلُّكم: هذا هو جسدي 
الذي يُبذل لأجلكم(  هي عبارة عن طقس لا يتعدّى كونه رمزاً، ورغم رفض لوثر لهذه 

الأفكار فقد انتشر مذهب زوينكلي سريعاً في أنحاء سويسرا.
    ومن فرق المذهب البروتستانتي الكنيسة الأنكليكانية التي نشأت في عام 1534م بقرار من الملك 
قامت  ذلك  وبعد  روما،  سلطة  عن  الإنكليزية  الكنسيّة  السلطة  بفصل  القاضي  الثامن  هنري 
هذه الكنيسة بوضع قانون إيمان خاص بها يتألف من 39 نقطة، يميل إلى البروتستانتية أكثر منه 
للكاثوليكية، وظهرت في الطائفة البروتستانتية حركة فكرية عقلانية نشئت بسبب تأثير التقدم 
العلمي ومذهب التنوير، وكانت تدعوا إلى وضع عقائد الإيمان في مختبر العقل والعلم، ومنها 
أتباعها  يمارسها  التي  العبادة  وأشكال  الكنسية  العقائد  رفض  الذي  البروتستانتي  مذهب  نشا 



22

وانقسمت اليهودية كذلك إلى مذاهب وفرق���.

وقال بان الإيمان أمراً يجب أن يكون أقرب للعقل حتى يقبله أكبر عدد من الناس. 
وقد تعددت شعب البروتستانتية وفرقها، حتى إن بعضها لا تكاد تبدوا فرعا من مذهب واحد، 
واستمر  انقسام الفرق البروتستانتية حتى   أصبح هناك 200 فرقة مختلفة ولربما ما تزال 

هناك فرق جديدة في سبيل الظهور.
   والجناح الثاني في الديانة المسيحية هو المذهب الكاثلوكي ويعتبر من أقدمها وأشهرها وأوسعها 
عاصمة  روما  قلب  في  تقع  التي  الفاتيكان  دولة  في  الكاثلوكيين  المسيحيين  ومركز  انتشارا، 
كافة  في  للكاثلوكيين  الروحي  والمرشد  والسياسي  الروحي  زعيمها  البابا  ويعتبر  ايطاليا،  
تعتبر  وهي  عشر،  ألاثني  والرسل  المسيح  إلى  أصلها  الكاثوليكية  الكنيسة  وتعد  العالم،  أنحاء 
أساقفة الكنيسة خلفاً للرسل، والبابا بشكل خاص خليفة للقديس بطرس،  ورسالة الكنيسة 
الجديد  العهد  الأربعة وفي  الأناجيل  الواردة في  المسيح  الكاثوليكية الأساسية هي نشر رسالة 
الكاثوليكية هي  المقدسة،  والكنيسة  المعروفة بالأسرار  الكنسية  الطقوس  التوراة، وإقامة  من 
أضخم الكنائس المسيحية في العالم , حيث يبلغ عدد أتباعها ما يقارب من مليار كاثوليكي،  وقد 
انقسم المذهب الكاثلوكي إلى عدة فرق من أشهرها كنيسة الروم الكاثوليك، كنيسة السريان 
القبطية،  الكاثوليكية  الكنيسة  الكاثوليكية،  الكلدانية  الكنيسة  المارونية،  الكنيسة  الكاثوليك، 

كنيسة الأرمن الكاثوليك، كنيسة اللاتين في القدس، كاتدرائية القديس باسيل في موسكو.
    ومن المذاهب المسيحية »الأرثوذكسية« وهي مذهب يرجع بجذوره بحسب أتباعه إلى المسيح والخلافة 
الرسولية والكهنوتية، فقد كانت المسيحية كنيسة واحد حتى الانشقاق الذي حصل بين الكنيسة 
الغربية )الرومانية الكاثوليكية( والشرقية )الرومية الأرثوذكسية(. ومعنى كلمة أرثوذكسية بونانية 
»الرأي القويم والإيمان المستقيم« والكنائس الأرثوذكسية التقليدية هي الكنائس الشرقية والرومية 
وتسمى أيضاً يونانية والسلافية، وقد حدث انشقاق الكنيسة بين الغرب )الفاتيكان والمسماة اليوم 
الرومانية الكاثوليكية( وبين الشرق )اليونانية، والمسماةً  اليوم بالرومية الأرثوذكسية(  وقد استفحل 

هذا الانشقاق على أيام ميخائيل كيرولارس بطريرك القسطنطينية عام 
في  الشرقية  الأرثوذكسية  انتشرت  وقد  الأولى،  الدرجة  في  سياسية  لأسباب  1054م، 
للكنيسة  التابعين  المسيحيون  أما  الأدنى,  الشرق  وعموم  واليونان  البلقان  وبلاد  روسيا 
لأنهم  الأرثوذكس  الروم  اسم  عليهم  فيطلق  العربية  البلدان  في  والساكنين  الأرثوذكسية 
عام  بشكل  الأرثوذكسية  الكنيسة  أتباع  عدد  ويبلغ  اليونانية،  الدينية  الطقوس  يمارسون 
300 مليون نسمة، وقد انقسمت الأرثوذكسية إلى فرق أيضا من أشهرها : كنيسة السريان 
الأرثوذكس، وكنيسة الأقباط الأرثوذكس، وكنسية الأرمن الأرثودوكس، وكنيسة اليونان 
)الروم( الأرثوذكس، وبطريركية أنطاكية الأرثوذكسية، وبطريركية القدس الأرثوذكسية، 

وبطريركية الإسكندرية الأرثوذكسية، وبطريركية القسطنطينية الأرثوذكسية
���  من أهمها اليهودية الأرثوذكسية، وهي فرقة تعترف بكل التوراة والتلمود، وتقبل بكافة النواميس 

التي وردت فيها، وتعتقد أن الله أوحى بذلك كله إلى موسى مباشرة في جبل سيناء.



23صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

كما انقسم المسلمون إلى العديد من المذاهب والطوائف.��� 

ومن المذاهب اليهودية المهمة »اليهودية الإصلاحية« وهي فرقة دينية يهودية إصلاحية ظهرت مــع 
بدايات القرن التاسع عشر الميلادي، عندما شكك بعض اليهود في كيفية ظهور الكتب المقدسة، 
مصداقيته  ضعفت  فقد  وبالتالي  به،  موحى  غير  بشري  عمل  التلمود  بأن  الاعتقاد  إلى  وانتهوا 
لديهم، وأصبحوا  لا يؤمنون إلا بالتوراة، ويعتقدون بان التعاليم الأخلاقية والسلوكية أهم أجزاء 
التعاليم اليهودية قاطبة، وان الطقوس اليهودية  اقل منها أهمية وقاموا بنبذ الكثير من التقاليد 
والعادات الدينية الرائجة في المجتمعات اليهودية، ومن الفرق اليهودية  المتشددة »الفريسيون« 
لكنهم  يتزوجون،  رهبانيون لا  متصوفة  الربانيين، وهم  أو  بالأحبار  المتشددون، ويسمون  أي 

يحافظون على نسلهم عن طريق التبني، يعتقدون بالبعث والملائكة والعالم الآخر.
والجنة  والحساب  البعث  إنكار  على  مذهبهم  ويقوم  »الصدقيون«   أيضا  اليهودية  الفرق  ومن 
»المتعصبون«   الفرق  ومن  المنتظر،  والمسيح  والملائكة  التلمود  كذلك   وينكرون  والنار، 
وفكرهم قريب من الفريسيين لكنهم اتصفوا بعدم التسامح والعدوانية، إذ قاموا في مطلع 
فأطلق  اليهود  من  معهم  يتعاون  من  وكل  الرومان  فيها  قتلوا  بثورة  الأول  الميلادي  القرن 
اكين، ومن الفرق أيضا »الكتبة أو النَّساخ«  وهم الذين تعرفوا على  الشريعة  عليهم اسم السفَّ
اليهودية من خلال عملهم في النسخ والكتابة، فاتخذوا الوعظ وظيفة لهم، ويسمون بالحكماء 
وبالسادة، وكذلك من الفرق »القرّاءون« وهم قلة من اليهود ظهروا عقب تدهور الفريسيين 
وورثوا أتباعهم، وهم لا يعترفون إلا بالعهد القديم،  ولا يخضعون للتلمود ولا يعترفون 
به، ولديهم شروحات خاصة بهم للتوراة، ومن الفرق أيضا »السامريون« وهم طائفة من 
المتهوّدين الذين دخلوا اليهودية من غير بني إسرائيل، وكانوا يسكنون جِبَالِ بيت المقدس، 
وأثبتوا نبوة موسى وهارون ويوشع بن نون  دون نبوة من جاء بعدهم،  وقد ظهر فيهم 
رجل يقال له »الألفان«  ادعى النبوة، وذلك قبل بعث المسيح  بمائة سنة، وقد تفرقوا 
إلى دوستانية وهم الألفانية، وإلى كوستانية أي الجماعة المتصوفة. وقبلة صلاتهم باتجاه جبل 

يقال له غريزيم بين بيت المقدس ونابلس، ولغتهم تختلف عن لغة  اليهود العبرانية.
منها ما قد فني،  ومنها ما ظل حتى هذا  اليوم، ولعل الفرق في الإسلام التي فنيت والباقية منها  	���
الواحد،  والمذهب  الواحدة  الطائفة  داخل  الانقسامات  عن  عدا  فرقة،  المائة  على  جميعها  تزيد 
من أشهر الفرق  »الخوارج« وهم الفئة من جيش الإمام علي بن أبي طالب التي خرجت عليه 
وكفرته، وقد اتصف  أتباعها بالانفعال والتطرف في السلوك، والتزّمت في الدين والتحجّر في 
الفكر، وقد انقسموا إلى العديد من الفرق من أشهرها »الازارقة« أسسها نافع بن الأزرق في 
النصف الثاني من القرن الأول ونسبة إليه، وقد كفر  جميع المسلمين ما عدا فرقته، وتقول كتب 
السير انه كان يختبر الناس في الحكام، فمن والاهم فهو كافر، وكان  يقتل الناس وهم يصلون في 
المساجد، ومن الفرق البائدة » المرجئة » وقد انقسمت إلى ما يربو على اثني عشر فرقة، أشهرهم 
فرقتان، الأولى : مرجئة الفقهاء، وهم الذين يرون أن الإيمان إقرار باللسان وتصديق بالقلب، 



24

التي  المتعددة    كما نشئت العديد من الحركات السياسية والعقائدية والفكرية 
تعج بها الساحة الإسلامية  والعربية في عصرنا الراهن، ولكل منها نهج متصل ومرتبط 

بالأسس العقائدية والفقهية والتاريخية لانتمائها  الطائفي والمذهبي.

لا يزيد ولا ينقص، والأعمال الصالحة ثمرات الإيمان وشرائعه، وخالفوا بذلك المعتقد الشائع 
من أن الإيمان إقرار وتصديق وعمل، والثانية مرجئة المتكلمين، من أشهرهم الجهم بن صفوان، 
ومما يروى عنه انه التقى جماعة من متكلمي الهند يدعون »السمنية« فسألوه عن مصدر المعرفة 
وكانوا لا يؤمنون إلا بالمحسوس، فقالوا له : صف لنا ربـك هذا الذي تعبده يا جهم، و بأي 
حاسة أدركـتـه من الحواس، أرأيته أم لمسته ـ أم … الخ ؟! فمكث فترة لا يجيبهم، ثم اخترع قولا 
في الله أجابهم به، فقال : »هـو هـذا الهـواء مع كـل شئ وفي كـل شئ و لا يخلو من شئ » ولهم 

آراء في صفات الله وأسمائه والإيمان به خالفت الآراء السائدة.  
الثقافة الإسلامية  النطاق على  اثر واسع  التاريخ الإسلامي وكان لها  المشهورة في  الفرق      ومن 
والعربية »الاشاعرة وهي فرقة كلامية من أهل السنة ظهرت في بداية القرن الثاني الهجري، 
بثرائها الفكري والعلمي، وأطلق عليها  واعتمدت على العقل في تأسيس عقائدها، وتميزت 
ومن  وغيرها،  والمعطلة  والقدرية  والمفوضة  والموحدة  كالعدلية  متعددة  مسميات  المؤرخون 

المذاهب البائدة أيضا الزرارية والزرينية و الزعفرانية و الزيادية و الحرورية وغيرها الكثير.
      والإسلام اليوم منتشرا في اغلب بقاع الأرض  ويعتنقه أكثر من مليار إنسان حول العالم، إلا 
انه يتركز في قارتي آسيا وإفريقيا، وغالبية معتنقيه ينتمون إلى طائفتين كبيرتين في هذا العصر، 
الأولى الطائفة السنية، وتمثل أغلبية المسلمين، والثانية الطائفة الشيعية، وينقسم السنة إلى 4 
مذاهب فقهية رئيسية، الحنبلي – الحنفيـ المالكيـ الشافعي، علاوة على بعض الاتجاهات 
العقائدية  التي نشأت نتيجة لعوامل سياسية واجتماعية متعددة من أهمها الصوفية ) تقوم 
الصوفية على فكرة  تصفية القلب والتعلق بالمعبود، وقد برزت كطريقة وسلوك في أواخر 
الثاني الهجري، محورها تربية الروح ونبذ حطام الدنيا والاستغراق في الاعتبارات  القرن 
الروحية، وقد نشطت في إطار الإسلام وتطورت حتى اتصلت بآراء فلسفية(  والوهابية أو 
السلفية، وهي فرقة دينية أسسها الشيخ محمد عبد الوهاب في نجد في القرن الثامن عشر، 

والدعوة المهدية التي ظهرت في السودان، والدعوة السنوسية في تونس. 
    وينقسم الشيعة إلى عدة مذاهب أهمها الاثنا عشري والزيدية والإسماعيلية، وقد انقسمت جميعها 
حيا  يزال  ما  ومنها  فني  قد  ما  منهما  عديدة،  فرق  إلى  الأخرى  الإسلامية  المذاهب  غرار  على 
التيارات  حتى اليوم، واهم مذهب في الطائفة الشيعية هو الاثنا عشرية أو الامامية، وتتعدد 
داخل المذهب الشيعي الامامي الذي يعتنقه  أغلبية الشيعة إلى تيارين فقهيين رئيسيين، الأول: 
التيار الأصولي، وهو الذي يجيز الاجتهاد في فروع الدين والإخباريون الذين يحرمونه، وقد 
انقسموا  إلى مدرستين، الأولى مدرسة  أهل العراق، والثانية مدرسة أهل البحرين، وانقسم 
المذهب  في  فرعية  عقائدية  فرق  وظهرت  متعددة،  وسياسية  فقهية  اتجاهات  إلى  الأصوليون 
الامامي كالشيخية والعلوية والحجتية  والخوجه، في العراق وسوريا وتركيا وإيران وأفريقيا. 



25صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

الأرضية  الأديان  من  هائل  عدد  البشرية  أنتجت  السماوية  الأديان  على  وعلاوة 
نظامين   إلى  تحولتا  اللتين  والرأسمالية،  الشيوعية  أشهرها  من  الفلسفية،  والعقائد 
أهمها  من  كبرى  وسياسية  حضارية  وثورات  ورؤى  فلسفات  من  نابعين  اقتصاديين 
الأولى  سيرتها  في  تقوم  الإنسانية  للحياة  شمولية  نظرة  فالأولى  والعلمانية،  الشيوعية 
على  إنكار الأديان السماوية والإيمان بوجود قوة خارقة تدير الكون والوجود، وتقول 
بان  المادة هي أساس كل شيء وتفسر  التاريخ بصراع الطبقات والعامل الاقتصادي،  
ظهرت في ألمانيا على يد كارل ماركس وإنجلز، وتجسدت في الثورة البلشفية التي ظهرت 

في روسيا سنة 1917م.
وتأسس بعدها كيان الاتحاد السوفييتي، الذي استمر أكثر من سبعين عاما، وقدمت 
الشيوعية للبشرية الكثير من الانجازات العلمية والفكرية والفلسفية والاقتصادية التي 
السوفييتي والمعسكر الشرقي وحلف  بالاتحاد  المتمثل  السياسي  إن كيانها  تنكر، إلا  لا 
وارسو  انهار في أوائل  تسعينات القرن الماضي وأصبحت الرأسمالية النظام الاقتصادي 
السائد في العالم والولايات المتحدة الدولة العظمى الوحيدة، أما العلمانية فتعني إقامة 
إلى  العلمانية  تقسيم  ويمكن  الديني،   التفكير  عن  بمعزل  العامة  والتشريعات  النظم 
قسمين، القسم الأول علمانية معتدلة وهي التي تدعوا إلى أن يصبح الدين موجودا  في 
ضمير الأفراد وفيما يرتبط به من مؤسسات، أي أن العلمانية المعتدلة لا تنكر التشريع 
الدينية وما يرتبط بها من سلوك وقيم وتعاليم وقوانين ومجموعة  الديني والمؤسسات 
للمجتمع،  العام  النظام  نطاق محدد من  أنها تحصرها في  إلا  البديهيات الأخلاقية،  من 
العامة  المؤسسات  من  وإقصاءها  الأديان  نكران  تقوم على  فإنها  المتطرفة،  العلمانية  أما 
من  جزء  تصبح  بان  لها  يسمح  لا  بحيث  فقط،   الأفراد  وعقول  ضمائر  في  وحصرها 

الثقافة العامة وإحدى مكونات المجتمع. 
الهند  في  وتحديدا  القديم  العالم  بلاد  في  ظهرت  الأرضية  الأديان  صعيد  وعلى 



26

وإيران والصين والجزيرة العربية وبلاد الشام وشمال إفريقيا العديد من الديانات.���
شي  إلى  تهدف  كانت  والعقائد  والفلسفات  والمذاهب  الأديان  هذه  كافة  إن 
وواجبات  وتعاليم  طقوس  عن  عبارة  كان  الدين  أن  حيث  الكمال،  وهو  ألا  واحد 

���  منها لا الحصر الصابئة المندائية، وهي طائفة الصابئة الوحيدة الباقية إلى اليوم، والتي تعتبر 
يحيى عليه السلام نبيًّا لها، ويقدّس أصحابها الكواكب والنجوم ويعظمونها، ويعتبر الاتجاه نحو 
نجم القطب الشمالي وكذلك التعميد في المياه الجارية من أهم معالم هذه الديانة التي يجيز أغلب 
الفقهاء المسلمين أخذ الجزية من معتنقيها أسوة بالكتابيين من باليهود والنصارى، والهندوسية 
من  مجموعة  وهي  الهند،  أهل  معظم  الزمان  قديم  منذ  ويعتنقها  الديانات  أقدم  من  وتعتبر 
العقائد والعادات والتقاليد التي تشكلت عبر مسيرة طويلة من القرن الخامس عشر قبل الميلاد 
إلى وقتنا الحاضر، وهي عبارة عن مجموعة من القيم الروحية والأخلاقية  إلى جانب المبادئ 

القانونية والتنظيمية، وكل منها آلهة متعلقة بها، ولكل عمل أو ظاهرة اله محدد.
الذي ظهر  الفيلسوف كونفوشيوس  إلى  ترجع  ديانة صينية،         و»الكونفوشيوسية« وهي 
التي  الدينية  الطقوس والعادات والتقاليد   الميلاد داعياً إلى إحياء  السادس قبل  القرن  في 
ورثها الصينيون عن أجدادهم مضيفاً لها جانباً من فلسفته وآرائه في الأخلاق والمعاملات 
الملائكة،  أو الإله الأعظم، وتقديس  السماء  إله  القويم،  وهي تقوم على عبادة  والسلوك 

وعبادة أرواح الآباء والأجداد.
  ومن أهم الأديان الأرضية »البوذية« تنسب إلى  الفيلسوف »سذهاتا« والذي أطلق عليه أتباعه 
وقد  الدينية،  الصبغة  انتحلت  فلسفة  عن   عبارة  وهي  المستنير،  العارف  أي  »بوذا«  اسم 
ظهرت في الهند بعد الديانة الهندوسية في القرن الخامس قبل الميلاد، وكانت في البداية تناهض 
الهندوسية وتتجه إلى العناية بالإنسان، كما أن فيها دعوة إلى التصوف والخشونة ونبذ الترف 
والمناداة بالمحبة والتسامح وفعل الخير، وتعتبر نظاماً أخلاقياً ومذهبا فكرياً مبنياً على نظريات 
فلسفية، وتعاليمها عبارة عن آراء وعقائد في إطار ديني، وتنقسم إلى مذهبين،  الأول : البوذية 
القديمة، وتقوم على أساس التعاليم  الأخلاقية، والثاني البوذية الجديدة  وتقوم على تعاليم 

بوذا بالإضافة إلى آراء فلسفية وقياسات عقلية عن الكون والحياة.
     ومن طوائف الهند المهمة »السيخ« وهي جماعة دينية ظهرت في نهاية القرن الخامس عشر 

وبداية القرن السادس عشر الميلاديين، 
يقول أتباعها إنها تحتوي على شيئاً من الديانتين الإسلامية والهندوسية تحت شعار »لا هندوس 
ولا مسلمون«، إلا إنهم اشتهروا عبر تاريخهم بمعاداة المسلمين والهندوس، وقد تسببوا 
بالكثير من الاضطرابات في الهند الحديثة خلال القرن العشرين، لعل أخطرها مقتل رئيسة 

الوزراء الهندية الراحلة انديرا غاندي على يد حراسها السيخ. 



27صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

والسعادة،  والراحة  الطمأنينة  إلى  عادة  تؤدي  والروح،  والضمير  بالوجدان  متصلة 
وهي علامات يستشعر بها الإنسان رضا الله سبحانه وتعالى، فالدين بأوامره ونواهيه 
وقوانينه عبارة عن منظومة روحية يتصل بها الإنسان بخالقه، الذي هو الكمال المطلق، 
والقوة الخارقة المطلقة في الكون والوجود، وهو الذي يرشد الإنسان من خلال التزامه 
بالدين إلى طريق السمو والكمال الإنساني ليؤدي بذلك رسالته على الأرض، ويسموا 

في حياته الأخروية.
وأتباعها  الكمال،  هذا  إلى  تسعى  والأيدلوجيات  الأديان  كافة هذه  كانت  لقد 
والحضارة  الإنسانية  في  المستويات  أعلى  وبلوغ  الأرض   على  السيادة  إلى  يسعون 
والمدنية والتقدم والقوة،  كما تجسد كافة هذه الأديان، السماوية منها والأرضية، القيم 
الإنسانية وتعالجها وتطبقها وتمنهجها عبر أيدلوجيتها وقوانينها الأساسية،  فقد كانت 
كافة القيم الإنسانية كالمحبة والإخاء والتعاون والحرية والعدالة والمساواة والفضيلة 
حاضرة بقوة في تعاليمها، فعلى سبيل المثال لم تكن الأهداف التي كانت تدعو  أليها 
الاشتراكية من القضاء على الفقر والتمايز الطبقي وصراع الطبقات وتقدم الاقتصاد 
وشيوع الرخاء والازدهار وسيادة العدالة بمختلفة عن أهداف الرأسمالية، بل كانت 
كلا الدعوتين ذات أهداف وتطلعات مشتركة، وإنما كانت الأيدلوجية  مختلفة فقط، 
فقد كانت الأولى تدعوا إلى مركزية التخطيط  والنشاط الاقتصادي، بينما دعت الثانية 
إلى هيمنة القطاع الخاص والرأسمال الفردي، وتقليص دور  الدولة، وتحول الاقتصاد 

إلى اقتصاد سوقي حر بعيدا عن التوجيه المركزي.
إن كل دين سماوي يدعي أتباعه بأنهم أصحاب الدين الحق المنزل من السماء، 
وفي نفس الوقت فان كل مذهب من المذاهب في نطاق كل دين يزعم أتباعه بان مذهبهم 
هو الممثل الصحيح للدين الحق، وكل فرقة من فرق كل مذهب في أي دين سماوي 
ادعاء بأنها الفرقة الحقة في المذهب الحق المنتمي للدين الحق، كما إن كافة الفلسفات 
البشرية  الحياة  عليها  تقوم  التي  الفلسفة  أنها  بدورها  تدعي  والحديثة  منها  القديمة 



28

البحث:  بساط  على  بقوة  طرحه  يمكن  الذي  السؤال  هنا  ويبرز  وسننها   بنواميسها 
والعقائد  والمذاهب  الأديان  بين  ما  ليتخبط  الإنسان  وتعالى  سبحانه  الله  خلق  »هل 
والفلسفات ؟ ألا يوجد نهج صحيح يمكن للإنسان أن يسلكه  ليصل إلى حكم الله 
سبحانه وتعالى ليتجنب الشرور والآثام والوقوع كضحية للمذاهب والمعتقدات التي 

قد يكون منبعها الشيطان والشر ؟ 
الحقيقة  إن الإجابة على هذا السؤال ليس بالأمر السهل إذ إن كل ديانة كانت 
في الأصل تدعوا إلى عبادة الله وطاعته وتبشر معتنقيها بالأمل والخلاص، إلا إن أتباع 
كل ديانة سرعان ما ينقسمون على أنفسهم ليظل الإنسان حائرا ما بين المسالك المتعددة 
والمشارب المتنوعة والأفكار المتنافرة والآراء المتصارعة والمناهج المتشاحنة، وقد جرت 
على ذلك سيرة البشر منذ آلاف السنين وحتى يومنا هذا، وتعج المجتمعات البشرية 
اليوم  بمئات الأديان والأيدلوجيات والطوائف والمذاهب التي يدعي معتنقوها بأنهم 
وطوائفهم  بمذاهبهم  المسلمين،  مقدمتهم  وفي  الحق  والدين  الصحيح  المنهج  أتباع 
المختلفة، التي بلغت أكثر من 100 فرقة على مدى أكثر من 1000 عام،  من ناحية 
أخرى يدعي كل دين من الأديان السماوية على الأقل بأنه  هو الذي  سوف يسود على 
الأرض في نهاية الحياة البشرية،  وذلك من خلال عقيدة »المهدوية« الرائجة بين أتباع 
الزمان  آخر  في  بأنه  وتعني  واليهودية،  والمسيحية  الإسلام  الثلاثة،  السماوية  الأديان 
سوف يظهر منقذ ليظهر الدين على كل الأديان وينصر أتباعه ويجعلهم سادة الأرض 

ويطهرها من الآثام والشرور.
باعتقادي إن الخالق سبحانه وتعالى لم يترك الإنسان دون نبي يهديه وينير له طريقه، 
فمثلما بعث الله عز وجل آلاف الأنبياء للبشر، كان آخرهم النبي الكريم محمد  فانه 
تبارك وتعالى انزل على الإنسان نبي مطلق سيظل معه إلى الأبد وهو لا يقل  أهمية عن بقية 
الأنبياء والرسل إلا وهو »العقل«، فالطريق إلى الحق، أي إلى حكم الله سبحان وتعالى 
في كافة الأمور والقضايا بمختلف مساراتها  يجب أن تكون خاضعة لنواميس ثابتة  وفي 



29صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

نفس الوقت مرتبطة بمقتضيات ومتطلبات محددة ومؤطرة بالزمان والمكان، وحكم الله 
سبحانه وتعالى قد يكون في اغلب الأحيان مرتب بطبيعة المكان والزمان والواقع المحيط 
والملابسات  الحقيقية  للمقتضيات  وخاضع  نسبي  الله  حكم  فان  وبالتالي  بالإنسان، 
الله  ناحية أخرى علم  بالعقل، من  المتمثل  المطلق  النبي  التي يحددها ويقدرها  الواقعية 
سبحانه وتعالى غير محدود، وما وضعه في الحياة البشرية والكونية متسع ولانهائي، قال 
لُقُ مَا َلا  ْ ن الْعِلْمِ إلاَِّ قَلِيلًا{ )الإسراء/ 85(، وقال أيضا: }وَيَخ تعالى : }وَمَا أُوتيِتُم مِّ

تَعْلَمُونَ{ )النحل 8(.
ويخلق هنا جاءت لتفيد الاستمرارية في الخلق، ومن البديهي إن ما يخلقه الخالق 
يكتشفها  أن  الإنسان  التي يجب على  الكثير من الأسرار  ينتج عنه علم ويحتوي على 
ويتعرف على حيثياتها قبل أن يتمكن من السيطرة عليها والاستفادة منها وتسخيرها 
حوله  ويتصارعون  الكمال  عن  يبحثون  البشر  بنو  سيبقى  الوجه  هذا  ومن  لصالحه، 
وسيظلون يصيبون حكم الله ويخطئونه ولن يتمكنوا من إيجاد الطريق الصحيح المطلق 
الذي يوصلهم إلى حكم الله وحكمته، لان  مفهومنا لحكمه سبحانه وتعالى في كثير من 
الأحيان نسبي، فقد  يكون واجبا أو محرما في مكان أو زمان  و حلالا أو حراما أو غير 
ذلك في مكان وزمان آخر،  كما أن منظومة الاتصال الروحي بالله، إن كان ذلك من 
خلال التعاليم والقوانين أو الطقوس والممارسات الروحانية، والتي من خلالها يصل 
الإنسان إلى الكمال الروحي ومن تم الكمال المطلق، هو الله سبحانه وتعالى، كل ذلك 
ليس أكثر من  اجتهادات بشرية وضعها العقل البشري لتلبية احتياجات الروح، ولا 
يمكن الجزم بقطعيتها وحقيقة كونها تلبي احتياجات الذات البشرية وتصل بها حقا 

وفعلا إلى الله سبحانه وتعالى.
لقد اكتشفت الأديان هذه الحقيقة لهذا قال كل دين بالمهدوية، وان دليل صحته 
سوف تتجلي قبل نهاية وجود الجنس البشري على الأرض، حيث سيظهر  المهدي/ 
المنتظر/ المصلح / المنقذ /، الذي سيعليه في  الأرض ويظهره على كافة الأديان ويجعل 



30

أتباعه ومعتنقيه سادة بني الإنسان. 
العقل  أبدعه  ما  كل  في  ذلك  ويتجسد  الكمال،  عن  دائما  يبحث  الإنسان  إن  
وعمران،  تنظيم  من  بلغه  وما  اكتشافات،  من  إليه  وتوصل  اختراعات  من  البشري 
فالمخترعات العظيمة التي أبدعها الإنسان كالسيارة والطيارة والسفينة والتلفون، وما 
توصل إليه من اكتشافات مذهلة في الطب والكيمياء والفلك، جميعها   ستخضع لسنة 
لذلك  الكمال،  عن  يبحث  يزال  ما  أمره  حقيقة  في  الإنسان  إن  أي  والتطور،  التبدل 
تظهر كل يوم أصناف جديدة من هذه الاختراعات، وكل يوم يعلن عن سبق علمي 
في حقل ما، وكل يوم يصل الإنسان إلى اكتشاف أو يبدع اختراعا، عدا ما ينتجه في 
أصناف  من  وغيرها  ولاهوتية  انتربيولوجية  ودراسات  فلسفة  من  النظرية  الحقول 
العلوم والمعارف الإنسانية والطبيعية، ولكنه لن ينجح في وصوله إلى الكمال المطلق، 
بلغه الإنسان من  فما  له،  نفاذ  بالعلم، والعلم من الله، والعلم لا  الكمال مرتبطا  لان 
علم ليس سوى نظرية تحول بعد ذلك إلى فرضية ومن تم تحول إلى حقيقة نسبية في 
الله  فعلم  نتائج جديدة وإشكالات معقدة ودقيقة،  تظهر  يوم  الأحيان، وكل  اغلب 
لم  المطلق(  الحق  )أي  الكمال  إلى  الإنسان  وصل  إذا  انه  ثم  اللانهائي،  بالتجدد  يتسم 
تعد حياته على الأرض دنيا بل جنة ! وهذا ما يخالف ماهية الحياة الأرضية والطبيعة  
البشرية التي عجنت بها، وانتفت بذلك الكثير من البديهيات في العقائد والفلسفات 
والماهيات العقلية والطبائع الإنسانية، لذلك اعتقد بان المنهج الروحي والعقلي الذي 
يتبعه الصوفيون والروحانيون من أتباع الأديان السماوية والأرضية ليس سوى صناعة 
بشرية لا يمكن على نحو الإطلاق الجزم بصحتها، ويمكن إخضاعها للنقد والتجريح، 
وتتعرض للتقادم والضعف،  لذلك فإننا نعتقد أن مهمة الإنسان على الأرض تكمن 
في انه خلق ليبحث عن الكمال، وهذا البحث مرتبط بالعلم الذي هو جزء من علم 
الله الذي لا حدود له،  وسوف يظل بنو ادم يبحثون عنه حتى آخر يوم لهم على سطح 
الأرض، إن هذا هو قدر الإنسان في حياته الأرضية،   بيد إن  على الإنسان أن يبحث 



31صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

عنه من خلال النتائج والحيثيات التي يمتلكها ومعظمها نسبي ومحدود وغير مطلق،  
للنقد  يمتلكه من علوم ونظم  ما  أن يخضع كل  الأمر   الإنسان في نهاية  و يجب على 

والإصلاح والتجديد ليتمكن من الاستمرار في بناء صرحه الحضاري.  

****
عليا  وقيم  أخلاقية  ثوابت  أساسيات  والأرضية  السماوية  الأديان  مختلف  في 
الديانة الجامعة الحاضنة لمختلف مذاهبها وفرقها واتجاهاتها وتياراتها،  تشكل ماهية 
بيد إن الاختلاف يكون دائما على التفاصيل وبعض العقائد الفرعية التي تعتبر مدخلا 
لاعتناق هذا المذهب أو ذاك في معظم الأحيان، إلا إن طبيعة العقيدة وسيكولوجية 
معتنقيها لا تؤهل في معظم الأحيان لنوع من التفاهم بين أتباع الديانة الواحدة، حيث 
والعقدة،  والتعقيد  العقد  قريب من  اللغة  العقيدة مفهوم جامد وصلب وهو في  إن 
وجميعها تشير إلى تأصلها في ذات الإنسان بحيث تتحول إلى عقدة دوغمائية مستحكمة 
لمخالفي  جزئي  ولو  ايجابي  جانب  أي  يرى  لا  بحيث  وضميره،  الإنسان  عقل  في 
الاختلافات  لمعالجة  يمتلك وصفة  الأولى لا  بطبيعته وسيرته  الدين  إن  كما  عقيدته، 
مع الأديان الأخرى، لأنه يمثل الإرادة والحكم الإلهي بطبيعة الحال، وقد أدت هذه 
أتباع مختلف الأديان  الدينية والمذهبية والطائفية بين  التركيبة إلى اشتعال الصراعات 
السماوية والأرضية، حتى ابتكر الإنسان في أواخر القرن التاسع عشر الفكر الليبرالي 
الذي ساهم بشكل فعال في تقليص هذه الصراعات وبناء منظومة الدول الدستورية  
القائمة على واقع التعدد والتنوع وتحييد الأديان والمذاهب بقدر الإمكان وجعلها شان 
فردي وجماعي، تشكل جزء من النظام العام، لا النظام بحد ذاته،  فتمكنت الكثير من 
الشعوب، خاصة في أوربا وأمريكا، من  تجاوز عقبة خطيرة أمام تقدمها وازدهارها 

الحضاري الإنساني.
والأرضية  السماوية  الأديان  ومرتكزات  عقائد  من  بالقليلة  ليست  نسبة  إن 
وأحكامها الشرعية مختلف عليها، وما يطلق عليه ثوابت ومسلمات، سواء أيدلوجية 



32

أو أخلاقية أو قانونية، مادية أو معنوية،  فردية أو أسرية أو اجتماعية، وسواء شكلت 
مدخل أساسي أم لا، فهي مختلف عليها أيضا، علاوة على الاختلاف في تفاصيلها.���  

 بع�ض �أوجه الخلاف بين المذاهب الم�سيحية: 
لــه: 1ـ  الإ

تعتقد الأرثوذكسية بإله واحد ذي ثلاثة طبائع متساوية في الجوهر، متميز كل 
منها بخواص معينة، وتعتقد »شهود يهوه«��� بان التثليث عقيدة وثنية شابت المسيحية 

في القرن الثاني، وفرضها قسطنطين بالقوة، وهي بدعة شيطانية ضد الله.
ويرى مذهب »النسطوريين« المنسوب إلى »نسطور« بطريرك القسطنطينية سنة 
431: أن مريم لم تلد إلها بل ولدت عيسى إنسانا غمره اللاهوت فيما بعد فاتحدت 
فيه طبيعتان الإنسانية واللاهوتية بينما يعتقد المذهب اليعقوبي نسبة إلى داعيته يعقوب 
ولادته  منذ  واحدة  المسيح  طبيعة  أن  الشرقية  الكنائس  به  أخذت  والذي  البرادعي 
تاما بلا  بالطبيعة الإنسانية اتحادا  إلهياً واحدا اتحد  اقنوماً  المسيح ـ في نظرهم  فالسيد 

اختلاط ولا امتزاج ولا استحالة.
أخرى  طوائف  نشأت  فيهما  والتغيير  وبالتطوير  القولين  هذين  أساس  وعلى 

كالملكانية والمارونية 

2 – الابن و لاهوته :

تتفق الكاثوليكية والبروتستانتية والأرثوذكسية بأن لاهوت الابن  هو لاهوت 

له  يحق  الكنيسة  بابا  وان  الكنائس  أم  كنيستهم  بان  الكاثوليك  يدعي  مثلا  المسيحية  ���	ففي 
المسيح  تلميذ  بطرس  خليفة  البابا  لأن  إلهية؛  إرادات  ـ  نظرهم  في  ـ  هي  بابوية،  إصدار 
ووصيه، فهو من ثم يمثل الله ؛ لذا كانت إراداته لا تقبل المناقشة أو الجدل، أما البروتستانت 
فيعتقدون أن إتباع الإنجيل لا يستلزم إتباع احد ما وبالتالي فأنهم لا يعتقدون بالإلهام في 

رجال الكنيسة أو إلهية أوامرهم وتعمهم.
���	إحدى الفرق المسيحية ظهرت في العام 1870 في ولاية بنسلفانيا الأمريكية على يد »تشارلز 
لنظرائها من  بشدة  معادية  بأنها  ويقال  الصهيونية،  للحركة  بأنها مؤيدة  يعتقد  تاز راسل، 

المذاهب المسيحية.



33صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

الأب وأزليته مثله، فهو مولود من الأب  ومساوٍ له  في الجوهر، أما »الأدفنتست«��� 
بطبيعته، بل  الملائكة، لكنه ليس ملاكاً، وليس هو الله  المسيح هو رئيس  بأن  فتعتقد 
إنساناً كاملًا ولد بشرياً  بأن يسوع كان  نائباً عنه في الخلق، وتعتقد شهود يهوه   كان 

مباشرة من الله.

3 – الطبيعة والم�شيئة:

تعتقد الأرثوذكسية باتحاد الإله مع  الابن بغير اختلاط ولا امتزاج ولا تغيير 
؛ إذ لم يعد له طبيعتان منفصلتان بعد الاتحاد، ويختلف الكاثوليك والبروتستانت مع 

الأرثوذكس فيعتقدان أن الابن له طبيعتان ومشيئتان متميزتان. 

4 – الروح القد�س :

تعتقد الأرثوذكسية أنه منبثق من الأب، أما الكاثوليك والبروتستانت فتعتقدان 
أنه منبثق من الأب والابن.

عمال: يمان والأ 5 – الإ

عن  والتوبة  ومخلِّصاً،  رباً  بالمسيح  بالإيمان  الخلاص  بأن  الأرثوذكس  يعتقد 
الخطيئة، والأعمال الصالحة طول العمر، أما البروتستانت فيعتقدون بأن الإيمان يكفي 

ولا أهمية للأعمال.

يمانية: 6 – الممار�سات الإ

تعتقد الأرثوذكسية بالمعمودية والتناول والاعتراف كوسائط للخلاص.
معهم  ويتفق  الإيمانية  الممارسات  هذه  أهمية  بعدم  فيعتقدون  البروتستانت  أما 

الأدفنتست وشهود يهوه والسبتيون.

7 – الكتاب المقد�س :

القديم  بعهديه  والستين  الستة  بأسفاره  المقدس  بالكتاب  الأرثوذكس  يعتقد   

تؤمن  عشر،  التاسع  القرن  في  الأمريكية  المتحدة  الولايات  في  ظهرت  بروتستانتية  ���	فرقة 
بقرب المجيء الثاني للمسيح.



34

بقانونية  يؤمنون  فلا  البروتستانت  أما  الثانية،  القانونية  الأسفار  ها  مضافاً  والجديد 
الثانية ولا يعتبرونها موحى بها، أما شهود يهوه فيؤمنون بأن جميع الأسفار  الأسفار 
القانونية الأولى والثانية خاطئة ومحرفة وقد أعادوا طبع الكتاب المقدس بطبعة سموها 

وا فيها الكثير عن الكتاب المقدس الذي يؤمن به الأرثوذكس. بالطبعة المنقحة وغَّري

�سرار: 8 – الأ

 يتفق الأرثوذكس والكاثوليك بأنها نعم غير منظورة تُعطَى للمؤمنين بواسطة 
علامات منظورة للخلاص، أما البروتستانت والأدفنتست فيعتقدون بأنه لا أهمية لها 

ويمكن الخلاص بدونها، أما شهود يهوه فأنهم لا يؤمنون بها على نحو الإطلاق.
9 – المعمودية:���

حظيرة  الإنسان  به  يدخل  مقدس  سر  بأنها  والكاثوليك  الأرثوذكس  يتفق 
الإيمان، أما البروتستانت فلا يعتبرونها سراً مقدساً.

10 – الميرون:���

يتفق الأرثوذكس والكاثوليك بأنها سر ينال به المؤمن موهبة الروح القدس، أما 
البروتستانت والأدفنتست وشهود يهوه فلا يؤمنون به.

11 – التناول : 

يتفق الأرثوذكس والكاثوليك بأنه سر يأكل فيه المسيحي جسد المسيح ويشرب 
دمه الحقيقي، بتحول الخبز لجسد المسيح والخمر إلى دمه، أما البروتستانت والأدفنتست 

فلا يعترفان بتحول الخبز والخمر لجسد ودم المسيح.

12 – الزواج والطلاق:

 تعتقد  الأرثوذكسية بأنه لا طلاق إلا لعلة الزنا ولا زواج بالمطلقات أو بمختلفي 
بين  التفريق  ويجوز  الكاهن  طريق  عن  إلا  زواج  ولا  الطائفة  أو  المذاهب  أو  الديانة 

���	 طقس يغسل فيه المسيحي جسده بالماء طالبا المغفرة والتوبة. 
���	الميرون زيت يُدهَن به الجسم.



35صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

الزوجين إذا خرج أحدهما عن الإيمان بالأرثوذكسية،  أما  الكاثوليك فيعتقدون بعدم 
الطلاق حتى لو كان لعلة الزنا، وتكتفي بالتفريق الجسماني بين الزوجين، ويجوز الزواج 
بين المسيحي وغير المسيحي وبين الكاثوليكي وغيره من المسيحيين، أما البروتستانت 

فلا يعتبرونه سراً مقدساً بل  ارتباط دنيوي ولا علاقة للجسد بالله. 

13 – الكهنوت:

البروتستانت  أما  بالكهنوت،  بالاعتراف  والكاثوليك  الأرثوذكس  يتفق 
والأدفنتست وشهود يهوه فلا يعترفون بالكهنوت.

14 – العذراء:

وتكرمها  بالميلاد  بشارتها  عند  وتطهرت  بالخطيئة  وُلدت  بأنها  الأرثوذكس  يعتقد 
الكاثوليك  أما  الله،  أم  ويعتبرونها  تذكارات عديدة  لها  وتعيد  بصلواتها  وتتشفع  الكنيسة 
أما  الغفران،  لنيل  مرات  عدة  بقلبها  وتتشفع  الخطيئة  دنس  بلا  وُلدت  أنها  فيعتقدون 
البروتستانت فتحتقرها بعض طوائفها، فينكرون عليها لقب »أم الله«، كما ينكرون دوما 
إنها البتول بعد ولادتها للمسيح، أما شهود يهوه فيعتبرونها امرأة عبرانية وضيعة، وتكريمها 

تعليم شيطاني وتسميتها بأم الله تجديف ضد الله، ولقب لم يأتي به الوحي الإلهي.

15 – ال�شفاعة :

البروتستانت لا تعترف بشفاعة للعذراء أو الملائكة والقديسين،  أما شهود يهوه 
لية كفر وتجديف على الله.  فيقولون بأن الشفاعة التوسُّ

16 – ال�صوم:

ليس من تعاليم شهود يهوه مع بعض المذاهب الأخرى فريضة الصوم مطلقا.

17 –  اليوم المقد�س للرب :

يتفق الأرثوذكس والكاثوليك والبروتستانت بأن يوم الأحد هو اليوم المقدس، 
أما شهود يهوه  المقدس،  اليوم  السبت هو  أن  فيعتقدون  الأدفنتست  ويختلف عنهم  



36

فيعتقدون بأن الرب لم يفرض يوما مقدسا لذاته.

18 – ال�صلاة:

فيعتقدون  البروتستانت  أما  الإلهي،  بالقداس  والكاثوليك  الأرثوذكس  يتفق 
بأنه لا قداسات في المسيحية، بل هي صلوات تعبدية بلا رسم للصليب وبدون تقيد 
نحو الشرق وبغير ترديد للصلاة الربانية،  أما شهود يهوه فيمتنعون عن الصلاة ولو 

على انفراد. 

خرى:  19 – نظرة كل طائفة �إلى الأ

الأغلب كل طائفة تكفر الأخرى وتصف الأخرى بالزندقة والمروق والخروج 
من الإيمان !!.

*****                                                      
ومن أوجه الخلاف بين المذاهب اليهودية قضية تعدد الزوجات حيث يذهب 
الأشكناز وهم اليهود الغربيون إلى تحريم تعدد الزوجات، وقد اعتمد الأشكناز في 
ألمانيا، وأما  الذي ولد وترعرع في  فتوى »جرشوم« الحاخام الأشكنازي،  ذلك على 
السفارديم وهم اليهود الشرقيون، الذين عاشوا بين المسلمين كيهود الأندلس ومصر 
واليمن، فيرفضون فتوى الحاخام الألماني، وكان حاخامات السفارديم في الدول العربية 
يعددون في زواجهم، ومع  تأسيس الحاخامية الكبرى وهي المرجعية الدينية لليهود 
بتعليمات  الأشكناز  حاخامات  تمسك  الانتداب،  عصر  في  فلسطين  في   1921 عام 
الحاخام الألماني »جرشوم« بتحريم تعدد الزوجات، فنصت الشريعة الأشكنازية على 
ثلاث  من  حاخام  مائة  وتوقيع  بموافقة  إلا  ثانية،  من  بالزواج  الترخيص  منح  عدم 
دول، إلا أنه بعد قيام الدولة العبرية، ازدادت معارضة الحاخامات السفارد خاصة 
فاقتصر  فلسطين  إلى  العربية  الدول  من  السفارد  يهود  من  الآلاف  مئات  هجرة  بعد 

التخويل من حاخامين فقط.
الديانة  فهم  على  بينها  فيما  تختلف  التي  الفرق  من  العديد  ثمة  اليهودية   وفي 



37صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

المنعزلون والمنشقون كما يطلق عليهم  »الفريسيين« أي  فرقة  وطقوسها وتعمها منها 
بينما هم يسمون أنفسهم »الأحبار« أو »الأخوة في الله« أو »الربانيون«، ويرى هؤلاء 
»الفريسيون« أن التوراة بأسفارها الخمسة خلقت منذ الأزل، وكانت مدونة على ألواح 
الكتب  كل  هي  ليست  التوراة  أن  ويرون  موسى،  الله  نبي  إلى  بها  أوحي  ثم  مقدسة 
القواعد  التي يعتمد عليها وإنما هناك بجانبها روايات شفوية ومجموعة من  المقدسة 
جيلا  الحاخامات  يتناقلها  شفوية  توراة  تعتبر  التي  والتفاسير  والشروح  والوصايا 
المنتسبون  »الصدوقيون«  فرقة  وهناك  »التلمود«،  عليها  يطلق  التي  وهي  جيل  بعد 
أو إلى كاهن آخر بهذا الاسم وجد  الكاهن الأعظم في عهد سليمان،  إلى »صادوق« 
في القرن الثالث قبل الميلاد، وتنكر هذه الفرقة البعث والحياة الأخرى والجنة والنار 
والتعاليم الشفوية » التلمود«، ومن فرق اليهودية فرقة »القراؤون« وهم لا يعترفون 
إلا بالعهد القديم كتابا مقدسا وينكرون »التلمود« ويقولون بالاجتهاد الذي يسمح 
فرقة  هناك  وأيضا  اليهود،  الحاخامات  كبار  وآراء  تعاليم  تغيير بعض  أو  برفض  لهم 

»الكتبة« و»المتعصبون« وغيرها من الفرق  التي تعج بها الديانة اليهودية.
*****                                                      

أوجد  وانه  الله،  بوحدانية  تقول  ففرقة  فرق،  عدة  إلى  انقسمت  فقد  البوذية  أما 
أولا عددا محدودا من الأرواح، ثم ترك الإنشاء والتعمير مكتفيا بما وضعه في العالم من 
قوانين وقوى كالبذور تسير سيرها الطبيعي وهذه الأرواح هي التي تخلق الخير والشر، 
وفرقة أخرى ترى أنه أودع هذه الأرواح التي أرسلها للعالم قوى تستطيع منها أن تعرف 
الخير من الشر، ومن أجل ذلك لا يرسل الله رسلًا اكتفاء بذلك، وفرقة ترى أن الله يفرغ 
الكمالات الإنسانية في كل زمن على إنسان يتجرد لعبادته، ويبتعد عن إرضاء الشهوات 
أو  الناس  بعض  عن  الرضا  إظهار  في  الإله  محل  يحل  المختار  الإنسان  وهذا  الحيوانية، 
الغضب عليهم، تبعا لما يأتونه من الأعمال، وفرقة أخرى تقول أن الله يحل في أية صورة 

يختارها من صور أفراد الإنسان حلول تطهير وتكميل لا حلول استقرار.



38

البوذية عقيدة »التناسخ«، ولكن مع بعض الاختلاف في  الديانة  ومن صميم 
التفاصيل فبعض الفرق ترى تناسخ النوع الإنساني مقصورا عليه، وتناسخ الحيوان 
مقصورا عليه، فلا تنتقل روح من إنسان إلى حيوان  أو العكس، وترى فرقة  أخرى أن 

روح العالم لا تنتقل إلا إلى جسد عالم آخر ولا تحل في جسد صانع أو حرفي  وهكذا.
****                                                   

ففي  الانقسامات،  من  الكثير  فثمة  الوضعية  الأيدلوجيات  بعض  في  أما 
بمثابة  تعتبر  )التي  الاشتراكية  انشقت  م(   1883 ـ   1818( ماركس«  »كارل  حياة 
فريق  الأول  فريقين،  إلى  1873م  سنة  نفسها  على  للشيوعية(���  الاقتصادي  الوجه 
»باكونين« والثاني فريق »كارل ماركس« كان باكونين فوضويا، يرفض مفهوم الدولة 
والدكتاتورية الثورية ودكتاتورية البروليتاريا التي كان يطرحها ماركس، رغم إقراره 
بتحليله الطبقي ونظرياته الاقتصادية، وفي عام 1872طرد من الحركة الأممية العالمية 

بعد هزيمته في التصويت أمام كارل ماركس.
كنتية  ماركسية  منها  متباينة،  أقسام  عدة  إلى  الماركسية  آرون  ريمون  قسم  لقد 
الواقع  تجاه  أخلاقي  ضمير  إيجاد  إلى  وتدعوا  الأخلاقية(  كانت  فلسفة  إلى  )نسبة 
العقل«  »ظاهريات  كتاب  إلى  خصوصا  تستند  هيجلية   ماركسية  ومنها  الرأسمالي، 
لهيجل، وتختلف شيوعية الصين التي نشئت على يد ماوتسي تونغ عن شيوعية الاتحاد 
السوفيتي كما أن الأحزاب الاشتراكية في أوروبا الغربية تأخذ إلى حد ما منحى مستقلا 

فكريا وسياسيا عن شيوعية موسكو.

��� إن الاشتراكية على وجه العموم ليست نظاما يمثل الشر المطلق أو الخطأ المطلق فلا توجد 
حقيقة مطلقة في هذا العالم إلا فيما نذر، فربما تلجا الدولة الرأسمالية  إلى التحكم بحركة 
الاقتصاد والسيطرة على المؤسسات الاقتصادية الضخمة، سواء  الزراعية منها أو الصناعية، 
وتعمد إلى تسعير السلع في بعض الحالات كالحروب والضائقة الاقتصادية الحادة وقد تلجا 
الدولة إلى تحولها من دولة ديمقراطية إلى دولة شمولية يحكمها قانون الطوارئ الذي يعطل 
النيابية  الحياة  تعطيل  إلى  السلطات  فتعمد  الحقوقي  والنظام  الدستورية  المؤسسات  عادة 
في  وذلك  الأعلام،  على  والسيطرة  الصحف  ومراقبة  والقضائية   التشريعية  والسلطات 

اغلب الأحيان في حالات خاصة مدونة في الدساتير عادة.



39صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

وتذكر مراجع الأدب الماركسي الكثير من المصطلحات التي تشير إلى مذاهب 
اشتراكية متعددة في إطار الاشتراكية كنظام اقتصادي مكمل للفكر الشيوعي الذي ساد 
نصف الكرة الأرضية لنصف قرن على الأقل  منها الاشتراكية  الإقطاعية والاشتراكية 

البرجوازية الصغيرة والاشتراكية الألمانية والاشتراكية المحافظة وغيرها.
****                                                         

والرأسمالية كنظام اقتصادي أصبح مذاهب متعددة، وذلك بطبيعة الحال وفقا 
للأسس  التي قامت عليها الرأسمالية التجارية التي ظهرت في القرن السادس عشر إثر 
سقوط الإقطاع، منها الرأسمالية الصناعية التي ساعد على ظهورها الصناعة وظهور 
الآلة البخارية التي اخترعها جيمس وات سنة 1770م والمغزل الآلي سنة 1785م مما 
أدى إلى قيام الثورة الصناعية في إنجلترا أولًا وفي أوروبا عامة إبان القرن التاسع عشر، 
وتقوم على أساس الفصل بين رأس المال وبين العامل، أي بين الإنسان وبين الآلة، 
ومنها »نظام الكارتل« الذي يعني اتفاق الشركات الكبيرة على اقتسام السوق العالمية 
فيما بينها، مما يعطيها فرصة احتكار هذه الأسواق وابتزاز الشعوب بحرية تامة، وقد 

انتشر هذا المذهب في ألمانيا واليابان. 
ومنها نظام »الترست« الذي يعني تكون شركة من الشركات المتنافسة لتكون 

أقدر في الإنتاج وأقوى في التحكم والسيطرة على السوق. 
وقد كانت بريطانيا حتى سنة 1875م من أكبر البلاد الرأسمالية تقدماً، ولكن 
وبعد  المتحدة،  الولايات  من  كل  ظهرت  عشر  التاسع  القرن  من  الأخير  الربع  في 
الحرب العالمية الثانية ظهرت اليابان وألمانيا، وازداد عدد الدول الرأسمالية في مختلف 
أنحاء العالم باطراد خلال القرن الماضي، بيد إن العديد من الدول أجرت إصلاحات 
مهمة على نظامها الرأسمالية ولم تتقيد بحرفية وفلسفة الرأسمالية كنظام اقتصادي، ففي 
عام 1932م باشرت الدولة تدخلها بشكل أكبر في إنجلترا، وفي الولايات المتحدة زاد 
تدخل الدولة ابتداء من سنة 1933م، وذلك من اجل المحافظة على استمرارية النظام 



40

المواطنين  حقوق  ورعاية  والتعليم  المواصلات  في  الدولة  تدخل  ويتمثل  الرأسمالي، 
والبطالة  والشيخوخة  الاجتماعية، كالضمان الاجتماعي  الصبغة  ذات  القوانين  وسن 
اضطرت  وقد  المعيشة،  مستوى  ورفع  الخدمات  وتحسين  الصحية  والرعاية  والعجز 
كقوة  العمال  ظهور  بسبب  الجزئي  الإصلاحي  التوجه  هذا  إلى  الرأسمالية  الأنظمة 
انتخابية في البلدان الديمقراطية وبسبب لجان حقوق الإنسان، ولوقف المد الشيوعي 

الذي كان يرفع شعارات نصرة العمال والدفاع عن حقوقهم ومكتسباتهم.
****                                                         

أما في الإسلام فقد اختلف المسلمون فيما بينهم وتنازعوا،  فأصول الدين عند 
أهل السنة تنقسم إلى  ثلاثة أصول هي المعاد والنبوة والتوحيد، أما الشيعة فالأصول 
عندهم خمسة، إذ أضافوا  إليها الإمامة والعدل،  كما أن المسلون يختلفون في تفاصيل 
المثال يرى السنة  المرتبطة بها، فعلى سبيل  الفرعية  العقائد  الدين والعديد من  أصول 
الشيعة،  ذلك  يرى  لا  بينما  القيامة،  يوم  وتعالى  تبارك  الله  وجه  رؤية  بالإمكان  انه 
وتتفق العقيدتان على عقيدة »المهدوية« ولكن مع اختلاق دقيق، حيث يرى الشيعة 
بأنه الإمام الثاني عشر في سلسلة أئمتهم،  بينما يرى السنة انه سيولد في آخر الزمان، 
وما بين الطائفتين الكثير من الاختلافات والخلافات الجوهرية، فمثلا يرى السنة أن 
أوصى  النبي  أن  الشيعة  يرى  بينما    النبي  وفاة  بعد  المسلمين  بين  شورى  الحكم 
لأهل بيته بالخلافة بعهده، وبينما يقول فقهاء السنة شرعية بعض الحكومات أو النظم 
السياسة إذا ما وافقت الحدود الدنيا من القواعد والأصول التي تعارف عليها فقهاء 
  المذاهب السنية،  لا يرى الشيعة شرعية أية حكومة غير حكومة أهل بيت النبي
زين  كالإمام  الحسين  نجله  نسل  من  وأبنائه  علي  كالإمام  البيت  أهل  فقهاء  وتحديدا 
السنة كالحنابلة  الصادق وغيرهم، ويرى بعض أهل  الباقر وجعفر  العابدين ومحمد 
وأتباع مدرسة الشيخ  محمد عبد الوهاب عدم جواز التوسل بالأموات بما فيهم الأنبياء 
وعباد الله الصالحين، وقصد زيارة قبورهم، بينما  ترى الكثير من المذاهب الإسلامية 



41صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

صحابة  جميع   عدالة  السنة  أهل  ويرى  ذلك،  جواز  الشيعية  المذاهب  مقدمتهم  وفي 
النبي  بينما يعتقد الشيعة بأنهم ليسوا كذلك، ويرى الشيعة كما أسلفنا أن الإمامة 
بينما يرى السنة بأنها وظيفة دنيوية من فروع  أصل من الأصول وإنها امتداد للنبوة، 
الكثير من الخلافات والاختلافات  ، وهناك  النبي  بأهل بيت  الدين، لا تختص 
العقائدية والسياسية بين الطائفتين تبلورت على مر أكثر من ألف عام من مسيرة الديانة 
الإسلامية وانبثق عنها الكثير من الصراعات السياسية والمذاهب والفرق، كان بينها 
المؤرخون وقد أوردنا جانبا منها في  التي ذكرها  التجاذبات والصراعات  الكثير من 

بعض مؤلفاتنا السابقة.
ولا يشكل الخلاف والاختلاف العقائدي إلا جزءا أصيلا من الخلاف المركزي 
اكبر  ثاني  تعد  التي  الإسلامية  الديانة  العصر  هذا  في  تشكلان  اللتان  الطائفتين  بين 
الأخيرة   الإحصائيات  حسب  الإسلام  يعتنق  إذ  المسيحية،  بعد  العالم  في  الديانات 
استنباط الأحكام    المسلمون في طرق ومناهج  العالم، حيث يختلف  19% من سكان 
تفسير  كيفية  في  الطرفين  كلا  يختلف  إذ   الدينية،  النصوص  مع  والتعامل  الشرعية 
القران الكريم  ومن تم  تفسير مئات الآيات القرآنية وما ينشا عنها من أحكام فقهية 
القول  البديهي  ومن  القرآنية  الآيات  تفسير  كيفية  في  يختلفون  فالمفسرون  وعقائدية، 
إنهم  لا يتوافقون على الطريقة الصحيحة  لتفسير القران الكريم كما أراده الله سبحانه 
وتعالى، وبالتالي استنباط الحكم الشرعي الصحيح من القران، ويبدوا أن الاتفاق على 

منهج موحد يصادق الجميع على صحته ضربا من المستحيل.
الأول  التفاسير،  من  أنواع  ثلاث  ابتكار  إلى  العلماء  توصل  العموم  وجه  على 
التفسير بالمأثور، والثاني التفسير بالرأي، والثالث التفسير الإشاري، فالتفسير بالمأثور 
هو أن يفسر كلام الله بكلامه سبحانه أو بالسنة أو بأقوال الصحابة  أو أقوال التابعين، 
بالاجتهاد ويقسم إلى  قسمين، الأول  تفسير يستند   التفسير  بالرأي  وهو  والتفسير 
الكلام  يقتضيه  وبما  اللغة  بمطلق  والأخذ  الصحابة  أو    النبي  عن  النقل  على 



42

وتدل عليه مقتضيات القوانين والتعاليم الشرعية، والثاني هو الذي يعتمد فيه المفسر 
أدلة غير  أو على  دليل واضح،  المجرد من غير  بالرأي  واستنباطه  الخاص  فهمه  على 
تظهر  خفية  لإشارة  ظاهره  بغير  القرآن  تأويل  فهو   الإشاري  التفسير  أما  متواترة،  
لأرباب السلوك والتصوف ويمكن الجمع بينها وبين الظاهر، وهو تفسير يقوم على 
الظن والتخمين والحدس من خلال الاستناد على مجموعة من المقاييس في النصوص 

والقواعد العقلية.  
ويختلف أتباع المذاهب في تفاصيل وجزئيات مناهج التفسير، وقد تنازعوا فقهاء 
المذاهب في شان بعض أنواع التفاسير، فقد  رأي المجلس الأعلى للشئون الإسلامية 
به  أريد  فكر شاذ  وإنما هو  للقرآن  تفسيرا   ليس  النظري  للقران  الصوفي  التفسير  أن 
الانتشار من خلال التلبس بتفسير القران،  أما عن التفسير الإشاري »فالرأي ببطلانه 

لأنه يعتمد على الوجدان في التفسير«.���
وقد شارك بعض الفلاسفة كابن عربي وبعض إخوان الصفا في تفسير القران 
فلابن عربي كتاب في تفسير القران الكريم يسمى »تفسير ابن عربي، وقد رأي بعض 
ـ  ـ من وجهة نظرهم  يعتمد  بأنه  آيات الله، ذلك  بأنه شطط وإلحاد ظاهر في  العلماء 
بآراء  القرآنية  النصوص  شرح  أو  الفلاسفة،   أقوال  يساير  بما  القرآني  النص  تأويل 
التابع،  الفرع  المتبوع، وكلام الله  هو  الفيلسوف هو الأصل  الفلاسفة، ويجعل كلام 

وان هذا النوع من التفاسير قلبا للموازين وإلحاد مبطن.
 فلكل  النبي  الصادرة  عن  الروايات والأحاديث  المسلمون  في  ويختلف 
مذهب مسلكا مغاير للأخر، تكون عبر مئات السنوات،  وإجمالا فان للسنة سفري 
فيهما  الواردة  الأحاديث  بان  السنية   الطائفة  علماء  جل  ويعتبر  ومسلم،  البخاري 
والتدقيق  الفحص  بعد  إلا  بها  يعملون  فلا  الحديث  كتب  من  غيرهما  أما  صحيحة، 
رواة  مع  التعامل  كيفية  في  أيضا  اختلفوا  وقد  الغرض،  لهذا  وضعوها  لقواعد  وفقا 

���	انظر الموسوعة القرآنية المتخصصة ص 284.



43صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

تضعيف  في  العلم  أهل  من  الأئمة  اختلف  »وقد  الترمذي  سنن  في  جاء  الأحاديث، 
الرجال كما اختلفوا في سوى ذلك من العلم.���

وفي بيان أسباب اختلاف العلماء قال شيخ الإسلام ابن تيمية :
»اعتقاد ضعف الحديث باجتهاد قد خالفه فيه غيره، مع قطع النظر عن طريق 
آخر، سواء كان الصواب معه أو مع غيره، أو معهما عند من يقول : كل مجتهد مصيب؛ 
ولذلك أسباب : منها : أن يكون المحدث بالحديث يعتقد أحدهما ضعيفا ؛ ويعتقده 
؛  ضعفه  يعتقد  من  المصيب  يكون  قد  ثم  واسع؛  علم  الرجال  ومعرفة  ثقة،  الآخر 
السبب  أن ذلك  الصواب مع الآخر لمعرفته  لاطلاعه على سبب جارح، وقد يكون 

غير جارح ؛ إما لأن جنسه غير جارح ؛ أو لأنه كان له فيه عذر يمنع الجرح. 
وهذا باب واسع وللعلماء بالرجال وأحوالهم في ذلك من الإجماع والاختلاف 

مثل ما لغيرهم من سائر أهل العلم في علومهم. 
أنه  يعتقد  يعتقد أن المحدث سمع الحديث ممن حدث عنه، وغيره  ومنها: ألا 

سمعه لأسباب توجب ذلك معروفة. 
ومنها : أن يكون للمحدث حالان : حال استقامة، وحال اضطراب ؛ مثل أن 
يختلط أو تحترق كتبه، فما حدث به في حال الاستقامة صحيح، وما حدث به في حال 
الاضطراب ضعيف ؛ فلا يدري ذلك الحديث من أي النوعين، وقد علم غيره أنه مما 

حدث به في حال الاستقامة. 
أو أنكر  ومنها: أن يكون المحدث قد نسي ذلك الحديث فلم يذكره فيما بعد، 
أن يكون حدثه معتقدا أن هذا علة توجب ترك الحديث، ويرى غيره أن هذا مما يصح 

الاستدلال به، والمسألة معروفة... إلى أسباب أخرى غير هذه«.���

���	سنن الترمذي: ) 5 / 756 (.
���	مجموع الفتاوى: )20 / 240 – 242(.



44

والشيعة  السنة  علماء  اتفق  وقد  الآحاد���  خبر  في  المذاهب  أرباب  واختلف 
على إمكانية  الأخذ بخبر الآحاد و العمل به في العقيدة، ولقد رفضت بعض الفرق 
كالقادرية والجبائية وجماعة من العقلانيين والمتكلمين من الطائفتين ذلك، وقالوا   بأن 
هناك أحاديث آحاد شاذة لا يؤخذ بها، لان العمل بها يطعن في الثقة في جميع الأحاديث 
في نفس الرتبة، إضافة إلى احتمال السهو على أحد الرواة، ويجب أن يكون الرواة أكثر 
بحيث يستحيل كذبهم أو سهوهم، واشترط بعض الامامية في اعتبار خبر الواحد أن 

يكون جميع رواته أماميين عدول. 
    ولأتباع المذهب الأباظي مسند يعتمدون عليه بالدرجة الأولى )بالإضافة إلى 
اعتمادهم على صحيح البخاري وكتب الحديث الأخرى المعتمدة لدى السنة( يدعى 
مسند الربيع بن حبيب، ويعمل الشيعة بروايات جمعوها في أسفار أربعة  هي: الكافي/
من لا يحضره الفقيه /الاستبصار /وسائل الشيعة /بحار الأنوار /   ويضيفون  الأئمة 
الاثنا عشر إلى سيرة النبي  وتقريره وحجيته��� وقد اختلفوا في منهج الاستنباط 
من السنة النبوية، فانقسموا إلى فريقين، الأول الإخباريون الذين يقطعون بصحة كل 
ما جاء في أمهات الحديث الشيعية، والثاني الأصوليون الذين وضعوا منهجا لتصنيفها 
من  المتقدمين  وضعها  التي  والقواعد  الأصول  مع  وتطابقها  صحتها  مدى  وقياس 

الفقهاء.
قال حسين بن عبد الصمد العاملي في تعريف الحديث الصحيح عند الشيعة: 
المعصوم من غير  الضابط عن مثله حتّى يصل إلى  بالعدل الإمامي  اتصل سنده  )ما 

شذوذ ولا علة(.���
الضابط  الإمامي  العدل  رواه  ما  هو  الصحيح  )الحديث  العاملي:  الحر  وقال 
في جميع الطبقات(. ثم قال: وهذا يستلزم ضعف كل الأحاديث عند التحقيق، لأن 

���	هو الحديث الذي لم يحز على شروط المتواتر سواء أكان الراوي واحدا أو أكثر.
���	كما أضاف علماء السنة حجية عمل الصحابة، لا سيما الشيخين )ابو بكر وعمر(.

وصول الأخيار إلى أصول الأخبار، تحقيق: السيد عبد اللطيف الكوهكمري، ط قم : 93. 	���



45صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

العلماء لم ينصوا على عدالة أحد من الرواة إلا نادرا، وإنما نصوا على التوثيق وهو لا 
يستلزم العدالة قطعاً... ودعوى بعض المتأخرين: أن ]الثقة[ بمعنى ]العدل، الضابط[ 
ممنوعة، وهو مطالب بدليلها، كيف ؟! وهم مصرحون بخلافها )أي العدالة( حيث 
يوثقون من يعتقدون فسقه وكفره وفساد مذهبه(��� وقال جعفر النجفي – شيخ الشيعة 
الإمامية ورئيس المذهب في زمنه – عن مؤلفي الكتب الأربعة : )والمحمدون الثلاثة 
ورواياتهم  بعض...  رواية  يكذب  وبعضهم  عليهم،  العلم  تحصيل  في  يعول  كيف 
كأخبار  بكذبها  يقطع  أخبار  على  اشتملت  قد  كتبهم  إن  ثم  بعضاً...  يضاد  بعضها 

التجسيم والتشبيه وقدم العالم، وثبوت المكان والزمان«.���
الشيعة الامامية ولكن ظهر من  فالمشهور حجيتهما عند  الموثق والحسن،  وأما 

يقول بالخلاف. 
قواعد  الامامية في  اختلاف علماء  إلى  يشير  ما  الحديث  قواعد  كتاب  وجاء في 
وأصول الحديث والسنة النبوية وطرق أثبات نصوصها والعمل بها من عدمه، منها 
هذا النص : »بنى جماعة من أكابر فقهاء الامامية على قبول كل حديث صح عن احد 
أصحاب الإجماع، من غير لحاظ حال الواسطة بينه وبين المعصوم فالعبرة بصحة السند 
من أوله إلى ذلك الراوي، فمسانيده، ومراسيله، ومرافيعه، ومقاطيعه، كلها معدودة 
من صحاح الأحاديث، تفسيراً لجملة )تصحيح ما يصح عنهم( بذلك، وصرح الشيخ 
محمد بن إسماعيل المعروف بابي علي في )رجاله(: بأن هذا المعنى، والتفسير، هو الظاهر 
المنساق إلى الذهن من تلك الجملة. ونقل عن أستاذه العلامة أنه اختاره، وعزاه إلى 
المشهور، كما نقل عن بعض أجلاء عصره دعوى الشهرة عليه، وحكى عن المحقق 
الداماد في كتابه )الرواشح السماوية( نسبته إلى الأصحاب مؤذناً بدعوى الإجماع عليه 

كما حكاه عن أمين الدين الكاظمي واختاره الشيخ المامقاني. 
ونقل الفيض الكاشاني عن جماعة من المتأخرين: أنهم فهموا من تلك الجملة 

��� وسائل الشيعة، جزء 30، ص260.
���	كشف الغطاء، ص 40.



46

الحكم بصحة الحديث المنقول عن احد أولئك الجماعة، إذا صح عنهم، حتى إذا رووا 
الشيخ  واختاره  الحديث،  أرسلوا  لو  عما  فضلًا  والوضع  بالفسق  معروف  هو  عمن 

محمد بن الحسن الحر. 
وخالف في ذلك جماعة من المحققين، فقالوا : بعدم الفرق بين أصحاب الإجماع، 
وغيرهم في لزوم إحراز وثاقة الواسطة بينهم وبين المعصومين ، كما يلزم إحراز 

وثاقة الواسطة بيننا وبينهم. فلذا اضطررنا إلى تفصيل البحث فنقول.
أساطين  »إن  قائلا:  الإجماع  حجية  على  البحراني  يوسف  الشيخ  أورد  وبهذا 
فيه،  القدح  مؤونة  كفونا  قد  واضرابهم،  إدريس  وابن  والمرتضى  كالشيخ  الإجماع، 
في  نفسه  منهم  الواحد  مناقضة  بل  دعواه،  في  بعضاً  بعضهم  بمناقضاتهم  وإبطاله 
ذلك... ولقد كان عندي رسالة، الظاهر أنها لشيخنا الشهيد الثاني ـ ، كتبها في 

الاجماعات التي ناقض الشيخ فيها نفسه«.��� 
إن مباني الفقهاء مختلفة في العمل بالأخبار :

أو  يوثق  لم  منه فسق وإن  لم يظهر  ـ فيرى بعضهم حجية خبر كل مسلم   1   
يمدح، لان عدم الفسق ليس شرطاً في قبول خبر المسلم، وإنما ظهور الفسق يكون 

نُوا{. مانعاً من قبوله، لقوله تعالى: }إنِ جَاءكُمْ فَاسِقٌ بنَِبَأٍ فَتَبَيَّ
يشترطوا  ولم  الإسلام،  بظاهر  العدالة  ثبوت  في  الاكتفاء  جماعة  إلى  ونسب 
ظهورها، وقال الشيخ الأصفهاني في )الفصول( ـ عند البحث عن عدالة الراوي ـ: 
المتقدمين من أنها عبارة عن الإسلام مع عدم ظهور  »الثاني ما حكي عن جماعة من 

الفسق. وعن )الخلاف( دعوى الإجماع عليه الخ«.
أخبار  بجميع  بل  الأربعة،  الكتب  أخبار  بجميع  العمل  ويرى جماعة وجوب 

الكتب الموثوق بها حتى ادعى عليه الإجماع، كما سبق ويأتي. 
4 ـ ويرى آخرون عدم احتياج مشائخ الاجازة إلى توثيق، فيعملون بأخبارهم 

���	قواعد الحديث، ص 31ـ 35.



47صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

اجمع وان لم يوثقوا.
وبنا بعضهم على كفاية الظن في باب التوثيق لانسداد باب العلم بعدالة الرواة، 

كما سيأتي البحث عنه. 
6 ـ وحكي عن احمد بن محمد بن خالد البرقي ووالده وجمع من العامة الاستدلال 
على حجية الخبر المرسل إذا كان المرسل له ثقة، بان » رواية الفرع عن الأصل تعديل 

له، لان العدل لا يروي إلا عن العدل وإلا لم يكن عدلا، بل كان مدلساً، وغاشاً «  
فلا حاجة بعد ذلك إلى التفتيش عن حال من روى عنه العدل، لثبوت عدالته 

بروايته عنه. 
7 ـ واعتمد الشيخ الصدوق في تصحيح الأخبار على شيخه محمد بن الحسن بن 
الوليد، وصرح : بان ما صححه شيخه المذكور هو الصحيح، ومالم يصححه فمتروك، 

وغير صحيح. 
السند هم مطلقاً،  إذا صح  الشيخ الأنصاري بروايات بني فضال  8 ـ وعمل 
وان أرسلوا الحديث، فهم بمنزلة أصحاب الإجماع عنده. واستند في ذلك إلى ما رواه 
الحسين بن روح ـ رضوان الله عليه ـ عن الإمام العسكري  : انه سئل عن كتب 
بني فضال. فقال  : خذوا بما رووا، وذروا ما رأوا «. ولذا قال الشيخ الأنصاري 
ـ عند ذكره لرواية داود بن فرقد الواردة في الأوقات ـ : »وهذه الرواية، وان كانت 
بالأخذ  أمر  ممن  فضال  وبنو  صحيح.  فضال  بن  الحسن  إلى  سندها  إن  إلا  مرسلة، 

بكتبهم، ورواياتهم الخ«.��� 
      ويختلف المسلمون حول مصادر التشريع أيضا، إذ يقول السنة بأنها محصورة 
وسد  والعرف  والاستحسان  والقياس  الصحابي  وقول  والإجماع   والسنة  بالكتاب 
الذرائع ومذهب الصحابي، وتختلف المذاهب الأربعة   التي تشكل أغلبية أهل السنة 
بسد  تعمل  المذاهب  فبعض  المصادر،  هذه  من  الاستنباط  ومناهج  وقواعد  فنون  في 

���	قواعد الحديث ص 45ـ 55.



48

الذرائع والعرف وبعض المذاهب لا ترى له أصلا، كما أن هناك ثمة تباين في أصول 
يقول الأصوليون  بينما  الكريم،  القران  آيات  القياس وقواعد علم  الحديث وتفسير 
من الشيعة أن مصادر التشريع أربعة هي الكتاب والسنة والعقل  والإجماع، بينما يرى 
الإخباريون أن مصادر التشريع هي القران والسنة فقط، ويتباين المسلمون في الكثير 
من الأحكام الفقهية والعقائدية، فيقول السنة بان الخمس هو في غنائم الحرب  فقط، 
بينما يقول الشيعة انه في كل ربح يغنمه المسلم، سواء عن طريق الحرب أو التجارة،  
ويحرم السنة زواج المتعة بينما يقول الشيعة بجوازه،  ويرى السنة جواز صلاة النافلة 
جماعة في رمضان وهي صلاة التراويح ولا يراها الشيعة، وعودة إلى مضمار العقيدة 
فان المسلمون يختلفون في مسألة عصمة النبي ، فالشيعة يرونها مطلقة، سواء في 
شئون التبليغ والرسالة أو الوحي أو غيرها من شئون الدين والدنيا، بينما يرى أهل 

السنة بان النبي  معصوما في التبليغ وما يرتبط به فقط. 
المذاهب  أئمة  في  بالاجتهاد  السنة  يحصره  فبينما  أيضا،   التقليد  في  ويختلفون 
فيها  يفتون  الذين  المستجدات  في  المعاصرون  المذاهب  فقهاء  يقلدون  ثم  الأربعة، 
فتحوا  الذين   الأصوليون   فريقين،  إلى  الشيعة  ينقسم  الأربعة،  الأئمة  لمناهج  وفقا 
وحديثها،  قديمها  جميعها  المسائل  في  الفقهاء  بتقليد  أتباعهم  وألزموا  الاجتهاد  باب 
وحرموا الرجوع إلى فتاوى الماضيين، أما الإخباريون وهم الأقلية في مذهب الامامية 
يقف  أن  فقط  عليه  الفقيه  أن  ويعتبرون  الأصول،  نهج  على  الاجتهاد  يحرمون  فأنهم 
على الرواية فلا يتجاوزها بالإجماع أو إعمال العقل أو القياس أو غير ذلك، ويقولون 
بجواز الرجوع إلى الفقيه المتوفى في الفتوى لان علمه باقيا ومرتبط بالنص، والنص 
حي لا يموت،  وقواعد الاستنباط من القران والسنة عندهم ترفض العقل والإجماع 
والقياس والاستحسان، لذلك فان أحكام الفقهاء المتوفين نابعة من علوم لا يعتريها 
التغيير والنقصان لأنها تعتمد نصوصا حية وخالدة، لذلك يجوز الرجوع إليه لان ما 
يحمله من علم لا يموت، فالمفتي مهمته نقل مضمون الرواية إلى المكلف ليعمل بها لا 



49صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

مهمته الاجتهاد فيها.
ومعظم الاستنباطات الشرعية عند الفريقين في نهاية الأمر  ليست سوى اجتهاد  
بشري قابل للنقد والمراجعة، نظرا لتباينه بينهما، فضلا عن تباينه داخل الفريق الواحد 
الفتاوى في بعض الأحيان فان المكلفين  الواحد، ونظرا لاختلاف  الفقهي  والمذهب 
يواجهون مشكلة تعددها وتضاربها، يقول الشيخ ابن عثيمين : »وإذا اختلفت العلماء 
عليه في الفتيا، أو فيما يسمع من مواعظهم ونصائحهم مثلًا : فإنه يتبع من يراه إلى الحق 

أقرب في علمه ودينه«. 
ومن الأسئلة التي وجهت إليه في نفس المضمار ما يلي:

تقول  فتوى  شرعية،  فتوى  من  أكثر  وفيها  ما،  مسألة  هناك  كانت  إذا   : »السؤال 
أي شيء يختار، وخاصة في  فالمسلم  بين،  ما  وفتوى  بالتحريم،  تقول  وفتوى  بالتحليل، 
الأمور المستحدثة، والتي يدخل فيها القياس، والاجتهاد، والتي لا نص فيها، مثل : فوائد 

البنوك، أو أياً كانت المسميات التي يسمونها، بالاستثمار، أو العائد الاستثماري. 
وما موقف ما يقول إنها فتوى عالم، وهو المسئول عنها، وإنها معلقة في رقبته ؟ 

وما موقف من يتتبع رخص العلماء، وتسهيلات العلماء ورخصهم ؟ ويقولون 
تكون  وقد  بذلك،  منا  أعلم  وهم  فتواهم  وهذه  والذكر  العلم  أهل  هؤلاء  هم  إنهم 
فتواهم معارضة لفتوى شيوخ وعلماء آخرين في نفس الدولة أو في دول أخرى، فأي 
منهم نتبع ؟ وكيف لنا السبيل أن نعرف الصحيح وغير الصحيح ؟ مع العلم أن عامة 
الناس ليس لديهم العلم الكافي للحكم على صحة هذه الفتوى التي تصدر من عالم أو 

مفتي ويعارضها علماء آخرون. 
الإجابة: الحمد لله 

قبل الجواب على هذا السؤال الهام، لا بد أولًا من بيان الشروط التي يجب أن 
تتوفر في المفتي حتى يكون من أهل العلم الذين تعتبر أقوالهم، ويعد خلافه خلافا بين 

العلماء، وهي شروط كثيرة، ترجع في النهاية إلى شرطين اثنين وهما :



50

1ـ العلم. لأن المفتي سوف يخبر عن حكم الله تعالى، ولا يمكن أن يخبر عن 
حكم الله وهو جاهل به.

2ـ العدالة. بأن يكون مستقيما في أحواله، ورعا عفيفا عن كل ما يخدش الأمانة. 
وأجمع العلماء على أن الفاسق لا تقبل منه الفتوى، ولو كان من أهل العلم. كما صرح 

بذلك الخطيب البغدادي.
يتوفر  لم  من  وأما  قوله،  يعتبر  الذي  العالم  فهو  الشرطان  هذان  فيه  توفر  فمن 
فيه هذان الشرطان فليس هو من أهل العلم الذين تعتبر أقوالهم، فلا عبرة بقول من 
عُرف بالجهل أو بعدم العدالة، فما هو موقف المسلم من اختلاف العلماء الذين سبقت 

صفتهم ؟
إذا كان المسلم عنده من العلم ما يستطيع به أن يقارن بين أقوال العلماء بالأدلة، 
والترجيح بينها، ومعرفة الأصح والأرجح وجب عليه ذلك، لأن الله تعالى أمر برد 
َِّه  وهُ إلَِى الل ءٍ فَرُدُّ ْ المسائل المتنازع فيها إلى الكتاب والسنة، فقال : }فَإنِْ تَنَازَعْتُمْ فِي شَي
خِرِ{ النساء/59. فيرد المسائل المختلف فيها  َِّه وَوْمِ الْآ سُولِ إنِْ كُنتُمْ تُؤْمِنُونَ باِلل وَالرَّ
للكتاب والسنة، فما ظهر له رجحانه بالدليل أخذ به، لأن الواجب هو أتباع الدليل، 

وأقوال العلماء يستعان بها على فهم الأدلة. 
أقوال  بين  الترجيح  به  يستطيع  ما  العلم  من  عنده  ليس  المسلم  كان  إذا  وأما 
العلماء، فهذا عليه أن يسأل أهل العلم الذين يوثق بعلمهم ودينهم ويعمل بما يفتونه 
كْرِ إنِْ كُنْتُمْ لا تَعْلَمُونَ{ الأنبياء/43. وقد نص  به، قال الله تعالى : }فَاسْأَلُوا أَهْلَ الذِّ

العلماء على أن مذهب العامي مذهب مفتيه.
فإذا اختلفت أقوالهم فإنه يتبع منهم الأوثق والأعلم، وهذا كما أن الإنسان إذا 
أصيب بمرض – عافانا الله جميعا – فإنه يبحث عن أوثق الأطباء وأعلمهم ويذهبه لأنه 

يكون أقرب إلى الصواب من غيره، فأمور الدين أولى بالاحتياط من أمور الدنيا.
ولا يجوز للمسلم أن يأخذ من أقوال العلماء ما يوافق هواه ولو خالف الدليل، 



51صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

ولا أن يستفتي من يرى أنهم يتساهلون في الفتوى.
بل عليه أن يحتاط لدينه فيسأل من أهل العلم من هو أكثر علمًا، وأشد خشية لله تعالى«.���

ويقول الشيعة بمثل ذلك، فأنهم مجتهدين ليس إلا، فان أصاب المجتهد الحكم 
الشرعي الواقعي في علم الله كان له أجر، وان لم يصب كان له أجران، وقد اختلف 
الاصوليون والإخباريون  في صحة الأحكام المستنبطة  من خلال المنهج الأصولي، 
وكان هذا مما عاب به الإخباريون على الأصوليون، وكانت بينهم معارك كلامية وفقهية 
حامية، يقول الميرزا الاستبردادي احد زعماء المدرسة  الإخبارية:«إن له سبحانه في كل 
واقعة حكما معينا وعليه دليل قطعي عند الأئمة  وانه في هذا  يتوجب التوقف 
والاحتياط فيما لم يرد فيه عنهم  نص بخصوصه أو لم يندرج تحت أصل الفتوى 
إلينا، وان المفتي بالاجتهاد من غير نص صريح يضمن ويأثم  ولا يجوز العمل بالأدلة 
العقلية الظنية المستندة إلى الرأي والاجتهاد فيما لم يعلم حكمه من جهة الأئمة  بل 
يجب فيه التوقف عن تعيين الحكم والعمل بالاحتياط، وان المفتي برأيه واجتهاده فيما 
لم يرد حكمه عنهم  ضامن وعليه وزر من عمل بفتياه«��� وقد انقسمت المدرسة 
الإخبارية  في العصور المتأخرة  إلى مدرستين، الأولى أتباع  الميرزا محمد النيسابوري 
البحرين،  مدرسة  أتباع  والثانية  التقليدية،  الإخبارية  المدرسة  ويمثلون  الإخباري، 
التي تطور منهجها الفقهي إلى ما يقرب من منهج الأصوليين، حيث أجازوا  الأخذ 
بظواهر القران مطلقا والقول بالاجتهاد والتقليد وعدم قطعية ما في الكتب الأربعة، 
إلا إنهم يعملون ببعض قواعد المدرسة الإخبارية التقليدية  كوجوب الاحتياط فيما لا 

نص فيه وثنائية مصادر الفقه.   
وقد تنازع الأصوليون  أيضا فيما بينهم حول عدد من المسائل، من أهمها ولاية 
في  منها  شيء  أوردنا  وقد  بينهم،  والمنازعات  العداوات  إثرها  على  وقامت  الفقيه، 
بعض كتبنا السابقة، ويسود بينهم أيضا بعض الاختلاف في بعض الأحكام العبادية 

���	الخلاف بين العلماء أسبابه وموقفنا منه للشيخ ابن عثيمين ص: 23.
��� هداية الأبرار، ص 134.



52

لهذا  الأمريكي  الاحتلال  من  الموقف  في  العراق  علماء  اختلف  وقد  والمعاملاتية،  
البلد، بينما يرى فريقا انه لا بد من النضال المسلح ضد قوات الاحتلال وعدم شرعية 
العملية السياسية، قال آخرون بان العمل السياسي هو طريق الخلاص من الاحتلال 

الانجلوامريكي والوصاية الدولية.
وتعج الحوزات الدينية الشيعية بالتيارات العقائدية والفلسفية والفقهية والفكرية 
المتنازعة والمتضاربة في اغلب الأحيان، على غرار بقية أتباع الأديان والمذاهب حول 

العالم وعلى مر العصور.  

ما هو الدين ؟ 
سؤال طرحه الكثيرون حول الدين وتعريفه، وأجاب عنه الكثيرون أيضا، فقد 

جاء في بعض المراجع والمعاجم حول معاني واستعمالات كلمة الدين ما يلي:
والحكم  والرأي  والسياسة  والسيرة،  والحال  العادة،  هو  اللغة  في  الدين   *

والجزاء، وتفصيله كالتالي: 
من  مواضع  عدة  في  الجزاء  بمعنى  »الدين«  كلمة  استُعملت  وقد  الجزاء:  1ـ 

القرآن الكريم منها:
ينِ﴾، أي مالك يوم الجزاء. قول الله عَزَّ و جَلَّ : ﴿مَلِكِ يَوْمِ الدِّ

ينَ لَوَاقِعٌ﴾. قول الله جَلَّ جَلالُه : ﴿وَإنَِّ الدِّ
ينِ{. بُ باِلدِّ قوله تعالى : }أَرَأَيْتَ الَّذِي يُكَذِّ

واستُعمل »الدين« في الأحاديث النبوية أيضا بمعنى الجزاء في مواضع، منها : 
ازى. ازي ُجت »إبن آدم : كن كيف شئت، كما تَدِين تُدان« أي كما ُجت

مواضع  في  الكريم  القرآن  في  الطاعة  بمعنى  »الدين«  استُعمل  و  2ـالطاعة: 
منها:

 ِ َ اللّه ينُ وَاصِبًا أَفَغَيْر وَاتِ وَالَأرْضِ وَلَهُ الدِّ مَا قول الله عَزَّ و جَلَّ : ﴿وَلَهُ مَا فِي الْسَّ



53صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

تَتَّقُونَ﴾.
مَ  مُونَ مَا حَرَّ رِّ َ ِ وَلَا بوِْمِ الآخِرِ وَلَا يُح ذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ باِللّه وقوله تعالى : ﴿قَاتلُِواْ الَّ
ِزْيَةَ عَن يَدٍ  ذِينَ أُوتُواْ الْكِتَابَ حَتَّى يُعْطُواْ اْجل قِّ مِنَ الَّ َ ُ وَرَسُولُهُ وَلَا يَدِينُونَ دِينَ اْحل اللّه

وَهُمْ صَاغِرُونَ﴾.
مواضع  في  الطاعة  بمعنى  النبوية  الأحاديث  في  الدين  كلمة  استُعملت  وقد 
كثيرة، منها: »العلم دينٌ يُدان به« أي طاعة يُطاع الله به، و دانَ الرَجُلُ بالإسلام ديناً، 

أي تَعبَّد الرجل بالإسلام و تديّن به.
وعرف العلماء الدينَ بتعاريفٍ مختلفة نشير إلى أهمها فيما يلي :

1ـ »أسم لجميع ما يُعبد به الله«.
2ـ »وضع إلهي لأولي الألباب يتناول الأصول والفروع«.

3ـ »ما يدان به من الطاعات مع اجتناب المحرمات«.
خير  هو  ما  إلى  المحمود  باختيارهم  العقول  لذوي  سائق  الهي  »وضع  4ـ 

بالذات«.
5ـ »وضع الهي سائق لذوي العقول باختيارهم المحمود إلى الخير بالذات قلبياً 

كان أو قالبياً، كالاعتقاد و الصلاة«.
البر  القلب فيهدي صاحبه إلى عمل الخير وفعل  يقذفه الله في  6ـ »وازع الهي 
والتقرب إلى الله به، ويصبح على نور وصراط مستقيم والى هذا المعنى يشير قوله تعالى: 

هِ{. بِّ ن رَّ مِ فَهُوَ عَلَى نُورٍ مِّ ِْإسْلَا ُ صَدْرَهُ للِ حَ اللَّه ََر }أَفَمَن ش
على  يتصورها  لامتناهية  عليا  وقوة  المتناهي  الإنسان  بين  روحية  »علاقة  7ـ 
طريقته الخاصة ويقر بسلطتها ويطمئن بها أو يخشاها في الأحوال العادية ويستعين بها 

نفسيا في ألاحوال غير العادية وساعة الشدة«.
8ـ جاء رجل إلى النبي  وسأله: ما الدين يا رسول الله ؟ فأجابه النبي بقوله: 



54

)الدين حسن الخلق(. 
9ـ الشريعة الدينية: 

ـ الشريعة من حيث أنها مطاعة تسمى دين. 
ـ ومن حيث أنها جامعة تسمى ملة. 

ـ ومن حيث أنها يتم الرجوع إليها في الأحكام تسمى مذهباً. 
ـ فالدين منسوب لله تعالى.

ـ والملة منسوبة للرسول. 
ـ والمذهب منسوب للمجتهد.

9ـ الدين إذا: »معتقد يتعلق بالله أو آلهة تعبد، عادة ما يعبر عنه من خلال نظام 
معين أو فرائض« أو »أي معتقد معين أو عبادة«.

****
يمكن النظر إلى الدين، لا سيما الإسلام على انه ينقسم إلى جزأين أساسيين :

في  الغيبية  المعتقدات  من  مجموعة  وهي   : والأخلاق  العقيدة   / الأول  الجزء 
اغلبها، وتشكل مدخلا أساسيا   وجوهريا للاعتقاد الديني، وهي في الإسلام والأديان 
السماوية الإيمان بالله وتوحيده والإيمان برسله وملائكته وكتبه، وان هناك حياة بعد 
منذ  آمنت بها معظم الأمم  العقائد  الموت وعقاب وثواب وجنة ونار، ومعظم هذه 
القدم، ولعل الأهرامات المصرية دليلا على ذلك، فقد كان قدماء المصريين يعتقدون 
بالبعث والحياة بعد الموت،  لذلك شيدوا الأهرامات لتوضع فيها جثة الفرعون بعد 
تحنيطها، وزودوا قبره بما يحتاج إليه  من أغراض ومستلزمات في عالمه الآخر، حتى إذا 
ما جاءت روحه وحلت في جسده المحنط، عاد إلى حياته الأبدية، وقد نقشت جدران 

المقبرة بالمناظر التي ألفها في الدنيا لتدخل السرور على قلبه. 
الحميد  الإنسان وخصاله  البشر من طبائع  عليه  تعارف  ما  فإنها  أما الأخلاق 



55صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

وبر  الخلق  وحسن  والإخلاص  والوفاء  والصدق  كالمحبة  المعنوية  حياته  ومقومات 
الآخرين.

الجزء الثاني : / التعاليم والقوانين : وتعتبر المكون المفصلي والمركزي لأنها  تعتبر 
مجموع النظم التي من شانها تنظيم حياة الفرد والمجتمع، وتنقسم إلى قسمين، قوانين 
وبعض  كالصلاة  حالاتها  بعض  في  المجتمع  أو  الفرد  بها  يقوم  التي  الروحية  العبادة 
الزواج   المالية والحقوقية والجزائية، كقوانين  المعاملات  الطقوس والشعائر، وقوانين 
والأنساب والوراثة والأموال والممتلكات والتجارة، ومعظمها مختلف عليها بطبيعة 

الحال ما بين أتباع الدين الواحد فضلا عن  المذهب الواحد والفرقة الواحدة. 
وتضيق وتتسع مساحة القوانين الدينية المنظمة للحياة الفردية والاجتماعية تبعا 
ليشمل  الدين  مساحة  زيادة  إلى  اتجه  دينيا   المجتمع  كان   ما  فإذا  السائدة،   للثقافة  
كافة أوجه النشاط الإنساني، وهو بالتالي بحاجة إلى رجال دين يجتهدون ويفتون فيها، 
وهذا ما كان من شان المسلمين والمسيحيين في المقام الأول، ما أدى إلى نشوء صراعات 
متدنية  إلى مستويات  أوربا  بسببها  تراجعت  متتابعة،  قرونا  استمرت  أوربا  مريرة في 
نشأت  حيث  والسياسي،   الديني  الاستبداد  لشيوع  نتيجة  وإنسانيا   حضاريا  جدا 
السلطات المركزية  على أساس تسلط رجال الكنيسة والطبقات الحاكمة وتسخيرهم 
للدين والأعراف العامة لأغراضهم الطبقية ولحفظ سلطاتهم ومكتسباتهم،  وبما أن 
الإنساني  النشاط  أوجه  لكافة  المرجع  يكون  أن  يمكن  المسيحي في جوهره لا  الدين 
النظام الإنساني، فقد شاع الاستبداد  لافتقاره كدين لمقومات كثيرة تحاكي مسارات 
وعم الفقر والتخلف والتهاوي الحضاري حتى عصر النهضة وقيام النظام الليبرالي 

في معظم أنحاء أوربا.  
والعربية في هذا  تعانيه مجتمعاتنا الإسلامية  ما  أن  نعتقد  فإننا  تأسيسا عل ذلك 
في  العربية  مجتمعاتنا   أن  حيث  الظلام،  عصور  في  أوربا  عانته  ما  بالضبط  هو  العصر 
ثقافتها العامة وتفكيرها الجمعي تنظر إلى الدين كمرجعية وحيدة أو شبه وحيدة للأنظمة 



56

المركزية التي تدير كافة أوجه نشاطها، وبالتالي فهي تحمل الدين ورجال الدين مسئولية 
التنظير  لكافة أوجه جوانب الحياة، بما في ذلك متطلبات النهضة والتقدم الحضاري، 
في  واقعية  الغير  الثقافة  هذه  تبث  التي  المنتفعة  التيارات  من  الكثير  ذلك  من  ويستفيد 
مسارها التاريخي ونتائجها ومعطياتها الواقعية والبديهية، لأهداف فئوية وتيارية بعيدة 
عن المصلحة العليا لأي مجتمع، ومن هنا فان المجتمعات العربية تحمل الدين مسئولية لم 
ينشا لها في الأصل، وتلقي عليه مهام غير متخصص في معالجتها، إذ تجعل القران والسنة 
معايير للنهضة، بينما هي في الحقيقة إحدى مكونات الدين وركائزه الأساسية، الذي هو 

جزء من النظام العام وليس النظام المركزي في حد ذاته.
ويذكرني هذا الاعتقاد الجازم بمركزية الدين بالمتطرفين الشيوعيين الذين قالوا 
بان المحرك الوحيدة للتاريخ هو الاقتصاد، والعالم النمساوي الشهير  سيجمند فرويد 
الذي اعتقد بان كافة أوجه النشاط البشري دافعها الوحيد هو الغريزة الجنسية، أما 
انتماءاتهم وتبايناتهم فأنهم يعتقدون  أن الدين هو العامل الوحيد  الدينيين بمختلف 
للنهضة والتقدم، والمعيار  الذي يجب أن يسود كافة الأنظمة والقوانين والتشريعات 

والتعاليم في حياة المجتمع العربي. 
لإغراض  ويسخر  طاقته  فوق  العربي  الوطن  في  الدين  يحمل  الأمر  حقيقة  في 
ليست من مسؤولياته، ومن خلال إطلالة سريعة  على القران الكريم، وهو المصدر 
الأول للتشريع الإسلامي، وكتاب المسلمين المقدس، فان مواضيعه اغلبها تنقسم إلى 

ما يلي :
1ـ قصص الأقوام السابقة عن العرب كقوم هود ولوط وصالح وغيرهم.  

2ـ ذكر كيفية خلقة الكون.
3ـ بعض أحكام العبادات والمعاملات الفردية والجماعية.

4ـ بعض العقائد الغيبية كالجنة والنار والملائكة والشيطان.
5ـ بعض السنن والنواميس الكونية والإنسانية. 



57صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

6ـ الحث على الالتزام  بالتعاليم الأخلاقية والتدبر والحكمة.
. 7ـ بعض التوجيهات والتعاليم الخاصة بالنبي

8ـ وصف للذات الإلهية وما يرضاه الله ويبغضه من خلقه خلقا وسلوكا ماديا 
ومعنويا، ظاهرا وباطنا. 

****                                                     
 و عندما نتطلع للإنجيل نرى انه ليس سوى  66 سفراً أو كتابا، ويتضمن:

وأعمال  عزرا  مثل  التاريخ  أسفار  والتئنيه،  الللاويين  مثل   : الشريعة  أسفار 
الرسل، أسفار الشعر مثل المزامير والجامعة، أسفار النبؤة مثل أشعياء ورؤيا يوحنا، 
لتيطس  الرسالة  مثل  الكنائس  إلى  ورسائل  ويوحنا  متى  مثل  الذاتية  السير  أسفار 
ليست  نسبة  وتشمل  يسوع،  الله  نبي  سيرة  مواضيعه  ومن  العبرانيين،  إلى  والرسالة 
بالقليلة من الكتاب، كذلك وصف الجنة والنار، كما يتناول بعض الأحكام الشرعية 

العبادية والجزائية.
سفر التكوين : وصف الجنة الضائعة، استرداد الإنسان لحقه في الحياة الأبدية من 
خلال المسيح، انفصال الإنسان عن الله كنتيجة للخطيئة، حث الإنسان على استرداد علاقته 
مع الله، نبؤات عن حياة المسيح ، وصف حياة المسيح كما عاينها تلاميذه والطريقة 

الصحيحة لأن يستجيب الإنسان لكل ما فعله ومازال يفعله المسيح من اجله.
العهد القديم: أساس تهيئة شعب إسرائيل لمجيء المسيح الذي سيضحي بنفسه 

من أجل خطاياهم ومن أجل خطايا العالم اجمع.
صنعه  ما  في  النظر  يدقق  ثم  الأرض  على  المسيح  حياة  يصف  الجديد:  العهد 
المسيح وكيف ينبغي أن يستجيب الإنسان لهبة الحياة الأبدية وأن يعيش حياته مقرا 

بصنع المسيح ومعروفه، كما يوضح كلا العهدين الطبيعة الذاتية لله.
جاء في بعض شروحات الإنجيل : »ومن خلال العهدين نجد كل ما نحتاجه 



58

يسرد  »وباختصار،   : الكتابات  بعض  في  عنهما  وجاء  وأبدية  ممجدة  حياة  نحيا  لأن 
العهد القديم قصة شعب بينما يسرد العهد الجديد قصة شخص، ولقد أستخدم الله 

ذلك الشعب لكي يأتي من خلاله ذاك الشخص إلى العالم«. 
الله  وعد  فقد  إسرائيل،  شعب  وحفظ  تأسيس  المقدس  الكتاب  »ويصف 
باستخدام شعب إسرائيل لمباركة العالم كله، فعند تكوين إسرائيل، أقام الله عائلة ليأتي 
بالوعد  داوود سيأتي  نسل  واحداً من  أن  الله  داوود، ووعد  نسل  البركة، وهي  منها 

المبارك«.
»ويدلي الكتاب المقدس بتفاصيل مجيء وعد الله للأرض. فأسمه يسوع، وقد 
أتم نبوءات العهد القديم من خلال حياته التي كانت بلا خطيئة، وكذلك موته لفداء 

العالم وقيامته من بين الأموات«. 
بالحياة  المتعلقة  المواضيع  من  العديد  على  ثناياه  في  كذلك  الإنجيل  يحتوي    
الإنسانية والآخرة مثل الذات الإلهية ويسوع والملائكة والجن والشيطان وعالم الغيب 
والعائلة والأبوة والأمومة  الزواج   والنار والصلاة والخطيئة وبعض أحكام  والجنة 
واصل خلقة الإنسان، وغيرها من التصورات التي شكلت فيما بعد الحقائق الدينية 

والنظام الديني لدى المسيحيين. 
أما التوراة فتتكون من: 

1ـ سفر التكوين.
 2ـ سفر الخروج. 

3 ـ سفر اللاويين. 
4ـ سفر العدد .
5ـ سفر التثنية.

وهي لا تعتبر نظام تشريعي متكامل أو منظّم بل مجموعة من الخطوط الفلسفية 



59صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

العريضة، فضلًا عن احتواءها على كثير من القوانين والسنن الواضحة والمحددة التي 
تحكم تصّرفات البشر عادة، ويرى بعض الباحثين بأنها تتشابه بقوانين عرفتها شِعوب 

الشرق الأدنى القديم.
وتتضمن التوراة العديد من الأحكام والقوانين العبادية المنظمة لشئون الفرد 
كتابهم  بتفسير  اليهود  قام  وقد  والحدود،  والجزاءات  الأحكام  وبعض  والمجتمع، 
الكتابين  هذين  أحد  من  التلمود  ويتكون  و»الجمارة«،  »المشناة«  كتابين  في  المقدس 
عند بعض الأحبار، ومنهما معا عند البعض الآخر، ويعتقد الحاخمات بان  شريعتهم 
الشفوية فهي  أما  بأسفارها الخمسة،  التوراة  فالمكتوبة هي  قسمان: مكتوبة وشفوية، 

محتويات التلمود. 
من شروح الأسفار وآراء كبار رجال الدين اليهودي منذ آلاف السنين، ومن 
التوراة التي شرحت في التلمود : الزراعات  أو نظام الحبوب وتتناول القوانين الدينية 
المرتبطة بالزراعة، والمواعيد أو الأوقات وهي توضح نظام الأعياد والمواسم وحدود 
الخطبة  وأحكام  والمرأة  الرجل  واجبات  في  وتبحث  والنساء،  ونهاية،  بدءا  أوقاتها 
والزواج وما يتعلق بها،  والجزاءات أو العقوبات، وتبين المحظورات والاعتداءات 

من شخص أو حيوان كما تبحث في التعويضات عن ذلك. 
وشروطها،  وأنواعها  للهيكل  تقدم  التي  القرابين  وهي  المقدسات،  والخامسة 
والطهارات،  أي طهارة الأجسام والملابس والأوعية وأمتعة المنزل والخيام وغيرها.  

�أ�سباب وجود الدين ؟
يقول أحد الفلاسفة إن الإنسان )حيوان يقيني(، أي بمعنى أنه دائم النزوع نحو 
الاعتقاد بعقيدة ما أو بدين ما، إلى درجة اليقين المطلق به، وهو الاعتقاد الذي يوفر 
له أماناً روحياً وسبباً مقنعاً ولو شعورياً  بحقيقة وجوده في الحياة، ومنذ أن انتصب 
الإنسان و افترق في طريقه عن الكائنات الحية الأخرى كان الدين يرافقه في طريقه و 
ذلك بغض النظر عن أشكال هذه الأديان و بغض النظر عن درجة تطورها، وحتى 



60

الآن لم يتفق علماء النفس و الاجتماع والانتربولوجيا على سبب مطلق لنشوء الأديان، 
وما يطرحه الباحثون ليس سوى نظريات وافتراضات قابلة للطعن والنقد والتجريح، 
منها أن الأديان نشأت من الخوف، حيث كان الإنسان القديم لا يجد تفسيرا منطقيا 
والزلازل  الهائج  والبحر  الشديدة  والأمطار  كالرعد  الطبيعية  الظواهر  من  للكثير 
منها لأنه يجهلها، ولكي يسكن خوفه ولعجزه  لذلك كان يخاف  الخ..  والبراكين.. 
فانه  يأمن من جانبها  الظواهر، ولكي  تلك  بتفسير   المعرفة وجهله  بلوغ  القاهر عن 
افترض كائنات حية عاقلة قوية ذات قوة خارقة غير محدودة  تتحكم بها، ولكي يقطع 
بان هذه الظواهر لن تصيبه بسوء فانه عمل على التقرب لهذه القوى المسيطرة عليها 

من خلال بعض الطقوس والمعتقدات وهي ما جرى التعارف عليه بأنه »الدين«.   
ومن الآراء الواردة في أسباب وجود الدين هو أن الأديان نشأت من الاحترام، 
الممزوج  الاحترام  على  وإنما  الخوف  على  تبعث  لا  التي  الظواهر  بعض  هناك  إن  إذ 
تعاقب  الجفاف،  بعد  يأتي  الذي  المطر  الأربعة،  الفصول  توالي  ذلك  ومن  بالتبجيل، 
الليل والنهار، والصبح والمساء، أطوار القمر المختلفة و ما شابه، ولم يستطع الإنسان 
تفسير هذه الظواهر الطبيعية بشكل علمي لذلك قام بتشخيصها وإعادة أسبابها إلى 
كائنات حية خارقة عاقلة، تتحكم بكافة الظواهر الطبيعية، فعبدها الإنسان وقدم لها 
الولاء والطاعة من خلال بعض الطقوس والشعائر والمعتقدات التي أطلق عليها في 

النهاية مسمى العقيدة أو الدين.
أديان  بأنها  للاحترام  أو  للخوف  نتيجة  نشأت  التي  الأديان  أن  القول  ويصح 
طبيعية نابعة من فطرة الإنسان واحتياجاته، بيد انه ظهر في التاريخ البشري أديان يمكن 
نتيجة للتفكير البشري في  التي نشأت  أن نطلق عليها مسمى »الأديان الشاذة«، وهي 
التي  كالأديان  لها،  واضح  تفسير  إيجاد  من  الإنسان  يتمكن  لم  التي  الغامضة  الظواهر 
نشأت من التفكير في العملية الجنسية، فقبل آلاف السنين كان عدد سكان الأرض قليل 
أي  الموت،  من  أساسي  بشكل  الإنسانية  المجتمعات  خوف  كان  ولذلك  عام،  بشكل 



61صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

من قلة عدد السكان، خاصة وان عوامل الموت كانت كثيرة جدا بسبب ضعف النظام 
الطبي وكثرة الأمراض والأوبئة وعدم إنتاج غذاء كافي، ولذلك كان التفكير بالتكاثر 
والإنجاب يشكل هما أساسيا في المجتمعات القديمة التي كانت تمارس أنماط قبلية بدائية 
في اغلب حقب تلك العصور، ورغم عدم المعرفة الدقيقة لأسباب ومسببات الإنجاب 
وولادة الأطفال بعد تسعة شهور من الحمل، إلا إن الإنسان في عصوره الأولى، تتبع 
والتناسلية  الجنسية  العملية  فأضحت  تلقائي،  بشكل  معها  وتعامل  الغامضة  الظواهر 
غريزة وشعور فطري  يتسم بالغموض والإعجاز، فتم نسبها لإله عبد وقدس، و هذا 
ما عاينه خبراء الآثار وعلماء الانتربولوجيا في الكثير من الحضارات القديمة كاليونانية 
يقدمن  اللواتي  النساء  من  الكثير  تحتضن  التي  المعابد  من  الكثير  بنيت  فقد  البابلية،  و 
التاريخ  تناسلية سميت في  أنفسهن لجميع الرجال بدون مقابل، ضمن عملية جنسية 
القديم بـ »البغاء المقدس« أي إن التناسل واجب مقدس أوجبته الآلهة وان الولادات 
الكثيرة هي بركة وخصوبة وميزة وحسنة إلهية، واعتبرت المقدرة على الإنجاب قدرة 

إلهية مقدسة اختصت بها الإله بعض الناس دون سواهم.   
وقد تساءل الإنسان طوال حياته عن سر الحياة ومغزاها، وعن لماذا يموت في 
أن  المعقول  من  وهل  ؟  بعده  حياة  هناك  إن  أم  النهاية  هو  الموت  وهل  الأمر؟  نهاية 
ينتهي وجود الإنسان بموته ؟ ونتيجة لهذه التساؤلات ظهر نوعين من الأديان، الأول 
يقول أن للإنسان فرصة أخرى للعودة إلى الحياة الدنيا من اجل أن يعوض ما فاته في 
حياته الأولى���، وقد يعود الإنسان إلى مستوى أفضل أو أسوأ من حياته الأولى تبعا 
بعد  أي حياة في  الموت،  بعد  ما  أخرى  بحياة  يقول  والثاني  الأولى،  لأعماله في حياته 
التفاصيل، حيث  السماوية��� مع اختلاف في  وجودي آخر، وهو ما تطرحه الأديان 
يعتقد المسلمون والمسيحيون بوجود عالمين بعد الموت، عالم حياة البرزخ، وعالم الخلود 

���	كالبودية مثلا.
���	يذكر أن الديانة اليهودية  لا تتحدث عن حياة أخرى بعد الموت أي أنها لم تؤكد وجود هذه 

الحياة ولكنها في نفس الوقت لم تنفيها.



62

والقيامة، كما آمنت بالحياة بعد الموت الديانات القديمة أيضا كالمصرية والبابلية. 
في نهاية الأمر يمكن القول إن عدم تفسير الإنسان للكثير من الظواهر الطبيعية 
حياته  مجريات  من  كثير  على  السيطرة  على  قدرته  وعدم  أمامها  وعجزه  حوله،  من 
المادية والمعنوية، ولشعوره بالوحدة على الأرض في مقابل آلاف المخلوقات، ولخوفه 
وسر  والجسدية  الروحية  وكينونته  بكيانه  الدائم  ولتفكيره  المجهول،  من  المستحكم 
الاعتقاد  إلى  بالإنسان  أدت  عوامل  جميعها  الأرض،  على  الكائنات  ووجود  وجوده 
بوجود قوة عليا مسئولة عن إدارة الكون، لذلك اوجب على نفسه مرضاة هذه القوة 
العليا بطريقة أو بأخرى )عبر الصلوات والأضاحي والطقوس الروحية و ما شابه(. 

ومن هنا نشأ الدين.

�آراء في الدين كظاهرة اجتماعية 
يطلق على الدين في الفلسفة أنه وضع إلهي يسوق ذوي العقول إلى الخير.

يقول دوركهايم:��� »إنني أرى الدين على أنه مؤسسة اجتماعية قوامها التفريق 
بين المقدس والغير مقدس« وبهذا يقسم دوركهايم الدين إلى  جانب روحي مؤلف 

من العقائد والمشاعر الوجدانية،  وجانب مادي مؤلف من الطقوس والعادات. 
يري د. جواد على:��� »الدين هو )إيمان وعمل(: أي انه إيمان بوجود قوى فوق 

طاقة الإنسان، لها تأثيرها في حياته ومقدراته، 
الآلهة  إلى  للتقرب  الأديان  شكلها  تعين  معينة  طقوس  أداء  أي  وعمل 

لاسترضائها. 
التصورات  من  تتكون  منظومة  عن  عبارة  الدين  أن  يقول  آخر  رأي  وهنالك 
والمعتقدات الغيبية والأسطورية والخيالية، بالإضافة إلى عنصر الأمزجة والانفعالات 
الطقوس  خلال  من  تتجلى  التي  العملية  الممارسات  جانب  إلى  والعاطفية،  النفسية 

���	فيلسوف اجتماعي شهير.
���	د. جواد على – المفصل في تاريخ العرب قبل الإسلام – الجزء السادس.



63صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

والشعائر الدينية التي يقوم بها الإنسان المتدين لرب الدين الذي يعتقد به. 
ونحن نقول بأن التعريف الأخير هو أقرب لأنه يشرح البنية الداخلية للدين، 
أي تركيبته الدقيقة ومضامينه الواسعة، والتصورات بأنواعها، التي تساهم  في النهاية 

في تكوين وجهة نظر ومفهوم ما لرؤية العالم من كافة جوانبه.  
وكتب إنجلز��� يقول: ) إن الدين قد ولد في عصور بدائية، من تخيلات الناس 
الجاهلة الغامضة، البدائية عن طبيعتهم ذاتها وعن الطبيعة الخارجية التي تحيط بهم، 
ولكن كل أيديولوجيا ما أن تنشأ حتى تتطور بالارتباط مع جميع التصورات القائمة 
تواجه  كانت  ما  أنها  أي  أيديولوجية،  كانت  لما  وإلا  والتواصل،  للتعديل  وتخضعها 

الأفكار بوصفها هويات مستقلة تتطور بشكل مستقل وتخضع لقوانينها الخاصة(. 
وكتب ماركس في سياق رده على فلسفة الحق عند هيجل: إن الإنسان يصنع 
الدين وليس الدين هو الذي يصنع الإنسان« وفي رسالة بعثها إلى رجيه عام 1842جاء 
فيها : )الدين لا يعيش في السماء بل على الأرضـ انه وعي الذات والشعور بالذات 
للكائن  وهمي  تحقيق  والدين  فقدها،  الذي  أو  ذاته،  بعد  يجد  لم  الذي  الإنسان  لدى 

الإنساني، لأن الكائن الإنساني لا يملك واقعاً حقيقياً(. 
كما كتب إنجلز موضحاً الصورة أكثر »إن الإله المسيحي ليس سوى الانعكاس 
الخيالي للإنسان« أما فيلسوف التنوير والحركة الليبرالية الأوربية فولتير فانه  يركز على 
الجانب الأخلاقي في الدين ويهمل ما عداه من عقائد وطقوس، فالأديان جميعها من 
وجهة نظره تدعو إلى محبة الآخرين، والصدق، والنزاهة وأتباع مكارم الأخلاق، لكن 
المشكلة  هي إن رجال الدين  أول من ينحرف عن هذه المبادئ التي يعظون الناس 
إلى  دين  من  تختلف  اللاهوتية  والعقائد  والشعائر  الطقوس  إن  ذلك  إلى  يضاف  بها! 
آخر، لذلك فإن فولتير يقلل من أهميتها ويعتبرها نسبية لا مطلقة على عكس ما يزعم 
المتدينون من مختلف المذاهب، وبالتالي فالأمر المهم في المسيحية ليس طقوسها، وليس 

���	صديق ماركس وزميله، وشريكه في إنتاج الفكر الماركسي.



64

عقائدها المضادة للعقل في بعض الأحيان أو كثيرها، وإنما المبادئ الأخلاقية التي نص 
عليها الإنجيل، وقد عمل فولتير طيلة حياته على دراسة الأديان المختلفة والمقارنة فيما 
بينها، وقد اكتشف إن ادعاء رجال الدين المسيحيين بان المسيحية هي الديانة الكونية 
الوحيدة الصحيحة وان غيرها أديان باطلة ادعاء يفتقد إلى الدليل العلمي وتعصب 
ديني وتطرف غير مقبول، وان كافة الأديان قيمها مشتركة وأصولها واحدة وأهدافها 

وتطلعاتها غير متباينة. 
باسم  البعض  الناس على بعضهم  يؤلبون  المتعصبين  أن  وعندما لاحظ فولتير 
الدين، أو الاختلاف في المذهب فإنه ثار عليهم، وابتدأت بينه وبينهم حرب شعواء 
الدينية والمذهبية في  التعددية  قيم  فولتير طوال حياته نشر  بموته، وحاول  إلا  تنته  لم 
طبيعية  سنة  الاختلاف  وان  البعض،  بعضهم  مع  التسامح  إلى  الناس  ودعا  مجتمعه، 
ولا يمكن إيجاد مجتمع شامل وحتى لو وجد فان الانقسامات بين أبناءه سوف تحدث 
على أساس آخر، كالاختلاف في الآراء أو في طريقة تفسير الدين وتأويله،  وبالتالي 
فالتعددية واقع وحتمية )إنسانية وكونية(  لا بد من الإقرار بها وتأسيس الحياة البشرية 
بناء عليها، وقد انتهى الأمر بفولتير إلى حد الدعوة إلى دين بدون عقائد لاهوتية أو 
دين  فهو  الشر  عن  وينهى  الخير  إلى  يدعو  دين  إي  بأن  وقال  طقوس.  أو  معجزات 
صحيح، وأما ما عدا ذلك من طقوس وشعائر شكلية  فلا أهمية له، وقد لاحظ أن 
يمارسون  كانوا  البشري،  التاريخ  مدار  وعلى  بل  عصره،  في  المتدينين  من  الكثيرين 
بل  الأخرى،  المذاهب  أبناء  كره  إلى  يدعون  الوقت  ذات  وفي  والشعائر  الطقوس 
نفس  يشاطرونهم  ولا  شعائرهم،  نفس  يمارسون  لأنهم  واستئصالهم  قتلهم  وحتى 
الشوائب والقشور  المسيحي من كل  الدين  تنظيف  اللاهوتية، لذلك حاول  العقائد 
والطقوس الخارجية لكي يتحول إلى دين عقلاني فقط، أي دين يأمر بالخير والمعروف 
وينهى عن المنكر ويجعل من صاحبه مواطنا صالحا في المجتمع، وقد ركز فولتير على 
الدين الخارجي  الفطرة والروح  لا  النابع من  الداخلي  بالدين  ما دعاه هيغل لاحقا 
جيرانه  يؤذي  لا  الذي  الشخص  ذلك  هو  الحقيقي  المتدين  بأن  وقال  الاستعراضي، 



65صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

ولا يحتد عليهم لمجرد أنهم ينتمون إلى دين آخر غير دينه، أو مذهب آخر غير مذهبه، 
فإذا كنت صادقا، مستقيم السلوك فعلا لا قولا فقط، فانك مؤمن حقيقي حتى ولو 
لم تصلِ في الكنيسة مرة واحدة في حياتك، قال فولتير قبل موته : »أموت و أنا اعبد 
المذاهب  تمارسه  الذي  ارفض الاضطهاد  و  أعدائي  اكره  أصدقائي ولا  و أحب  الله 
الدينية ضد بعضها البعض« ويقول: »لو لم يكن الله موجود لأوجدناه« وفي  رسالة 
بعثها لأحدى أميرات البلاط الملكي التي صارحته بشكوكها حول الدين )ثقي إن الله 
لابد وأن يكون عادلا،  إن الله لابد وأن يثمن نفس الإنسان الثمينة مهما كان إيمان هذا 
الإنسان، ثقي إن الراهب البوذي المتواضع والولي المسلم العطوف على الأخر يجدان 

نعمة في عيني الله أكثر مما يجده بابا يلوث الطمع روحه(.
تطوير  في  ساعد  واحد  عامل  بأن  موربي:   تود  العصبي  السلوك  عالم  يقول 
المعتقدات الدينية وهو التطور السريع الذي طرأ على دماغ الإنسان، فبينما كان يكبر 
الفص الخلفي والدنيوي من الدماغ , زاد هذا من قدرة الكائن البشري على الاستنباط 
وتشكيل ذكريات متطورة، يقول: »عندما حصل هذا، امتلكنا نحن مهارات إدراكية 
ما في  يوما  أنفسنا  ميت ورؤية  رؤية جسم  نستطيع  نحن  المثال،  متطورة، على سبيل 
مكان ذاك الجسم، يستطيع الشخص التفكير بأن ذلك الجسم سيكون في وقت ما هو  
ذلك الوعي الذي امتلكه الإنسان من الموت الوشيك دفعه للسؤال : ماذا نحن هنا ؟ 

ماذا يحدث عندما نموت«. لقد احتاج الإنسان لإجابات لتلك الأسئلة.
يقول  قطعية،  غير  بإجابات  للاستغاثة  الإنسان  دفعت  ونظائرها  الأسئلة  هذه 
بالمجموعات  الدينية  المعتقدات  »التصقت   : بوير  باسال  الأمريكي  النفساني  العالم 
بقاء  عامل  أصبحت  بدورها  التي  الأسئلة  على  أجوبة  إعطاء  على  وشجعتها  البشرية 
لتلك المجموعات« ويعتقد البعض بأن الدين كان ناجحا جدا في تحسين فرص بقاء 
يعتقد  بينما  الإنسان،  تاريخ  بقاء مهم في  الدين عامل  اعتبر  لذا  البشرية،  المجموعات 
التاريخ  عناصر  من  أساسيا  عنصرا  يشكل  لم  حديث  نظام  الدين  بأن  الآخر  البعض 



66

البشري إلا في العصور المتأخرة فقط، يقول د. بوير: »ما أجده أكثر معقولية بأنه بدلا 
)ناتج  الدين عبارة عن  إن  التطور، هو  فائدة )أساسية( في عملية  يقدم  الدين  أن  من 
قام  بالفعل« وقد  فوائد  الذي كان لها  أثناء تطورنا،  إدراكية أخرى  عرضي( من سعة 
الإنسان  الطبيعي في  الميل  أثبتت  نفسية على الأطفال  اختبارات  بإجراء  بوير  الدكتور 
للإيمان بالله، يقول د. بوير : »إذا نظرت إلى أطفال بأعمار ما بين 3 ـ 5 سنوات، عندما 
يقومون بعمل شيء مزعج، يخبرهم حدسهم بأن الكل يعلم بأن عملهم هذا كان عمل 
اعتقاد  إنه  الأطفال،  أولئك  به  قام  ما  الناس  أو سمع  رأى  إذا  عما  النظر  بغض  شقيا 
باطل, لكنه يكون إعداد جيد للطفل للتخلق ومعرفة كل شيء« ويكمل قائلا: »إن فكرة 

وجود شيء خفي في بعد افتراضي ويقوم بمراقبتنا في كل وقت يشد انتباهنا بشدة«. 
يمكن القول أن الدين حالة قلبيه.. شعور بأن هناك قوة خفيه.. حكيمة.. مهيمنة 
عليا تدبر كل شيء.. إحساس تام بأن هناك ذات عليا تسيطر على الوجود و انه لا مهرب 
لظالم و لا إفلات لمجرم وان الإنسان حر مسئول لم يولد عبثا و لا يحيا سهوا أو صدفه، 
وان موته ليس نهايته، وإنما تأتي الطاعات والعبادات والطقوس  بعد ذلك شواهد على 
قوة  بوجود  الإنسان  في  فطري  شعور  بأنه:  الدين  تعريف  ويمكن  القلبية..  الحالة  هذه 
عظيمة حاكمة، تهيمن على الكون، وبالتالي يندفع لعبادة هذا المهيمن، من خلال الشعائر 

الدينية والالتزام بالقوانين التي يعتقد الإنسان إنها من الدين وان المهيمن أمره بها. 
والموجودات،  المخلوقات  يومنا هذا عبد آلاف  القدم وحتى  منذ  الإنسان  إن 
سواء تلك التي رآها  في الأرض أو في السماء، ولا يتصور أن أي كائن أو شي لم يعبده 
الإنسان طوال تاريخه الطويل، فحتى أعضاء الإنسان التناسلية على سبيل المثال اتخذت 
آلهة، وحتى هذا اليوم ما تزال بعض الأقوام في آسيا تعبد الأعضاء التناسلية البشرية، 
اليوم  هذا  وحتى  والرياح،  والكواكب  والنجوم  والقمر  الشمس  الإنسان  عبد  وقد 
ما يزال الإنسان  يعبد النار والقمر والشمس، يقول القران الكريم واصفا حال نبي 
دِنيِ  ْ ْ يَه لَّم لَئنِ  قَالَ  أَفَلَ  فَلَمَّا  هَـذَا رَبِّي  قَالَ  بَازِغًا  الْقَمَرَ  رَأَى  }‏فَلَمَّا   :   إبراهيم  الله 
 ُ أَكْبَر هَـذَآ  رَبِّي  هَـذَا  قَالَ  بَازِغَةً  مْسَ  الشَّ رَأَى  فَلَمَّا  الِّيَن *  الضَّ الْقَوْمِ  مِنَ  رَبِّي لأكُونَنَّ 



67صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

كُونَ{ )سورة الأنعام آية 75ـ 78(، لذلك  ِْر َّا تُش بَرِيءٌ مِّم إنِِّي  قَوْمِ  يَا  قَالَ  أَفَلَتْ  فَلَمَّا 
وانزل  الحق  والدين  ألحقه  للعبادة  ادم  بني  لإرشاد  أنبيائه  وتعالى  سبحانه  الله  انزل 
معهم المعجزات والكتب، فالدين حالة فطرية عند الإنسان ومعظم سكان الأرض 
لا  قوة  بوجود  ويعتقدون  ما  بدين  يدينون  العصور  من  سبقه  وفيما  هذا   عصرنا  في 
حدود لها تتحكم بمسار هذا الكون وبمصير الإنسان، وبما إن الدين حالة فطرية فان 
الإنسان بحاجة إلى قوانين وتعاليم وطقوس وشعائر يتصل بها مع ربه أو آلهته، ليكون 
التزامه بها معيارا لرضا هذه الإلهة عنه ويتحقق له الاستقرار والراحة في  حياته الدنيا 
والاطمئنان على حياته الآخرة، من هنا  تكونت مئات العبادات والشعائر والقوانين 
السماوية  الكتب  استعراضنا لمحتويات  البشري، ومن خلال  التاريخ  مر  الدينية على 
المقدسة )القران والإنجيل والتوراة( فانا نلاحظ أنها تركز على الحياة الروحية للإنسان 
وما يتصل بها من قوانين مادية مرتبطة بها ارتباط وثيقا، ولا تحتوي الكتب السماوية 
بطريقة مباشرة أو غير مباشرة على منظومة واضحة لجوانب حياة الإنسان الأخرى 
وإنما  والعلمية،  والاجتماعية  والفكرية  والثقافية  والفكرية  والاقتصادية  السياسية 
اغلبها  أن  على  علاوة  الحياة  مجالات  شتى  في  توظيفها  يمكن  عامة   أخلاقية  قواعد 
ذو تطبيقات نسبية رغم كونها مطلقة في مفاهيمها العامة، بمعنى آخر يمكن اعتبار 
الدين ضابط لحياة الإنسان وجزء من نشاطه الفردي والجماعي العام وليس نظاما في 
حد ذاته، وإنما يبتكر الإنسان أسس الأنظمة وقواعدها وأصولها بناء على ما بلغه من 
علم ومعرفة،  والدين يقوم بمهمة الضبط في التطبيق، وتوظيف المعطيات والنتائج 
الثقافية  المنظومة  على  بناء  الدين  دور  ويتسع  ويضيق  والمصلحة،  الفائدة  يحقق  فيما 
الحاكمة، فإذا كان الفرد أو المجتمع ناميا كان دور الدين كضابط قويا وفاعلا،  كما في 
المجتمعات العربية والإسلامية،  وإذا كان الفرد أو المجتمع متطورا، كما في المجتمعات 
الأوربية والصناعية كان للدين دور اقل، بيد إن للدين دور ووجود في مختلف أنواع 
المجتمعات على كل حال، ولكنه لم يكن في يوم ما يشكل قاعدة مركزية وحيدة لأي 



68

امة أو حضارة، وحتى الدول التي يطلق عليها مسمى دول ثيوقراطية، كانت في حقيقة 
الأمر، من وجهة نظرنا على الأقل، تستعين بنتاج عصرها في مختلف الشئون والقضايا 
وتقوم بشرعنته لينسجم مع تعاليمها الدينية وتحافظ في نفس الوقت على شرعيتها، أو 

ضبط نتاج العصر بالتعاليم الدينية وهو ما يسمى بالاجتهاد عند المسلمين.
يمكن القول مبدئيا أن مشكلة مجتمعاتنا العربية في هذا العصر تتمثل في المساحة 
الممنوحة للدين لكي يهيمن على شئون المجتمع، حيث تجاوزت الأمة الغربية الدين 
لتحصره في نطاق محدد ومرسوم في نطاق البيئة التي تنبع منها مختلف الأنظمة المركزية 
المنظومة للحياة العامة بمختلف اتجاهاتها، أما في المجتمعات العربية فان الدين يحتل 
مساحة واسعة، إلا انه من وجهة نظرنا غير مؤهلا لاحتلال مثل هذه المساحة، وهذا 
ما أدى للاجتهاد في الدين للبحث عن أجوبة ومبررات ومسوغات وتنظيمات بديلة 
بين  عليها أصلا  المختلف  التشريع،  المعاصرة، من خلال مصادر  نتاج الحضارة  عن 
المقدسة،  النصوص  وتطبيق  تفسير  على  الاختلاف  على  علاوة  المتعددة،  المذاهب 
وكانت النتيجة في نهاية الأمر هيمنة واسعة النطاق للقوى الدينية في المجتمع العربي، 
ولكن من دون  تحقيق أي تقدم حقيقي يساهم في انتشال المجتمع من تخلفه وانحطاطه 
أو  حضارية  لنهضة  تؤسس  أن  يمكن  لا  الدينية   فالنصوص  والإنساني،  الحضاري 
تقدم أنساني، فحتى العرب في غمرة نهضتهم التي ساهمت دون شك في إثراء النهضة 
الإنسانية  بشكل عام لم يبدأو من الصفر، كما يتوهم الكثيرون، بل ابتدأو من حيث 
للأمم  والإنساني  الحضاري  النتاج  من  ونهلوا  الأخرى،  الحضارات  إليه  انتهت  ما 
التي سبقتهم والتي عاصروها، كالحضارات الفارسية والرومانية والصينية والهندية، 
وكانت مهمة الدين هو ضبط الحركة العلمية والنشاط السياسي والاجتماعي وحركة 

التمدن بشكل عام، ولم يكن الدين بطبيعة الحال مصدرا لها.
الوحيد جعل  أو شبه  الوحيد  النظام  إلى  النظام  الدين من جزء من  إن  تحول 
المجتمع العربي يعيش ثقافة معادية للآخر المخالف ولنتاج الحضارة الإنسانية المعاصرة 
الأوربيين  سيما  لا  العالم  واعتبر  والسياسية،  والقانونية  الحقوقية  جوانبها  في  سيما  لا 



69صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

امة   خير  باعتبارهم  يستحقونها  الذي  والمسلمين  العرب  لمكانة  محتلين  والأمريكيين 
أخرجت لناس )وفقا للثقافة الدارجة( ولذلك تسود ثقافة عقائدية في المجتمع العربي 
حتى  الغرب  مع  العرب  صراع  حالة  في  والمسلمين  العرب  يظل  أن  يجب  بأنه  تقول 
يلحقوا بهم الهزيمة الحضارية والعسكرية والقيمية والدينية الساحقة ليسترد العرب 
الحضارة  بتدمير  إلا  أبدا  ينهضوا  لن  والمسلمين  العرب  وان  العالم،  هذا  في  مكانتهم 
الغربية، لان الغرب يقف بالمرصاد تجاه أي محاولة عربية على مستوى الدولة الوطنية 

أو الأمة للنهضة والتقدم.
هذه الثقافة العقائدية سائدة بشكل من الأشكال في الغرب أيضا ولعل نظرية 
»صراع الحضارات« تم تدشينها على هذا الأساس، في الصفحات القادمة إن شاء الله 
سوف نتطرق لهذه القضية في سياق معالجتنا لقضايا النهضة والتمدن في العالم العربي 

باعتبارها تشكل عقبة مهمة وخطيرة أمام تقدم الأمة العربية ونهضتها.  

ن�سانية       ماهية ال�شخ�صية الإ
الوحيد على وجه الأرض، ثمة مخلوقات أخرى  العاقل  الإنسان هو المخلوق 
عاقلة يعتقد بها الكثير من البشر سيما من أتباع الديانات السماوية الثلاثة، ولكنها غير 
منظورة ولم يثبت العلم وجودها، كالجن والملائكة، وقد يكون الإنسان أحس بالوحدة 
فاخترع عدد من المخلوقات العاقلة والكائنات الفضائية، ويعيش على أمل أن يلتقي 
يوما ما بمخلوقات عاقلة تشاركه طموحاته وآماله، بيد إن الإنسان هو المخلوق الوحيد 
الذي تمكن بعقله من إنشاء كيان ضخم خاص به يتسم بالقوة والسيطرة والجبروت، 
تمكن به من السيطرة على الأرض وتسخير المخلوقات والموجودات التي تعيش على 
سطحها لصالحه، واستطاع الذهاب إلى القمر والعديد من الكواكب السيارة القريبة 
كزحل  ووجوده،  شخصيته  وحي  من  الأسماء  مختلف  عليها  وأطلق  الأرض،  من 
والمشتري والمريخ وغيرها، إن ميزة الإنسان على باقي المخلوقات قدرته على التفكير 
والابتكار وهو ما يعبر عنه بالعقل، وهو كائن غير منظور، جاء في الموسوعة الفرنسية 



70

إن العقل هو : »ملكة التفكير التي تتيح للإنسان المعرفة والحكم والعمل طبقا لهما، 
وقال ابن رشد » العقل ليس شيئا أكثر من إدراك الموجودات بأسبابها، وبه ـ أي بهذا 

الإدراك ـ يفترق عن سائر القوى المدركة. فمن رفع الأسباب فقد رفع العقل«.
واكتشافاتها  بمخترعاتها  الحضارات  تشييد  من  بعقله  الإنسان  تمكن  لقد 
وعلومها، فالأرض مليئة بالأسرار، التي إذا ما تمكن منها الإنسان استطاع تسخيرها 
قوة  من  يشمله  بما  الكمال  نحو  أكثر  والتقدم  أهدافه وطموحاته  لتحقيق  واستثمارها 
وسيادة وسيطرة، إن هذا الكون بكل ما فيه من مخلوقات تسيطر عليه دون شك قوة 
الله عز  »الله سبحانه وتعالى«  وعلم  الدينية  الأدبيات  خارقة عظيمة جبارة وهي في 
نهاية  ما لا  إلى  يكتشف  الإنسان سيظل  فان  لذلك  للفناء،  قابل  ينفد وغير  وجل لا 
الطبيعة والكون من  السنن والنواميس سواء في  اتبع  ما  إذا  الطبيعة والكون،  أسرار 
غموض  من  تحمله  ما  بكل  والبدنية،  الروحانية  وطبيعته  وذاته  نفسه  في  أو  حوله 
وأسرار لم يكتشف منها إلا النزر اليسير حتى الآن، رغم التقدم العلمي الهائل بقياس 
ِْجنِّ  ََر ال ما بلغته الحضارات السابقة على الحضارة الإنسانية المعاصرة، قال تعالى : }مَعْش
رْضِ فَانفُذُوا لَا تَنفُذُونَ إلَِّا  َْأل وَاتِ وَا مَا ِْإنسِ إنِِ اسْتَطَعْتُمْ أَن تَنفُذُوا مِنْ أَقْطَارِ السَّ وَال
بسُِلْطَانٍ{ )الرحمن / 32(، إن الإنسان بعقله تمكن من السيطرة على الأرض وتطور 
وارتقى بتتابع واستمرارية حتى عصرنا الراهن، فإنسان ما بعد الميلاد أكثر تطورا من 
القرن  إنسان  من  تطورا  أكثر  الميلادي  الخامس  القرن  وإنسان  الميلاد،  قبل  ما  إنسان 
الأول، وإنسان القرن العاشر أكثر تطورا من إنسان القرن الخامس، وإنسان القرون 
تطورا  أكثر  العشرين  القرن  وإنسان  الأولى،  الألفية  إنسان  من  تطورا  أكثر  الوسطى 
من إنسان القرون الوسيطة، وإنسان القرن الحادي والعشرين أكثر تطورا من إنسان 
القرن العشرين، إن كافة المخترعات والاكتشافات التي بلغها ووصل إليها الإنسان 
موجودة في أصلها في الطبيعة، بيد إن الإنسان تمكن بعقله من الربط بين الموجودات 
كَبُوهَا وَزِينَةً  ْ َيرِ لتَِر م َْح يْلَ وَالْبغَِالَ وَال َْخ ليصنع منها اختراعات مذهلة، قال تعالى : }وَال

لُقُ مَا َلا تَعْلَمُونَ{ )النحل/ 8(. ْ وَيَخ



71صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

ورغم ذلك فان علم الإنسان ما يزال محدودا قياسا لما تحتويه الطبيعة من أسرار 
وغوامض،  بل إن على الأرض مخلوقات لم يكتشفها الإنسان بعد،  فقد نشرت الصحف 
إن نوع جديد من النمل ثم اكتشافه مؤخرا، وفي استراليا ثم اكتشاف أنواع جديدة من 
المخلوقات البحرية لم تكن معروفة من قبل، وقبل سنوات اكتشف الأطباء أجزاء في 
فك الإنسان لم يلتفتوا إليها سابقا، والدماغ البشري لم يستطع العلم حتى الآن معرفة 
المتأخرة أنواع  النزر اليسير عنه، من ناحية أخرى اكتشف الأطباء خلال العقود  إلا 
جديدة من الفيروسات لا احد يعرف كيف تكونت ومن أين جاءت، وتتميز بقدرات 

تفوق الفيروسات المكتشفة من قبل. 
بيد إن ماهية المخلوق البشري لا تقف عند حدودها العلمية الصرفة التي تعتمد 
والمفكرين  العلماء  الإنسانية  الذات  ماهية  شغلت  فقد  فقط  والبرهان  التجربة  على  
والفلاسفة والمتكلمين والمثقفين  على مر الأزمان، ومن شدة شغف الإنسان بمعرفة 
الجنس  تاريخ  دراسة  إلى  يهدف  الإنسان«  »انتربيولوجيا  سماه   علما  أنشا  ذاته  أسرار 

البشري والحياة الإنسانية بمختلف أبعادها وتنوعاتها.
سواء  حد  على  والأرضية  السماوية  الأديان  كانت  الديني  الصعيد  على  انه  بيد 
تعتبر العقل مناط التكليف وأساسه، وعلى الصعيد الفلسفي والكلامي ظهر الكثير 
من الفلاسفة الذين حاولوا رسم صورة واضحة عن الإنسان كمخلوق فريد ومتميز 
عن باقي المخلوقات، فقال أفلاطون إن الإنسان حيوان عاقل، وكان أرسطو أيضا يرى 
الإنسان حيوانا عاقلا، فهو  حيوان أولا لأنه يشارك الحيوان وظائف الحياة وضروراتها 
كالتغذية، النمو، التكاثر.. الخ، ولأن قسما من سلوكه ونزعاته تمليها الغريزة، وذهب 
أبن سينا إلى »أنّ إنّية الإنسان أي ما يمثّل جوهر ذاته تكمن في النّفس المجرّدة التي 
أمّا  وبالانفصال«   بالفعل دون الجسد  توجد  أن  نتصوّر وجودها ويمكن  أن  يمكن 
ديكارت فالذّات الإنسانيّة بالنّسبة له تكمن في »الجوهر المفكّر، والإنسان ثنائيّة نفس 
وجسد«  يقول ميخائيل نعيمة: »ما أكثر الناس وما أندر الإنسان«! ويقول جاك بول: 



72

»الإنسان كائن عجيب في تناقضه، انه مزيج من ضعف وعظمة، في وسعه أن يسمو 
إلى أعلى درجات الكمال بمعونة الله، وفي استطاعته أن ينحط إلى أسفل دركات الشر 
إنسانا  )وإنما سميت   : قال  تمام  أبو  إن  وقيل  والعصيان«  التمرد  ركبه شيطان  ما  إذا 

لأنك ناسي(.. 
لقد برزت تعريفات متعددة تصف الإنسان بأنه حيوان عاقل، أو حيوان واعٍ، أو 
حيوان حالم، أو حيوان ذو معرفة، وعرفه ابن تيمية بأنه حي حساس متحرك بالإرادة، 
الإنسان  بأن  قال  إذ  الدين،  بهاء  أحمد  الأستاذ  تعريف  التعريفات  هذه  آخر  وكانت 

حيوان ذو تاريخ، وختمها الأستاذ محمد محسن بأن / الإنسان حيوان تلفزيوني.
العقل،  المفكرين والفلاسفة في ميزة الإنسان عن الحيوان بخلاف  وقد احتار 
المنظورة وأصبح سيد الأرض من دون منازع،   الذي تفوق به على جميع المخلوقات 
بيد إن الإنسان يمكن اعتباره متميزا في نقطة أخرى جوهرية مرتبطة بالعقل إلا وهي 
انه مخلوق سياسي أو حيوان سياسي كما عبر عنه أرسطو، فالإنسان يشترك مع غيره من 
المخلوقات في كونه مخلوق اجتماعي، أي انه يعيش مع مجموعات لا تقل كل مجموعة 
عن شخصين عل الأقل، إلا انه يعيش في ظل مجموعة منظمة،  وما يميز هذا التنظيم 
بخلاف  الطبيعة،  أسرار  وفك  والارتقاء  التطور  إلى  يسعى  الذي  بالعقل  مرتبط  انه 
الحيوانات الأخرى التي تقوم حياتها الجماعية على الغريزة التي لا يمكن أن تتغير أو 
المجموعات  بين  الصراعات  من  الكثير  تنشا  التنظيم  خلال  ومن  ترتقي،  أو  تتطور 
الإنسانية  وتنشى عنها الكثير من الأعراف والقيم والعادات والتقاليد والمفاهيم، ومنها 
تنشى الحاجة إلى التطور، ومن ذلك ظهرت العلوم الإنسانية التي تسعى إلى تطوير حياة 
علاوة  والحقوقية  والفكرية  والثقافية  والأخلاقية  والاقتصادية  الاجتماعية  الإنسان 
على الحقول العلمية والمعرفية بمختلف مصنفاتها، والإنسان بذلك هو الوحيد الذي 
والسياسة  بمختلف جوانب حياته،  والرقي  التطور  إلى  التي تهدف  السياسة  يمارس 
إلى  تهدف  التي  السياسة  وإنما  عليه  المتعارف  بمعناها  السياسة  ليست  هنا  المقصودة  



73صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

النقطة  الإنسان، ومن  هذه  تقدم وعطاء   أمام  عائقا  تقف  التي  المعوقات  كافة  حل 
المعضلات  تخطي  على  وظيفتها  تقوم  التي   السياسة،  إراديا  لا  يمارس  فانه  المحورية 
وتجاوز الإشكالات ورسم خرائط الإنتاج ووضع خطط النهضة والأعمار، وبذلك 
تزدهر العلوم والمعارف والصناعات،  ويتماسك التنظيم الإنساني والاجتماعي، ومن 
بينما لا  انه مخلوقا سياسيا،  المخلوقات تكمن في  فان ميزة الإنسان عن غيره من  هنا 
بل وحتى  الغريزة،  السياسة لأن حياتها مؤسسة على  الكائنات ممارسة  بقية  تستطيع 
شخصية  لها  ورسم  تصورا  الإنسان  لها  وضع  التي  منظورة،  الغير  العاقلة  الكائنات 
شبه متكاملة كالجن والملائكة  لا تجاري الإنسان في قدراته وإمكانياته، فالجن مثلا 
مخلوقين من نار وتقوم شخصياتهم على الغضب والملكات المناوئة للعقل، الذي يحتل 
التكويني والغريزي والعملي، لذلك فأنهم كانوا مفسدين في  مرتبة أدنى في نظامهم 
السماوية  والكتب  الكريم  القران  ذلك  ذكر  كما  أعمارها،  من  يتمكنوا  ولم  الأرض، 
قَالُواْ  خَلِيفَةً  الَأرْضِ  فِي  جَاعِلٌ  إنِِّي  للِْمَلَائكَِةِ  كَ  رَبُّ قَالَ  }وَإذِْ   : تعالى  قال  الأخرى، 
سُ لَكَ قَالَ إنِِّي  مَاء وَنَحْنُ نُسَبِّحُ بحَِمْدِكَ وَنُقَدِّ عَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ الدِّ ْ أَتَج
والعقل  نور،  من  مخلوقين  فأنهم  الملائكة  أما  )البقرة/30(���  تَعْلَمُونَ{  َلا  مَا  أَعْلَمُ 
تنتفي حاجتهم  الوحيد، أي إنهم من دون غرائز وبالتالي  العنصر  تركيبتهم  يمثل في 
الذي  العقل  المخلوقات، لأنه يملك  بقية  أما الإنسان فمخلوق متميز عن  للتنظيم، 
في الملائكة، ونزعات الجن، وغرائز الحيوانات، وبقية المخلوقات على الأرض، وفي 
تركيبه الكثير من الغرائز والرغبات والملكات الروحية والعقلية والبدنية، وقد تمكن 
من تنظيمها واستغلالها والاستفادة منها فتطور وارتقى وتفوق على باقي المخلوقات، 
وشيد كيانات سيطرة على أجزاء واسعة من الكرة الأرضية، مكنته من الذهاب إلى 
الفضاء والوصول إلى الكواكب الأخرى، من دون منافس أو منازع، وعبر ممارسته 
للسياسة استطاع حل كافة المعوقات والأخطار والمعضلات التي واجهته، على مختلف 

فِيهَا  يُفْسِدُ  مَن  فِيهَا  عَلُ  ْ }أَتَج الملائكة  قول  من  المقصود  بان  يقولون  المفسرين  من  ���	العديد 
مَاء{ هم الجن. وَيَسْفِكُ الدِّ



74

عبر  تجاربه  الإنسان  حفظ  وقد  التاريخية،  والحقب  العصور  مختلف  وفي  المستويات، 
تناقلتها أجياله كالتاريخ والاجتماع والنفس والفكر  ابتكرها ودونها في أسفار  علوم 
مختلف  في  البشرية   البيئة  على  أنعكس  الذي  الأمر  والسياسة،   والقانون  والفلسفة 
أرجاء الأرض، ونشئت منها حضارات إنسانية متعددة ومتنافسة، تنطلق من أسس 
يعتبر  العصر  هذا  في  الإنسان  أن  القول  البديهي  ومن  مشتركة،  مركزية  وآفاق  وقيم 
إنسان متطورا ومتقدما عن إنسان القرون الأولى، ومن هنا تكمن أهمية كون الإنسان 
منفردا ومتميزا عن غيره بممارسة السياسة، وهذا ما عجزت عنه المخلوقات الأخرى 

دون استثناء. 
واختلف الفلاسفة في تحديد جنس الإنسان، فهل هو حيوان ولكنه عاقل ؟ إذ إن 
الإنسان يشترك مع الحيوانات في الرغبة الجنسية والتناسل  والطعام والشراب، وكونه 
من فصيلة الثدييات، وتشبه تركيبته الجسدية ووظائف أعضاءه الداخلية والخارجية 
الكثير،   والكبد وغيرها  والرئة  والعينين والكلى  كالقلب  والطيور  الحيوانات  أجساد 
انه  يعني  باسم معين  ما  إن الإنسان مخلوق كلي وتعبيرنا عن شخص  يقول أرسطو  
ينتمي إلى موجود كلي حقيقي وليست تصورا اصطناعيا، فعندما نقول عمر أو زيد 
نشير هنا إلى الإنسان والذات الإنسانية التي يحملها عمر أو زيد، من ناحية أخرى فان 
لكل مخلوق خصائص معينة تميزه عن غيره، والإنسان من خصائصه العقل وبه اخترع 
اللغة التي يتخاطب بها أفراده، ومنها اخترع الكتابة والقراءة، والكتابة والقراءة على 
ما  ويكتب  يقرا  الأرض  هذه  وجه  على  مخلوق  ثمة  فليس  الإنسان  بهما  ينفرد  الأقل 
عداه، ونعتقد أن الإنسان ليس حيوانا عاقلا، نعم إذا ما فقد عقله لم يعد له ما يميزه 
بقاءه حيا عليها،  التي سوف توجهه وسوف يعتمد في  عن الحيوانات، فغريزته هي 
لذلك فان المصابين بالجنون رغم فقدانهم لقدرتهم على التفكير والاستنتاج والابتكار 
الغرائزية  شهواتهم  يفقدوا  لم  أنهم  إلا  البشري  العقل  وظائف  بديهيات  تمثل  التي 
كالأكل والشرب والجنس، بيد  إن هذا التشابه بين الإنسان والحيوان لا أرى انه يجعل 



75صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

من الإنسان فصيلا من فصائل الحيوانات، فالإنسان مخلوق مستقل بذاته، لا ينتمي 
لأي فصيل حي من المخلوقات، وتشابهه معها لا يعني انه احدها! فجميع الكائنات 
البيولوجي عادة، لان مكونات الأرض  تتشابه في تكوينها  التي تعيش على الأرض 
وشروط الحياة فيها واحدة، لذلك فان كافة كائناتها الحية ومن ضمنها  الإنسان تتوافق 
تركيبتها الجسدية ووظائفها العضوية والبيولوجية مع بعضها البعض، فالنباتات مثلا 
كالإنسان تأكل وتشرب وتتنفس، وقد اثبت العلم أن بعض أنواع النبات على الأقل 
تحزن وتفرح! والإنسان يشترك مع الملائكة أيضا في ملكة العقل والكثير من الصفات 
بينه وبين الجن، ولكن  تشابه  قوة غضبية عارمة، في  الإنسان  والخصائص، ويمتلك 
لا يعني هذا أن الإنسان هو احد أنواع الحيوانات أو الطيور أو النبات أو الملائكة أو 
بنوعه  بأنه »مخلوق مركب.. مستقل  نعرفه  أن  انه مخلوق مستقل، ويمكن  بل  الجن، 

ومشترك مع غيره في بعض الوظائف والخصائص«.  
لقد تمكن الإنسان بخصائصه الفريدة وصفاته النادرة وبملكاته وقدراته العقلية 
والغرائزية  من السيطرة على الأرض وسخر كافة مخلوقاتها لخدمته وأضحى منذ أن 
وجد  سيد الأرض والمسيطر عليها من دون منازع، لذلك لا أرى أن الإنسان حيوان 
عاقل كما قال أرسطو، بل إن الإنسان بما يتميز به عن المخلوقات الأخرى مخلوق قائم 

بذاته اسمه الإنسان. 

ديان ال�سماوية والعلم  ن�ساني بين الأ  �أ�صل الوجود الإ
تتفق الأديان السماوية الثلاثة على  قصة خلق الإنسان مع اختلاف في التفاصيل، 
فقد خلق الله سبحانه وتعالى آدم ومن بعده حواء وجرت بينهما وبين إبليس العداوة 
بآدم  الإيقاع  من  وقد تمكن  تكريما لآدم،  السجود  أن رفض   منذ  والبغضاء، وذلك 
وحواء، مما نتج عنه نزولهما إلى الأرض، وظل الإنسان منذ نزوله عدوا  لإبليس الذي 
الشيطان  أيضا إلى الأرض، ومهمة  الذي نزل معه  بعد »الشيطان«  فيما  أصبح اسمه 
ونشر  جهنم،  نار  في  البشر  من  ممكن  قدر  اكبر  لإدخال  الحثيث  سعيه  في  تتلخص 



76

الشر في الحياة الدنيا، وجعل حياة الإنسان على الأرض مليئة بالفساد وسفك الدماء 
قبل   الأرض  سادت  التي  وقبائلها   الجن  شعوب  غرار  على  الدموية،  والصراعات 
كَ للِْمَلَائكَِةِ إنِِّي جَاعِلٌ فِي  ظهور الإنسان وسيطرته عليها، قال تعالى : }وَإذِْ قَالَ رَبُّ
مَاء وَنَحْنُ نُسَبِّحُ بحَِمْدِكَ  عَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ الدِّ ْ الَأرْضِ خَلِيفَةً قَالُواْ أَتَج

سُ لَكَ قَالَ إنِِّي أَعْلَمُ مَا َلا تَعْلَمُونَ{ )البقرة/ 29(. وَنُقَدِّ
التجربة والبرهان  يقوم على   الذي  العلم  إطار  إن فرضيات خلق الإنسان في 
والدليل الحسي المطلق، لم تقدم أي براهين مقنعة بشكل علمي يعتد به بحيث يمكن 
التعويل عليها في إيجاد حقيقة علمية متفق عليها، ولكن ثمة عدة  نظريات ذات جذور 
علمية لم يثبت صحتها، من أهمها نظرية دارون التي تتشابه إلى حد ما مع قول أرسطو 
من إن الإنسان حيوان ولكنه ناطق، فأرسطو  يعتقد إن الإنسان من فصيلة الحيوانات 
التفكير والاستنتاج والتحليل، أما دارون  ولكنه يتميز بالعقل والمنطق والقدرة على 
فيرجع أصل الإنسان إلى القردة، وانه تطور عبر الأزمنة السحيقة حتى أصبح إنسان 
كما هو عليه الآن، فقد ذكر داروين في نظريته النشوء والارتقاء إن ً أصل الحياة خلية 
كانت في مستنقع آسن قبل ملايين السنين وقد تطوّرت هذه الخلية ومرّت بمراحل 
الأحياء  أن  في  داروين  نظريـة  وتتلخـص  بالإنـسـان،  انتهاء  الـقــرد  مرحلة  منها 
ر في الأصــل، فرضته ظروف البيئـة  ّـ جميـعاً تنتمــي إلى أصـل واحـد، ثم حـدث تغي
المتغيـرة. و أن هذا التغيـر انتقــل بالوراثـة عبر الأجيال، فحـدث تغيـر بالـوراثة من 
الشمبانزي والغوريلا،  العليا، ولاسيما  القردة  ر من  نشأ وتطوَّ الإنسان  خلالها، وأن 
بينما انفرد بعض الباحثين بالاعتقاد أن مذهب داروِن يقول بنشوء الإنسان والقردة 

من سلالة واحدة منقرضة لم تُكتشَف بعد، وليس بنشوء الإنسان من القردة،
في سنة )1859م( نشر  داروين كتابه )أصل الأنواع(، والغرض الذي يدور 
حوله الكتاب هو افتراض تطور الحياة في الكائنات العضوية من السهولة وعدم التعقيد 
إلى الدقة والتعقيد، وتدرجها من الأحط إلى الأرقى، وأن الفروق الخلقية داخل النوع 



77صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

الواحد تنتج أنواعًا جديدة مع مرور الأحقاب الطويلة، ولذلك يفترض داروين أن 
أصل الكائنات العضوية ذات ملايين الخلايا هو كائن حقير ذو خلية واحدة، وحسب 
قانون الانتقاء الطبيعي وبقاء الأنسب نمت الأنواع التي استطاعت التكيف مع البيئة 
والنجاة من  الكوارث الطبيعية، وتدرجت في سلم الرقي في حين هلكت الأنواع التي 
لم تنجح في ذلك، والعلة في ذلك ـ حسب دارون ـ  إن الطبيعة ) أي الله لدى الموحدين(  
وهبت بعض الكائنات عوامل البقاء ومؤهلات حفظ النوع بإضافة أعضاء أو صفات 
ى ذلك  أدَّ الطارئة والقاسية، وقد  الظروف  تتواءم مع  جديدة تستطيع بواسطتها أن 
إلى تحسن نوعي مستمر نتج عنه الإنسان، ثم من خلال العملية التي اسماها دارون 
)التطور( سارت الحياة في سلسلة طويلة من الرقي التدريجي بدأت بالكائن الوحيد 
الخلية وانتهت بالإنسان،  يقول دارون شارحا نظريته: إن الطبيعة تخلق كل شيء ولا 

حد لقدرتها على الخلق« وقال أيضا : »إن الطبيعة تخبط خبط عشواء«.
أكثر  النشوء والارتقاء في جوهرها ليست سوى فرضية علمية على  إن نظرية 
تقدير،  قال عنها احد العلماء : )إن الأفكار الداروينية مجرد خرافة علمية وأنها سوف 
تنسى بسرعة( فحين يكون الإنسان حيوانًا أو امتدادًا لسلسلة التطور الحيواني فأين 
مكان العقيدة في تركيبه، وأين مكان الأخلاق، وأين مكان التقدم الفكري والروحي 
التطور  امتدادًا لسلسلة  والأخلاقي والاجتماعي في كيانه ؟ وحين يكون حيوانًا، أو 
الحيواني، فما مقياس الخطأ والصواب في أعماله؟ وكيف يقال عن عمل من أعماله إنه 
حسن أو قبيح، جائز أو غير جائز؟ بعبارة أخرى: كيف يمكن إعطاء قيمة أخلاقية 
لأعماله؟ وحين يكون حيوانًا أو امتدادا لسلسلة التطور الحيواني، فما معنى الضوابط 

المفروضة على سلوكه؟ وما معنى وجود الضوابط أصلا ؟





ديان ال�سماوية الثلاثة  ن�سان من وجهة نظر الأ الإ

وثيقا  اتصالا  ومتصلة  ما  نوعا  متقاربة  نظرة  للإنسان  السماوية  الأديان  تنظر 
التمسك  على  وتحث  للإنسان،  الذاتية  والطبيعة  والفطرة   المشتركة  الإنسانية  بالقيم 
بها بشكل عام، ولكن من ناحية أخرى ظهرت نظريات دينية نسبت لمعتنقي بعض 
الأديان السماوية والأرضية ونسبها الباحثون لذات الأديان، إلا انه لا يمكن اعتبارها 
كذلك بشكل مطلق بل يمكن القول أن بعض النظريات العقائدية المتعلقة بالإنسان 
في المسيحية أو الإسلام أو اليهودية أو غيرها من الأديان ليست نظريات يتحتم نسبها 
لهذا الدين أو ذاك، وإنما هي نظريات   تنسب لمطلقيها في المقام الأول ولا يمكن الجزم 
بأنها النظرة الحقيقية التي تتسم بها القواعد الفلسفية والروحية والشرعية لهذا الدين أو 
ذاك، لا سيما الأديان السماوية الثلاثة، فالإنسان في البهائية مثلا هو على غرار المفهوم 
الدارج في الثقافة الدينية الدارجة التي لا يشد عنها أي دين سماوي أو شبه سماوي أو 

حتى ارضي، جاء في إحدى النصوص البهائية : 

ن�سان  طبيعة الإ
وحِ يَا ابْنَ الرُّ

)خَلَقْتُكَ عَاً، جَعَلْتَ نَفْسَكَ دانيَِةً؛ فَاصْعَدْ إلِى ما خُلِقْتَ لَهُ(.
اللّذائذ  ليستا مجرّد  أن عزّة الإنسان وعلوّه  المعلوم  : »من      جاء في تفسيرها 

79صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين



80

الجسمانيّة والنّعم الدّنيويّة، بل إنّ هذه السّعادة لجسمانيّة فرع، وأمّا أصل رفعة الإنسان 
رحمانيّة  سنوحات  وهي  الإنسانيّة،  الحقيقة  زينة  هي  الّتي  والفضائل  الخصال  فهي 
وفيوضات سماويّة وإحساسات وجدانيّة ومحبّة إلهيّة ومعرفة ربّانيّة ومعارف عموميّة 
فنّيّة، عدل وإنصاف، صدق وألطاف، وشهامة ذاتيّة،  وإدراكات عقليّة واكتشافات 
جميع  في  والصّدق  والميثاق،  العهد  على  والمحافظة  الحقوق،  وصيانة  فطريّة،  ومروءة 
والمحبّة  العموم،  لخير  الرّوح  وتضحية  الشّؤون،  جميع  في  الحقيقة  وتقديس  الأمور، 
الرّحمانّي،  الملكوت  الإلهيّة، وخدمة  التّعم  واتّباع  الإنسانيّة،  الطّوائف  والرّأفة لجميع 

وهداية الخلق وتربية الأمم والملل. هذه هي سعادة العالم الإنسانّي.
جاء عن بوليس الرسول: »لا يوناني ولا يهودي، لا ختان ولا قلف، ولا بربري 

ولا اسكيني، لا عبد ولا حر، بل المسيح هو كل شي، وفي الجميع«. 
ويقصد بها كما جاء في شرحها انه في زمن بوليس الرسول���  كانت اليهودية هي 
الدين السائد، وكان الإنسان اليهودي هو الإنسان الروحاني الذي ينشد  رضا الرب 
القائمة  الحضارة  تمثل  اليونانية  الحضارة  عاصمة  أثينا  وكانت  حياته،  شئون  كافة  في 
على العلم والاستقراء والتجربة، وقيمة الإنسان ليست في دينه إن لم يكن هو مؤهلا 
لحمله وتطبيقه وذلك بالصلاح والتقوى، والعلم ليس له قيمة أيضا لان الإنسان إذا 
كان شريرا فانه سوف يسخره لخدمة أغراضه الشيطانية... »لا ختان ولا قلف« حيث 
كان اليهود المعتنقين للمسيحية قسمين، محافظين يسعون إلى الحفاظ على تقاليدهم  في 
ختان أطفالهم، وإصلاحيين متحررين من بعض التعاليم والوصايا، وبوليس الرسول 
في قوله هذا لا يرى الإنسان في محافظته ولا في تحرره »ولا بربري ولا اسكيني« أي لا 
أصله الشريف ولا في أصله الوضيع، أو مدنيا أو بربريا، فلا المدينة تكفي لصنع إنسان 
دو قيمة ولا البدوية تصفي نفسه وتهذبها، وتحصر هذه العبارة قيمة الإنسان إذن في 
الانتماء للمسيح، فبمقدار ما يحمله الإنسان من صورة  للمسيح في شخصيته  كانت 

. حد قادة المسيحية الأوائل، ويعتبر ثاني شخصية مسيحية بعد السيد المسيح	���



81صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

التدين والتعلم  المتدين، بل إن  المتعلم  أو  المثالي ليس الإنسان  قيمته أكثر، فالإنسان 
ليست سوى آثار للانتماء والربط النسيجي بالسيد المسيح، فإذا لم يجعلنا العلم والتدين 
كالمسيح  فهو علم ودين لا فائدة ترجى منه، فقيمة الإنسان تكمن في مدى تجسيده 
لتعاليم وسيرة المسيح على الأرض، وكرامته الحقيقة تكمن في أن »يكون المسيح هو 

كل ما فيه وان يكون المسيح في الكل«.
الجنة  من  خرج  وانه  صورته،  على  الإنسان  خلق  الله  بان  فتعتقد  اليهودية  أما 
بسبب الخطيئة التي زينها في عقله وقلبه الشيطان، وهي تتفق بذلك مع بقية الأديان 
في نظرتها للإنسان على انه من يمتلك الإرادة في أن يقترب من خالقه أو يبتعد عنه، 
يقول مارتن بابر المؤلف وعالم الدين اليهودي الأورثودوكسي المعروف أنّ  »الإيمان 
هو اقتناع الإنسان المكافح بأنّه قادر بفضل جهوده المعنوية على تسلّق التلة الحادة التي 

توصل إلى الله«.
من ناحية أخرى انقسمت اليهودية في نظرتها للإنسان غير اليهودي، فاليهودية 
الإصلاحية تعتقد بان على اليهود أن يقبلوا الآخرين ويتعاملوا معهم بإنسانية وعطف 
بيد إنها نظرة غير سائدة  بينهم،  التي تربط  ورحمة وبكل المشاعر والقواسم المشتركة 
السائدة  النظرة  أما  اليهود،  تاريخ  طوال  هامشية  عقيدة  وظلت  العموم،  وجه  على 
والتي يؤمن بها غالبية  يهود الأرض وعليها قامت مؤسساتهم في كافة أنحاء العالم وفي 
مقدمتها دولة إسرائيل، فتقوم على كون اليهود هم العنصر الأسمى بين البشر وغيرهم 
اليهودي دون منازع، وان  القريب من الله هو الإنسان  في مرتبة أدنى، وان الإنسان 
اليهود هم شعب الله المختار، وتقر العقيدة الإسلامية  لهم بذلك ولكن علماء المسلمين 
يعتقدون بان أفضلية بني إسرائيل كانت في مدة زمنية معينة وليس ابد الدهر، ويجب 
التفريق بين بني إسرائيل كقوم أو شعب وبين اليهودية كدين، حيث لم يتبلور الدين 
اليهودي ويعتنقه بنو  إسرائيل إلا لاحقا، وفي القران الكريم إن الله فضل بني إسرائيل 
ولم يفضل اليهود، ويعتمد اليهود في عقيدة أفضليتهم على العالمين على بعض النصوص 



82

الواردة في التوراة، ويرى مخالفوهم بأنها نصوص محرفة، منها :
»)الرب إلهكم الذي ميزكم عن الشعوب؛ تكونون لي قديسين لأني قدوس، أنا 
الرب وقد ميزتكم عن الشعوب لتكونوا لي(  )إنك يا إسرائيل شعب مقدس للرب 
إلهك، إياك قد اختار الرب إلهك لتكون له شعبا أخص من جميع الشعوب الذين على 
وجه الأرض، ليس من كونكم أكثر من سائر الشعوب التصق بكم الرب واختاركم، 
الذي  القسم  وحفظه  إياكم  الرب  محبة  من  بل  الشعوب،  سائر  من  أقل  لأنكم  ولا 
أقسم لآبائكم(. وجاء في التلمود:��� )الإسرائيلي معتبر عند الله أكثر من الملائكة..(. 
بين  الفرق  بقدر  هو  والحيوان  الإنسان  درجة  بين  )الفرق  الله(  من  جزء  )اليهودي 
اليهودي وغير اليهودي ( )الشعب المختار هم اليهود فقط، أما باقي الشعوب فهم 
حيوانات( )إياك قد اختار الله الرب لتكون له شعبا أخص من جميع الشعوب الذين 
على وجه الأرض(«، وجاء في التلمود: )إن اليهود جزء من الله، كما إن الابن جزء من 

أبيه(.
أرواحهم  وان  البشر،  بين  الوحيدة  الممتازة  الطبقة  اليهود هم  فان  ذلك  وعلى 
في  وجاء  الله«  روح  من  جزء  اليهودي  روح  »لان  الأرواح  بقية  من  الله  عند  أفضل 
التوراة أيضا:  »حين تقرب من مدينة لكي تحاربها استدعها إلى الصلح، فان إجابتك 
إلى الصلح وفتحت لك، فكل الشعوب الموجودة فيها تكون للتسخير وتستعبد لك 
يدك،  إلى  إلهك  الرب  دفعها  وإذا  فحاصرها؟  حربا،  معك  وعملت  تسالمك  لم  وان 
فاضرب جميع ذكورها بحد السيف، وأما النساء والأطفال والبهائم وكل ما في المدينة، 
فاغتنمها لنفسك... وهكذا تفعل بجميع المدن البعيدة منك جدا التي ليست من هؤلاء 
الأمم هنا، أما مدن هؤلاء الشعوب التي يعطيك الرب إلهك نصيبا، فلا تستبق نسمة 
اليهودي على صورة  ما« وجاء على لسان احد الحاخمات »...خلق الله الأجنبي غير 
الإنسان ليكون لائقا لخدمة اليهود الذين خلقت الدنيا من اجلهم، حيث لا يتناسب 

��� كتاب مقدس لدى اليهود عبارة عن شروحات علماء الدين هودي للتوراة.



83صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

مع وضع الأمير ومركزه أن يخدمه حيوان على صورته الحيوانية ليلا ونهار(.
ولبني  لموسى  الله  تجلى  عندما  سيناء  في  أنه  يقرر  هيرزبيرج(  )آرثر  والباحث 
إسرائيل تم زواج بين الله وإسرائيل.. وسجل عقد الزواج بينهما، وكانت السموات 
والأرض شهودا لهذا الزواج، إن اليهودية بطبيعة الحال وعلى كل الأحوال تتشابه مع 
نظرنا  القريب من الله، وان كانت من وجهة  المسيحية والإسلام في نظرتها للإنسان 
متطرفة وموغلة في تقديس الذات، فالمسيحية ترى أن الإنسان المؤمن هو من يكون 
يشد  ولا  يهوديا،  يكون  من  هو  المؤمن  الإنسان  أن  ترى  واليهودية  مسيحيا،  متدينا 
المسلمون عن هذه القاعدة، فالإنسان  النموذجي هو من يكون مسلما، إلا إن نظرة 
الإسلام في خطوطها العامة وفي عموما المتفق عليها تنأى بنفسها عن احتقار وازدراء 
الشعوب الأخرى كما في العقيدة اليهودية الدارجة بين اليهود، فقد ورد ذكر الإنسان 
في القران الكريم  في حوالي 55 آية، ما بين آيات تتحدث عنه وصفا ونقدا وأخبارا 
ِْإنسَانَ فِي أَحْسَنِ تَقْوِيمٍ{  وتوجيها وتحذيرا وأمرا ونهيا، كقوله تعالى : }لَقَدْ خَلَقْنَا ال

ْ يَعْلَمْ{ )سورة العلق/5(. ِْإنسَانَ مَا لَم مَ ال )التين/14( وقوله تعالى : }عَلَّ
}فَلْيَنظُرِ   : تعالى  كقوله  كثيرة،  فهي  البشرية  بصفته  تخاطبه  التي  الآيات  »وإما 
ا * فَأَنبَتْنَا فِيهَا حَبًّا *  رْضَ شَقًّ َْأل َْماء صَبًّا * ثُمَّ شَقَقْنَا ا ِْإنسَانُ إلَِى طَعَامِهِ * أَنَّا صَبَبْنَا ال ال
نْعَامِكُمْ{  َِألَ  كُمْ و تَاعًا لَّ وَعِنَبًا وَقَضْبًا * وَزَيْتُونًا وَنَخًْال * وَحَدَائقَِ غُلْبًا * وَفَاكِهَةً وَأَبًّا * مَّ
أبعاد  ذات  مواضيع  وتتناول  الإنسان  سورة  القران  سور  بين  ومن  25ـ32(  )عبس/ 
ا  }إمَِّ لاختياره  وتركه  السبيل  وهدايته  الإنسان  خلق  كيفيه  أهمها  من  وغيبية  أخلاقية 
ا كَفُورًا{ وما أعده الله للشاكرين يوم القيامة، والحث على بذل المال بالصدقات  شَاكِرًا وَإمَِّ
َِّه لَا نُرِيدُ مِنكُمْ جَزَاء وَلَا شُكُورًا{  والزكوات طاعة لله واتقاء له }إنَِّمَا نُطْعِمُكُمْ لوَِجْهِ الل
معظم المفسرين يقولون إن هذه الآية نزلت في آل بيت النبي  عندما صاموا  في بعض 
بإفطارهم،  عليهم  فتصدقوا  المعونة،  طالبين  الفقراء  جاءهم  الإفطار  وقت  وفي  الأيام 
وخاطبت الآيات الأخيرة من السورة النبي الكريم محمد  وحثته على الصبر وتحمل 



84

كْمِ رَبِّكَ وَلَا تُطِعْ مِنْهُمْ آثمًِا أَوْ كَفُورًا{.  ُ ْ لِح الأذى في سبيل أداء رسالته }فَاصْبِر
إن الإنسان في الإسلام لا تختلف النظرة له كما في الديانتين السابقتين )اليهودية 
والمسيحية(، فالإسلام يرى قيمة الإنسان الحقيقية في  تدينه  ومن البديهي القول إن 
هذا التدين تنحصر صحته ومرضاته لله من خلال اعتناق الإسلام، على الأقل هذا ما 
َْر اِلإسْلَامِ دِينًا  يجمع عليه رجال الدين والفقهاء بشكل عام، قال تعالى : }وَمَن يَبْتَغِ غَي
ينَ{ )آل عمران/ 85(  وقوله تعالى : }إنَِّ  ِِر اس َْخ فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِي الآخِرَةِ مِنَ ال

ِ اِلإسْلَامُ{ )آل عمران / 19(. ينَ عِندَ اللّه الدِّ
ويتفق الإسلام مع المسيحية ويختلف عن اليهودية في عدم عدوانيته وازدرائه 
ن ذَكَرٍ  ا النَّاسُ إنَِّا خَلَقْنَاكُم مِّ َُّه للشعوب التي لا تعتنق الإسلام  : قال تعالى : }يَا أَي
عَلِيمٌ  ََّه  الل إنَِّ  أَتْقَاكُمْ  َِّه  الل عِندَ  أَكْرَمَكُمْ  إنَِّ  لتَِعَارَفُوا  وَقَبَائلَِ  شُعُوبًا  وَجَعَلْنَاكُمْ  وَأُنثَى 
خَبيٌرِ{ )الحجرات/ 12( ويتيح لهم حرية العبادة والعقيدة، ويمنحهم الحماية  والأمن 

ما داموا لم يعلنوا حربهم ضد الإسلام والمسلمين.  
الكثير  بيته وصحابته  الراشدين الأربعة وأهل   وخلفاءه  النبي  وفي سيرة 
من الروايات التي تظهر إحسانهم لليهود والمسيحيين ومعاملتهم بالحسنى، وكذلك 
العربية  والممالك  الدول  بعض  وقادة  والعباسيين  الأمويين  الخلفاء  في سيرة عدد من 
ضحى  حيث  كربلاء،  حرب  في  المسيحي  جون  مقتل  التاريخ  ويذكر  والإسلامية، 
بحياته في سبيل نصرة الإمام الحسين بن علي، وحارب في جيش صلاح الدين الأيوبي 
عرب مسيحيين  أيضا، ويمكن القول إن الإسلام يرى انه للوصول إلى الكمال وتحقيق 
الله  لنيل مرضاة  الوحيد  الطريق  الإنسان للإسلام، كونه  اعتناق  بد من  الله لا  رضا 
والفوز بالجنة، لكن الإسلام في نفس الوقت يمنح عبر خطوطه العامة المخالفين من 
أتباع الديانات السماوية السابقة عليه )على الأقل( حرية العبادة وحقوقهم الإنسانية في 
حدودها المتعارف عليها، ويمنع اضطهادهم وانتهاك حقوقهم أو النيل من أعراضهم 
وممتلكاتهم وأموالهم وأرواحهم، وهو يتفق بذلك على وجه العموم )مع اختلاف في 



85صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

التفاصيل( مع المسيحية في إطارها العام وفي فكر الكثير من علمائها المعاصرين، ويتفق 
كذلك مع المذاهب الإصلاحية اليهودية التي تعتنقها القلة من يهود العالم.

****
إن الإنسان بفطرته يشعر بوجود قوة خارقة مسيطرة على هذا العالم، ويلجا في 
أوقاته العصيبة  لا إراديا لهذه القوة، وعندما يخرج الإنسان من مأزق أو ينجو بأعجوبة 
من موت محقق فانه يشعر بالامتنان لتلك القوة التي أنقدته فانه يتجه لشكرها، وبما 
ما  وهذا  وبينها،  بينه  صلة  لإيجاد  الزمان   قديم  منذ  سعى  فانه  مرئية،  غير  قوة  إنها 
مثلما  الإنسان  عبد  وقد  والمتنوعة،  المختلفة  وعباداتها  بعقائدها  الأديان  في  يتجسد 
أسلفنا كل شي تقريبا، ابتداء بأعضاء جسده وانتهاء  بكل ما اكتشفه من موجودات، 
وتعالى  سبحانه  الله  بعث  المنطلق  هذا  ومن  السماء،  في  أو  الأرض  على  كانت  سواء 
والنظم  والاعتقاد  العبادة  من  يرضيه  وبما  بخالقهم  البشر  لتعريف  والرسل  الأنبياء 
ينَ وَمُنْذِرِينَ لئَِّالَ يَكُونَ للِنَّاسِ عَلَى  ِ العامة لحياتهم الأرضية، قال تعالى : }رُسًُال مُبَشِّر
{ )النساء / 164(  إذن فمهمة الأنبياء  ُ عَزِيزًا حَكِيمًا سُلِ وَكَانَ اللَّه ةٌ بَعْدَ الرُّ َِّه حُجَّ الل
هي التبليغ والتبشير  والإرشاد والتوجيه والتأكيد على الإله الواحد والدعوة لعبادته 
وليس من مهمتهم انقاد الإنسان من خضوعه وعبادته لغير الله،  فهذا منوط بالإنسان 
كَفُورًا{ )آل عمران / 31(  ا  وَإمَِّ شَاكِرًا  ا  إمَِّ بيِلَ  السَّ هَدَيْنَاهُ  ا  }إنَِّ  : تعالى  قال  نفسه، 
اهَا 9 وَقَدْ خَابَ  أَفْلَحَ مَن زَكَّ َْهمَهَا فُجُورَهَا وَتَقْوَاهَا 8 قَدْ  اهَا 7 فَأَل }وَنَفْسٍ وَمَا سَوَّ
الدين يلعب دون شك دورا مهما وحيويا في  ـ 10( إن  )الشمس / 6  اهَا{  دَسَّ مَن 
انه يربطه بالله كقوة عظيمة جبارة  لا حدود لها، وبالتالي فان هذا  حياة الإنسان، إذ 
الارتباط يؤدي إلى استقرار روحي ووجداني ونفسي، وتوازن استراتيجي في كينونة 
الذات الإنسانية، خاصة أثناء الأزمات  والصعوبات المصيرية، فالإنسان أثنائها يندفع 
لا إراديا للبحث عن كل ما يرضي ربه وهو بالتالي يضع حدودا لأعماله التي  يعتقد 
أنها تغضب خالقه،  علاوة على تحليه بالحدود الدنيا من الأخلاق الفطرية والسلوك 



86

وقد  ككل،  الإنساني  وكيانه  والبدنية  النفسية  صحته  على  ينعكس  ما  وهذا  السوي، 
ومقاومة  تحملا  أكثر  ما  لدين  المعتنق  الإنسان  أن  العلمية  الدراسات  بعض  أكدت 
من  فريقًا  أن  نقل  الملحد،  الإنسان  من  بكثير  أكثر  منها  شفاءه  واحتمال  للأمراض،  
المساعدة على  الدعاء في  أثر  أبحاث حول  بإجراء  قاموا  المتحدة  الولايات  العلماء في 
وممارستهم  بمعتقداتهم  المرضى  تأثر  إلى  تشير  معظمها  نتيجة  وكانت  المرضى،  شفاء 
الإيمانية، وأن المرضى المتدينين يعافون أسرع أو يتأقلمون مع المرض بطريقة أفضل من 
الملحدين، وقد دفعت هذه النتيجة بعض العلماء لمحاولة مساعدة المرضى غير الدينيين 
عن طريق الدعاء لهم دون علمهم، وقد أثبتت الدراسات الحديثة التي أجريت على 
مرضى القلب في الولايات المتحدة، أن هذا النوع من العلاج الذي أطلق عليه »الدعاء 
الشفيع« يؤثر فعلًا في سرعة علاج هؤلاء المرضى، وفي ولاية تكساس الأمريكية قام 
الدكتور هاريس وفريقه بإجراء اختبار التطورات الصحية لحوالي 1000 مريض من 
حديثي الإصابة بأمراض القلب في المستشفى، وتم إجراء التجربة عن طريق تقسيم 
المرضى عشوائيًا إلى مجموعتين، وتطوع 5 من المسيحيين المتدينين وباشروا الدعاء في 
شفاء المرضى، وقاموا لمدة 4 أسابيع بالدعاء يوميًا بسرعة الشفاء بدون أي مضاعفات 
الثانية، وللتأكد من  بينما لم يقم أحد بالدعاء للمجموعة  مرضية للمجموعة الأولى، 
سلامة إجراءات التجربة امتنع المتطوعون عن زيارة المستشفى ولم يعرفوا إلا الأسماء 
الأولى للمرضى، أما المرضى فلم يعرفوا أن أحدًا يقوم بالدعاء لهم،  وكانت النتيجة أن 
حالة مرضى المجموعة الأولى التي تم الدعاء لها أفضل من المجموعة الأخرى بنسبة 
أن يكون  : يمكن  ـ   قائلا  الدكتور ويليام هاريس للصحفيين  11%، وبعدها خرج 

الدعاء مساعدًا فعالًا للعلاج الطبي«.
يكون  أن  يمكن  وثوابته لا  العامة  تعاليمه وخطوطه  الدين من خلال  إن  بيد 
إليه  الإنسان من علوم ومعارف ومهارات، ويكمن  دور  لما توصل  أو منبعا  بديلا 
طريق  استخدام  على  بحثه  وذلك  ونشاطه،  وحركته  الإنسان  إيقاع  ضبطه  في  الدين 



87صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

الخير والسعادة، الذي يعرف بالفطرة في اغلب الأحيان، فالعلوم الإنسانية والطبيعية 
بفروعها المختلفة،  جميعا علوم تقوم على التجربة والبرهان والعقل والنواميس والسنن 
في الإنسان والكون والطبيعة، ووظيفة الدين هنا تكمن في الحد من استخدام العلم 
تعاليمه  في  توجد  أن  يمكن  ولا  لها  منبعا  ليس  انه  إلا  الشريرة،  الأعمال  في  والمعرفة 
والأخلاق  والفقه  العقيدة  علوم  الإسلام  في  وهي  أيضا  علوم  فللدين  وعلومه، 
والآداب،  والفلسفة  والمنطق  اللغة  علوم  من  بها   يرتبط  وما  والحديث  والتفسير 
وجميعها علوم بشرية تكونت عبر تراكمات تاريخية متعاقبة ولا يمكن الجزم بصحتها 
تماما، وكافة النصوص المقدسة، لا سيما آيات القران الكريم، تحتمل الكثير من التفسير 
والتأويل، لذلك فان ما يطلق عليه علم نفس إسلامي أو اقتصاد إسلامي أو سياسة 
إسلامية، أو علم اجتماع إسلامي، وغير ذلك من المصطلحات ليست سوى صناعة 
بشرية يجب أن تخضع للتجربة والبرهان ولا تحمل وجها من التقديس،  وهي مرهونة 
بالحقبة الحضارية بثقافتها ونظامها الاجتماعي والبيئة التي تبلورت فيها بشكل عام، 
فهي نسبية في صحتها وخطئها ونتائجها وآثارها، فالدين إذن جزء من حياة الإنسان 

ولا يمكنه أن يشمل  كل معطياتها وتفاصيلها ومتطلباتها. 
**** 

ولكون الدين جزء من الناموس المنظم والمسيطر على الحياة البشرية، فانه ينطبق 
المادية والمعنوية  ينطبق على غيره من الأنظمة والعلوم والمسارات والأجزاء  ما  عليه 
حركات  ظهرت  فقد  الإنسانية،  البيئة  بمجموعها  تشكل  والتي  الإنسان،  حياة  في 
والمذاهب،  الأديان  كافة  الذي أصبح يشكل ظاهرة شبه طبيعية في  الديني  التجديد 
والتي تعتبر دليل واضحا وصريحا على كون الدين في مفاهيمه ومسيرته والكثير من 
منظومته القانونية الفردية والجماعية وما يحتويه من عقائد ومفاهيم ليس سوى اجتهاد 
بشري في أعمه الأغلب، فالدين الذي انزله الله لا يمكن له أن يتغير أو يتبدل أو أن 
يترك هذا التبدل للإنسان، فالحكم الإلهي واحد، ولا يمكن له أن يتعدد أو يتجزأ أو 



88

يتغير إلا بأمر الهي أيضا، واختلاف الآراء وتضاربها يعني أن هناك ثمة رأي واحد 
فقط هو الصحيح بل وقد تكون كافة هذه الآراء المطروحة خاطئة ولا تمثل حكم الله 
سبحانه وتعالى، وقد أوضحت آيات القران الكريم هذه الحقيقة التي تعتبر سنة من 
ةً وَاحِدَةً فَاخْتَلَفُواْ  }وَمَا كَانَ النَّاسُ إلاَِّ أُمَّ سنن الله في الإنسان والكون، قال تعالى : 
تَلِفُون{ )يونس/ 18(  وأحال الله  ْ َ بَيْنَهُمْ فِيمَا فِيهِ يَخ بِّكَ لَقُضِي وَلَوَْلا كَلِمَةٌ سَبَقَتْ مِن رَّ
عز وجل الفصل في الخلاف بين أتباع الأديان والمذاهب وبيان صحة وخطا آراء كل 
وَقَالَتِ  ءٍ  ْ ََى شَي لَيْسَتِ النَّصَارَى عَل }وَقَالَتِ اليهُودُ  منها إلى يوم القيامة، قال تعالى : 
ذِينَ َلا يَعْلَمُونَ مِثْلَ  ءٍ وَهُمْ يَتْلُونَ الْكِتَابَ كَذَلكَِ قَالَ الَّ ْ النَّصَارَى لَيْسَتِ اليهُودُ عَلَى شَي

تَلِفُونَ{ )البقرة/ 113(. ْ كُمُ بَيْنَهُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فِيمَا كَانُواْ فِيهِ يَخ ْ ُ يَح ِِهمْ فَاللّه قَوْل
أبديا سرمديا  السماوية  أتباع الأديان  البشر وتحديدا  إن الاختلاف والخلاف بين 
واليقيني،  القطعي  الحكم  لهم  يوضح  الذي  النهج  ذلك  إيجاد  من  أبدا  يتمكنوا  ولن 

وسيظل الاختلاف والتنافس والتنازع والتصارع قدر بني آدم في حياتهم على الأرض. 
اللتين  الديني،  والجمود  التطرف  ظاهرتي  شيوع  بسبب  التجديد  ظهر  لقد 
من  الدين  استخدم  حيث  الشعوب،  ونهضة  المجتمعات  تطور  أمام  عائقا  أصبحتا 
اجل  تحقيق أغراض فئات وشرائح معينة من المجتمع  وأداة لتبرير وتسويغ الواقع 
القائم الذي يغلب عليه شيوع الاضطهاد والقمع وضعف مخرجات العدالة  وانتشار 
الاستبداد والطغيان كقيم اجتماعية  تمارس على مختلف المستويات، وما عانته الكثير 
من شرائح وفئات المجتمع من قمع سياسي شمل تكبيل الحريات وتراجع في مسيرة 
الإنتاج والابتكار والنهضة العلمية والفكرية والثقافية نتيجة فهم خاص للدين بنيت 
عليه أنظمة وأعراف وقيم وتعاليم وقوانين دينية، أو ارتبطت بالدين ارتباطا مباشرا، 
فظهر على مستوى المسيحية مارتن لوثر في مواجهة بابا روما الذي كان في  أشد الحاجة 
إلى المال ولم يجد سبيلًا للحصول عليه إلا عن طريق إصدار وبيع صكوك الغفران، 
وكان يطلب من  الناس شراؤها ليغفر الله ذنوب أقربائهم أو من يشاءون ممن يعذبون 



89صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

يروّج  فراح  1516م،  سنة  في  وذلك  ذنوب،  من  اقترفوه  ما  بسبب  البرزخ  عالم  في 
 95 على  يحتوي  بيان   بإصدار  عليه  فرد  لوثر،  مارتن  ثائرة  أثارت  ظاهرة  بطرق  لها 
قضية ضد صكوك الغفران. ولصق البيان على باب إحدى الكنائس، وكانت نتيجة 
المذهب  وولادة  البروتستانتية  الكنيسة  إنشاء  للوثر  التجديدي  الإصلاحي  النهج 
البروتستانتي، الذي يقوم على إلغاء غفران القسيس للذنوب وحرق صكوك الغفران 
حتى  والقسس  الكهنة  بزواج  والمطالبة  المجتمع،  من  الكنيسة  تكسب  إلغاء  وبالتالي 
تتوقف الدعارة في الاديره والكنائس وقام هو بشخصه بالزواج من إحدى الراهبات، 
وكذلك إلغاء القداس الإلهي وغفران القسيس لذنوب الميت، واعتبار إن الله وحده 
هو من يغفر ذنوب عباده بدون واسطة بشرية، وإلغاء تحويل القسيس للخبز والخمر 
الذي  الديني  الإصلاح  فكان  باعتبارها عملية غير عقلانية،  ودمه  المسيح  جسد  إلى 
المصلح  أيضا  المصلحين  ومن  أوربا،  في  الحضارية  النهضة  أركان  احد  لوثر  به  قام 
الديني جان ويكلف )1320ـ1384(، الذي انتقد الكنيسة المسيحية في مبالغتها جمع 
اكتناز الأموال ودعا إلى الاستحواذ على ممتلكات الكنيسة واستثمارها في إلا صلاح 
الاقتصادي والاجتماعي، وطالب بوضع حدود   لسلطة الكنيسة بعد أن تبين له بأن 

سلوك رجل الدين في كثير من الأحيان بعيدا عن التعاليم المسيحية. 
ومنهم أيضا المصلح الديني جون هس )1370ـ 1415( الذي قام بانتقاد الكنيسة 
بشراسة ودعا إلى عدم تقديس البابوية لأن أفكارها وسلوكها بعيدين عن الديانة المسيحية، 
الإنجيل، وقد  إليها  يدعو  التي  القيم  وتتنافى مع  فاسدة  بأنها  الباباوات  واتهم تصرفات 
الردة،  أي  الهرطقة،  بتهمة  م  الحكم سنة  1415  ونفذ  بالإعدام  الكنيسة  عليه  حكمت 
ومنهم  المصلح الديني إيرازم، الذي انتقد الرهبان المسيحيين وقال عنهم بأنهم  قوم ظلام 
وقساة، استسلموا للخرافات واسلموا الناس لها، ودعا الناس للعودة إلى الإنجيل وقيمه 

الحقيقية، وإزاحة  السلطة الكاثوليكية التي تتنافى مع الديانة المسيحية.
الباحث د. لطف الله حيدر: »شهد  يقول  أيضا،  اليهودية مصلحين  وظهر في 



90

اليهود  حياة  في  ومتنافسين،  متميزين  رئيسيين،  دينيين  اتجاهين  عشر  الثامن  القرن 
الاجتماعية والفكرية، وقد ارتبط الاتجاه الأول ارتباطاً عضوياً باسم مؤسسة مندلسون 
)1729ـ1786( الذي دعا إلى التخلي عن العقائد اليهودية والطقوس الدينية القديمة، 
النزعة  يجسد  الثاني  الاتجاه  كان  بينما  التنوير،  سبيل  في  حملة  الاتجاه  هذا  أنصار  وقاد 
نحو التمسك الصارم بحرفية التعاليم اليهودية التوراتية القديمة وشعائرها الجامدة 
والحفاظ على انعزالية اليهود  ضمن )الجيتو( بانتظار المسيح المنقذ الذي سيقود اليهود 
إلى ارض الميعاد في فلسطين، وقد سمي الاتجاه الأول )التيار الغربي( نظراً لانتشاره 
الواسع بين يهود غرب أوروبا، وأطلق على الاتجاه الثاني اسم )التيار الشرقي( )نسبة 

إلى شطر أوروبا الشرقي(«.
ولد  الذي  مندلسون،  موسى  اليهودية  الإصلاحية  الشخصيات  ابرز  ومن 
العصرية  العلوم  أشاع  قد  ألمانيا في  سنة 1729م، وتوفي في عام 1786م، وكان  في 
الثامن  القرن  ومعارف  وفلسفته  اليهودي  الدين  علوم  بين  جمع  حيث  اليهود،  بين 
عشر، وكان شعاره : ) الاستجابة للعادات وأعراف المجتمع العصرية، مع المحافظة 
والإخلاص لدين الآباء ( وقد حاول إعادة تأويل النصوص الدينية في ضوء معطيات 
افتتاح أول مدرسة يهودية حديثة في برلين عام  الفكر الحديث وكانت ثمرة جهوده 
التعليمية بين العلوم الدينية  1778،  وكانت أول مدرسة يهودية  جمعت في برامجها 

والعلوم العصرية، وكان من أهم أفكاره التي حاول تطبيقها ما يلي :
1ـ إن اليهود يجب أن يندمجوا في إنسانية العصر، وأن يخرجوا من قوقعة العنصرية 

التي حبسوا أنفسهم فيها طيلة قرون طويلة. 
»يهودي  أقول  أن  الخطأ  من  وأنه  جنسية،  وليست  فقط،  دين  اليهودية  إن  2ـ 
يهودي،  متدين  إنجليزي  يقال  أن  والأصح  الخ،  روسي«..  »يهودي  أو  إنجليزي« 

وروسي متدين بها، وهكذا.
اعتبر  إذا  إلا  ممكنة  غير  وغيرهم  اليهود  بين  المدنية  الحقوق  في  المساواة  أن  3ـ 



91صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

أو  أكل  أو  بلباس  يتميزون  فيها، لا  يعيشون  التي  البلاد  أنفسهم مواطنين في  اليهود 
لغة. 

4ـ لا يمكن ذلك إلا إذا تحدث اليهود بلغات أوطانهم، وتعلموا في مدارسها، 
وحاربوا في جيوشها، ولبسوا من الملابس ما يشبه بقية المواطنين، وخرجوا من دائرتهم 

المعزولة وأقاموا مع غيرهم من الناس.
التيارات الإصلاحية على مدى  برزت عشرات  العالم الإسلامي والعربي  وفي 
أكثر من ألف عام، لعل من أهمها جماعة إخوان الصفا، الذين طرحوا رسائل فلسفية 
بلغت أكثر 50 رسالة ذات مضامين فلسفية وروحية وطبية وعلمية ورياضية ودينية 
عالية المعاني والآفاق، وكان هدفهم الرئيسي التقريب بين الدين والفلسفة، في عصر 
ساد فيه الاعتقاد أن الدين والفلسفة لا يتفقان )من تمنطق فقد تزندق(، وقد عرفوا 

ه بالإله على قدر الطاقة البشرية. الفيلسوف على أنه الحكيم، وأن الفلسفة هي التشبُّ
وظهرت في الاربعمئة عام الأخيرة عدد من حركات الإصلاح الديني كحركة 
هو  ومذهبه   الوهابية،  الحركة  باسم  المعروفة  نجد  في  الوهاب  عبد  بن  محمد  الشيخ 
العقيدة  تنقية  على  نشاطه  واقتصر  السعودية،  العربية  المملكة  في  الرسمي  المذهب 
الإسلامية من معتقدات الفرق والمذاهب الفقهية والكلامية والصوفية، وظهرت  في 
السودان الحركة المهدية المنسوبة إلى الشيخ محمد احمد المهدي، وقد انتشرت حركته في 
السودان بسرعة بسبب ما كان يعانيه المجتمع السوداني من جمود الواقع الديني وتخلفه، 
الأعراف  وسيادة  والحديث،  القران  حفظ  على   مقتصرة  الدينية  الحياة  كانت  حيث 
والقانون،  الفقه  بتعطيل وظائف  تسببت  بحيث  نطاق واسع  المحلية على  والعادات 
الدين  البديهية، وكان  تعرف حتى أحكام الإسلام  لم تكن  القبائل  الكثير من  إن  بل 
السحر  السودان  في  شاع  كما  والأعياد،  المواسم  في  واحتفالات  طقوس  مجرد  عندها 
والشعوذة، وقد أدت ثورة المهدي إلى استقلال السودان عام 1884م وتأسيس دولة 
دينية بزعامته، وقد حقق بعض أهدافه في تنقية التصوف الذي كان سائدا كمذهب 



92

وطريقة من الخرافة والشعوذة.
وفي إيران ظهر الإمام الخميني عام 1979م وأسس دولة دينية تحت نظام حكم 
ثيوقراطي جديد سماه »ولاية الفقيه« وكان له اثر كبير في بروز الطائفة الشيعة  كقوة 

سياسية ودينية كبيرة في العالمين العربي والإسلامي.
الفقهاء  من  الأسماء  عشرات  والعربي  الإسلامي  التاريخ  صفحات  وتسجل 
والمفكرين المسلمين من الشيعة والسنة الذين دعوا إلى الإصلاح الديني لتمكين الدين 
من ممارسة دوره في حياة المسلمين بفاعلية وتأثير كالشيخ جمال الدين الأفغاني، الذي 
العربي والإسلامي كتمهيد  العالمين  دعا إلى وضع دستور مركزي لأنظمة الحكم في 
لإصلاح النظام السياسي جذريا، لينعكس ذلك على كافة مسارات النهضة والتقدم 
في الأمة،  والشيخ محمد عبده الذي دعا إلى إحداث تغيير واسع في منظومة التعليم، 
الديني، والشيخ عبد الأعلى  المودودي الذي وضع مشروع سياسيا  التعليم  لا سيما 
مبنيا على القواعد الفقهية والكلامية لفقهاء السلف، واعتبر الإسلام مرجعية للدين 
والدنيا، وأسس بناء على ذلك قوانين ونظم مستندة  على فتاواه وفتاوى وآراء علماء 
السلف  في مختلف جوانب الأعمار والنشاط التي تتحرك في رحابها الأمة، والدكتور  
من  مما شابه  والثقافة   العقيدة  الشيعي في  الإسلام  تنقية  إلى  دعا  الذي  علي شريعتي 
نتيجة  التشيع، ظهرت  فلكورية ومعتقدات دخيلة على  أعراف ومعتقدات وقوالب 
الطائفية، كما دعا إلى تأسيس جديد  للعوامل السياسية والصراعات المذهبية والفتن 
لدور رجال الدين وحارب وصايتهم على الدين والإنسان،  ومحمد رضا وحسن البنا 
وسيد قطب  وعشرات  المفكرين والعلماء والباحثين من مختلف المشارب والاتجاهات 

الدينية.
الديني في الإسلام إلى قسمين، الأول إحياء  وبطبيعة الحال يصنف الإصلاح 
ديني وهو ما تمثل في الشيخ محمد عبد الوهاب والشيخ محمد بن علي السنوسي  ومحمد 
»المجددين  والثاني  غيرهم،  وعشرات  الخميني  والإمام  رضا  رشيد  ومحمد  المهدي 



93صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

الدينيين« أمثال الدكتور علي شريعتي وجمال الدين الأفغاني ومحمد عبده، الذين  سعوا 
وفكرا،  وثقافة  وفلسفة  وفقها  وعقيدة  مفهوما  الدين،  في  حقيقي  تغيير  إحداث  إلى 
الدين  رجال  سيطرة  من  وتحريره  الجامدة،  السلفية  القيم  من  الدينية   الثقافة  وتنقية 
التقليديين، وجعله متوافقا مع الثقافة الإنسانية المعاصرة والتقدم التقني والحضاري 

السائد في العالم.   
 ****

وتشابك  الحديثة،  العلوم  عشرات  وظهور  وتطورها  التخصصات  تعدد  إن 
الاجتماعية  الأنماط  وتعدد  والمدنية،  والحضارية  الإنسانية  التنمية  متطلبات  وتعقد 
والأيدلوجية، ودخول مئات المخترعات والمكتشفات وآلاف الأفكار المكونة للثقافات 
المتعددة والمتنوعة، يستحيل على الدين إحاطتها وبلورتها، خاصة وان العلوم الدينية 
والنقدي،   ألشكي  بالطابع  المتسمة  النظرية،  الإنسانية  العلوم  من  ليست سوى جزء 
بحيث لا يمكن الجزم بصحتها واعتبارها حقائق دامغة لا تقبل الجرح، وفي اغلب 
الأحيان يقتصر تأثيرها ومدارات تطبيقاتها ونتائجها على الأفراد، وان تجاوزت الفرد 
إلى المجتمع فان ذلك يحدث عادة في إطار اجتماعي محدود لا يمكن أن يصل إلى درجة 
تكوين ظاهرة حضارية يعتد بها ويمكن أن تكون ركيزة لبناء حضارة واعدة، بل إن 
ذلك خلافا لدوره المفترض الذي يتركز على الجوانب الروحية والأخلاقية والتشريعية 
الفردي والجماعي، والتي لها دور هام ومؤثر لا يمكن نكرانه على  بالضمير  المتصلة 
حياة الفرد والمجتمع، وتظهر النصوص المقدسة  وشبه المقدس عند مختلف الأديان، 
بمفرده  الدين  قدرة  استحالة  بوضوح  والإحياء  والإصلاح  التجديد  وحركات 
لإصلاح حياة الإنسان وتحوله إلى الركيزة الوحيدة للأعمار البشري كما يطالب بذلك 
العديد من المفكرين الدينيين من مختلف الأديان، بل إن الحقيقة الواضحة بجلاء في 
والتقنية  التنمية  في  متفاوتة  أشواطا  قطعت  التي  والأمم  الدول  كافة  إن  العصر  هذا 
والتطور والرقي، لم يكن الدين سوى جزء من مشروعها التنموي، ولم يكن الركيزة  



94

الوحيدة  على نحو الإطلاق. 
إن أول ما يمكن الالتفات إليه في باب نقد التفكير الديني الإحيائي أو التقليدي 
الداعي إلى اتخاذ الدين العنصر المركزي المطلق والوحيد في مضمار العمران البشري 
تكمن في إن حقائقه العقائدية من غير المقدور   تجسيدها على ارض الواقع في معظم 
الأحيان، نعم من الممكن استغلالها لتبرير الواقع، سواء كان سياسيا أو اجتماعيا أو 
اقتصاديا، ولكنها في حد ذاتها لا يمكن تجسيدها وتوظيفها في منظومة النهضة بكافة 
عليه  المتفق  من  فانه  العقلي،  الدليل  على  الدينية  الحقائق  بعض  استناد  أما  مساراتها، 
بأدلة  يمكن  هنا  إثباته   يمكن  وما  ومتعارض،   ومتفاوت  نسبي  العقلي  الدليل  أن 
للتغير  قابلة  ما  مذهب  في  عليها  يستند  التي  والقواعد  آخر،  مكان  في  تفنيده  أخرى 
ومطعونة في مذهب آخر��� من ناحية أخرى يعتقد بعض الفلاسفة إن الحقائق الدينية 
قلبا  الإنسان  بها  يؤمن  وإنما  العقلي،  للدليل  إخضاعها  يمكن  لا  وأعمها  اغلبها  في 
إثباته  يمكن  لا  المعاد  إن  يقول  كان  الذي  مثلا  سينا  ابن  الرئيس  كالشيخ  ووجدانا، 
بالدليل العقلي، والرئيس الثالث للولايات المتحدة توماس جيفرسون��� كان يقول: 
»بأن التعاليم الدينية التي وردت على لسان المسيح عيسى بن مريم يستطيع الأطفال 
أن يفهموها، في حين أن آلاف الكتب التي كتبت حول أفلاطون لم تستطع أن توضح 
الاستناد  دون  من  الاعتقاد  غاية  الإيمان يحقق  وان  اليوناني،  الفيلسوف  هذا  مقاصد 
إلى أدلة وبراهين«  وكان في اعتقاد بعض رجال الدين المسيحيين إن المسيحية »أفضل 
الأديان«، لأنها لا تثبت الحقائق الدينية بالدليل العقلي، إذ كلما ابتعد الدليل العقلي عن 

الحقيقة الدينية كلما أصبح الإيمان بها أقوى.
في واقع الأمر إن عدم وجود مصداقية يقينية أو شبه يقينية لشيء ما على ارض 

���	ينقل هنا عن الإمام الخميني انه اقر في بعض مؤلفاته بان نظرية الإمامة التي تعتبر عند الشيعة 
  النبي  الاثنا عشر هم خلفاء  أئمتهم  النبوة وان  بعد  الدين  الثالث من أصول  الأصل 

الدينيين والسياسيين لا يمكن إثباتها إلا بالدليل العقلي فقط.
أمريكيا  مفكرا سياسيا  أيضا  كان  وإنما  المتحدة  للولايات  عاديا  رئيسا  جيفرسون  يكن  ���	لم 

شهيرا في عصرها الأول وأحد آبائها المؤسسين.



95صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

يفتقد  وبالتالي  والتجريح  والنقد  والتشكيك  للطعن  قابل  وجوده  من  تجعل  الواقع 
لالزاميته ووجوبه، ولا يمكن التعويل في تشييد الحضارات والمدنيات على نظريات 
يؤمن بها قلبا، وترتكز على الجمود والتقليد والمحاباة وتفتقد لقابلية التطور،  إذ إن 
الفردية  والمصالح  والرغبات  والأهواء  والميول  العواطف  على  يقوم  بالقلب  الإيمان 
والجماعية، بينما النظرية القائمة على العقل والمنطق قابلة بفعل التطور العقلي والثقافي 
وصلت  وإذا  وفاعليتها،  استمراريتها  ضمان  وبالتالي  والتجديد   والتحديث  للتغيير 
النظرية إلى عدم الانسجام مع الواقع يمكن للعقل الذي أوجدها  إسقاطها وابتكار 

نظرية أخرى بديلة.
إن جعل النظرية المجردة من أسسها العقلية المرتبطة بالواقع والمسايرة للسنن 
مدارا مركزيا سيؤدي إلى خلق نشاط أنساني مشوه قائم على العبثية والفوضى وانعدام 
النشاط  لحظر  نتيجة  والابتكار،  الإبداع  على  القدرة  وعدم  والاتكالية  الإنتاجية 
المركزي  بالنظام  المرتبطة  المحظورات  وكثرة  والنقد  التشكيك  على  القائم  الإنتاجي 
انه  الذي يستند على أسس نظرية متجردة من الواقع بكافة متطلباته ونواميسه.، كما 
الديانات  وأتباع  والشعوب  الأمم  مستوى  على  المدمرة  الصراعات  شيوع  إلى  يؤدي 

والطوائف والمذاهب.
فلاسفة  أكبر  من  يعد  الذي  فتغنشتاين،  لودفيك  النمساوي  الفيلسوف  يقول 
القرن العشرين،  أن الدين لا يمكن أن يستند إلى الدليل والبرهان لأنه »يقول إفعل 

هذا، فكر هكذا، بالتالي
فإن  ذلك،  إلى  سعى  ما  وإذا  الأوامر،   لهذه  أدلة  يطرح  أن  على  قادر  غير  هو 
مقابل أي دليل يطرحه يوجد هناك منطق قوي ضده«، ويؤكد أنه يمكن مثلا إثبات 
الواقع التاريخي لنابليون من خلال الشواهد والأدلة، لكن لا يمكن إثبات الإدّعاءات 
التاريخية للأديان من خلال ذلك أيضا، لان المسيحية لا تستند إلى وقائع تاريخية مثل 
التاريخية للأناجيل قد لا تكون  التفاصيل  ولادة المسيح وصلبه وبعثه مجددا، كما أن 



96

صحيحة من ناحية الإثبات، لكن وجود تلك التفاصيل غير الصحيحة لا يقلل من 
للرسالة  الناس  وقبول  بالاعتقاد،  له  لاصلة  التاريخي  فالبرهان  شيئا،  بها  الاعتقاد 
إن  أيضا  ويقول  الإيمان(،  خلال  من  )أي  الاعتقاد  خلال  من  يتم  المسيح(  )رسالة 
أؤمن  تقول:  )تاريخية(  رواية  سلمتنا  هي  بل  تاريخية،  حقيقةٍ  على  تقوم  لم  »المسيحية 
الآن. فأنت تواجه رواية هنا، لكن عليك ألّا تواجه هذه الرواية بنفس الطريقة التي 

تواجه فيها الروايات التاريخية الأخرى، احجز لهما مكانين مختلفين في حياتك.
َلاَ تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بهِِ عِلْمٌ{، والتي  أن الآية 36 في سورة الإسراء تقول: }و
تشير حسب بعض المفسرين إلى النهي عن إتباع شئ ليس لدى الإنسان علم ويقين 
الاعتقاد  أن  على  الفقهاء  بعض  ويؤكد  الميزان،  تفسير  صاحب  يقول  كما  بصحته، 
بأصول الدين لا يحتاج إلى أدلة وبراهين عقلية، بل هو شأن إيماني، بمعنى أن مسؤولية 
المؤمنين لا تكمن في التأكيد على حاجة الاعتقاد إلى دليل وبرهان، لأن ذلك سيحوّل 
الإيمان بالمعتقد إلى شأن عقلي وموضوع بشري من صنع الإنسان، في حين إن الإيمان 
شأن غيبي لا يستمد وجوده من الأرض بل من السماء، وبالتالي لابد من التفريق بين 
الموضوع البشري الأرضي والموضوع الغيبي السماوي، وهذا ما يدفعنا إلى القول بان 
الروحي  النظري  مساره  في  أي  نفسه،  الفرد  مدار  في  تكون  أن  يجب  الدينية  النظرية 
النظري الغيبي الخاص كما هو شان النظرية ذاتها، أما تطبيقها القسري وجعلها أساسا 
للأعمار البشري فلا يجب أن يحدث إلا إذا كانت نتائجها متوافقة مع الواقع وتحمل 
مخرجات ايجابية يقينية مادية أو معنوية على الأقل، نظرية أو علمية  لا تحتمل الالتباس 

أو الوهم. 
عندما يقال إن الله موجود في كافة تفاصيل حياتنا فان هذه العبارة لا تصيب 
الواقع بمعناها الدقيق والحقيقي، فالله سبحانه وتعلى ذاتا عصية على التفكير البشري، 
وعينا،  ذاتا  ماهيته  عن  البحث  أو  إليه  الوصول  يمكن  لا  الذي  الغيب  من  ولكونه 
وبالتالي فان هذه العبارة تشير فقط إلى تصور الفرد أو المجتمع عن الله من خلال الدين 



97صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

وليس الله بماهيته وذاتيته، وإذا ما تم تجاوز إشكالية الذات الإلهية فإننا سنصطدم حينئذ 
بالتساؤل الذي لا يمكن الإجابة عليه أبدا.. أين هو الله إذن ؟...  إذ أن وجود الله 
من خلال التعاليم والقوانين  الدينية التي تتشكل من خلال الخطاب الديني أو الثقافة 
الدينية السائدة ووفقا للمستوى الثقافي والعلمي في كل عصر لا تحمل دلالة علمية 
على  قائما  تصورا  وإنما  وجوده،  على  القطعي  والدليل  والبرهان  التجربة  على  قائمة 
الإحساس الروحي والحاجات النفسية للإنسان، وهذا في نهاية الأمر لا يدفع برواد 
العقلانية والعلم إلى إنكار وجود الله، وإنما التأكيد على إن معظم العقائد والبديهيات 
الدينية لا تحمل مصداقية على ارض الواقع، وان النظم والقيم والمعارف الدينية نسبية 
ومتغيرة، وهذا ما نتج عنه انقسامها إلى العديد من الفرق والمذاهب المختلفة  حول 
المقدسة،  النصوص  وتفسير  وتأويل  الدينية  والقوانين  والتعاليم  العقائد  من  الكثير 

لذلك لا يمكن إن تتحول إلى أساس مركزي أوحد لصناعة الحضارة البشرية.  
أن التدين التقليدي يفيد الإيمان والاعتقاد والتسليم والطاعة والتقليد والنقل 
والتقديس، بينما العقل يفيد التفكير والشك والرفض والتنسيب، فالتدين التقليدي 
ينطلق من فرضيات غير مثبتة وغير قابلة للعرض على محك التجربة ويفترض حقائق 
ماورائية وعوالم وكائنات غيبية، في حين إن العقل يتحرك في فضاء السؤال ويتحرك في 
مدار الوقائع والأحكام العملية، ويعتمد على منهج نسبي قابلا للتصويب والاستبدال 
والتعديل ويثبت الأشياء بالحجة، لذلك لا يمكن أن يتحول الدين إلى حجة مطلقة 

ومنبع شامل للحضارة الإنسانية. 
الإنسانية  الحياة  في  ودوره  العقل  بدراسة  انشغلوا  الذين  المفكرين  بين  ومن 
د.محمد أركون، الذي ميز في إحدى دراساته بين العقل الفلسفي والعقل الديني، ويرى 
أن العقل الفلسفي يرفض التحرك داخل الأقفاص  المغلقة وفي نطاق المعرفة الجاهزة، 
ويستخرج أفكاره من خلال إخضاعها للنقد والتجريح والبحث والاستقراء والمقارنة 
وكافة ضروب المعرفة العلمية القائمة على البرهان، ويظل معظم ما توصل  وعمل به 



98

في مدار النسبية، التي تحتم إعادة النظر والتأمل والإمعان، أما العقل الديني فهو على 
تمحيص،  دون  بصحتها  يعتقد  التي  الجاهزة  المعرفة  إطار  في  يتحرك  انه  إذ   النقيض 
وهو الذي يستخرج أفكاره ومبادئه بالاعتماد على العبارات النصية للكتابات المقدسة 

)قرآن، إنجيل، توراة(.
من هذا المنطلق نعتقد بان العقائد الدينية لا يمكن إن تتعايش مع بعضها، لان 
الحقيقية لا تتسع إلا لعقيدة واحدة، بينما يمكن أن تتعايش الفرضيات العلمية حتى 
تثبت أحداها أنها تمثل الحقيقة المطلقة أو شبه المطلقة، لتنسحب النظريات التي تبث 
بطلانها إلى صفحات التاريخ، القابلة للنبش مرة أخرى، ولتصبح النظرية حقيقة وواقع 
ملموس، ذا اثر ونتيجة على ارض الواقع، من ناحية أخرى يمكن إيجاد حالة وسطية 
لانسجام الدين مع الحياة واحتلال موقعه الطبيعي فيها كضابط للنشاط الإنساني  عبر 
لغيرها وغير  والرافض  لديانته  المتعصب  فالديني هو   والمتدين،  الديني  بين  التفريق 
المتفهم لوجوده الزمني والتاريخي، وهو الذي يتغلب عليه الفكر العاطفي الانفعالي، 
بالمعجزات  ويقبل  حيرة،  أو  شك  دون  ويرغب  يحب  فيما  الاعتقاد  إلى  يميل  والذي 
والخوارق والكرامات المخالفة لمنطق العقل والواقع في اغلب الأحيان دون تدبر أو 
تأويل، في حين أن المتدين هو المؤمن التقي المنفتح والمسالم المتسامح الذي يعشق حريته 
وحرية الآخرين ويتصل مباشرة بمبدئه ويخلص له دون رياء أو تظاهر أو نفاق، إن 
المتدين هو الذي يعيش الدين في أعماقه ووجدانه ولكن لا يحاول فرضه على الآخرين، 
ويلتزم بالنظام المركزي الذي يعيش في كنفه والذي ضمن  له مساحة واسعة  ليعيش 
تدينه، الأمر الذي يجعل الدين عاملا مهما وحيويا لضبط السلوك الفردي والجماعي 
سوى  هم  له  ليس  الديني  بينما  مباشرة،  غير  أو  مباشرة  بطريقة  الأعمار   في  ويساهم 
العام )إنسان ومؤسسات(، وهو ما يفضي إلى تدمير  النظام  أيديولوجيته على  فرض 

الحضارة والتراجع القهقرى لمسيرة النهضة البشرية. 
إن التدين التقليدي يميل إلى اليقين والتسليم التلقائي بالنص المقدس والمعارف 



99صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

نابذاً من قاموسه وأدبياته وأسلوبه وثقافته منهج الشك بجميع مستوياته  المتداولة، 
وتدرجاته وطرائقه، لذلك فان الكثير من المعارف الدينية لدى المسلمين لم تتغير منذ 
مئات السنوات، فمبدأ الشورى على سبيل المثال لم يتطور كمؤسسة سياسية إسلامية 
منذ نشأتها في القرن السادس الميلادي، وفي نفس الوقت لم يتخلى عنه العقل الديني 
المعاصر  الإنساني  التطور  أمام مخرجات  متخلفا  به رغم كونه  ينادي  التقليدي وظل 
مقارنة  الكثيرون  حاول  التي   « الديمقراطية   « مقدمتها  وفي  الواسعة،  وانجازاته 
مؤسسة الشورى بها دون جدوى، حيث ظلت الشورى ممارسة نظرية لم تحقق انجازا 
تاريخيا يعتد به في العالم العربي والإسلامي، وظلت محصورة في نطاقات زمنية وثقافية 
عتيقة ومتقادمة، ومرتبطة بنظام سياسي شمولي وتقليدي من العصور الوسطى، بينما 
سياسيا  نظاما  وأصبحت  قصيرة  زمنية  مدة  في  هائلة  انجازات  الديمقراطية  حققت 
وثقافيا ودستوريا، يمثل أهم انجازات العقل الفلسفي القائم على التجربة والتطبيق.

وكذا الأمر ينطلق على الكثير من المعتقدات والعقائد والمفاهيم التي لم تتغير ولم 
يطرأ عليها التغيير واعتبرت من اليقينيات رغم الاختلاف فيها بين أتباع الدين الواحد 
فضلا عن المذهب الواحد في كافة الأديان السماوية دون استثناء، وذلك بسبب كون 
التفكير الديني التقليدي غير قادر على تجاوز النص ومناهج تفسيره وحركته وتطبيقه، 
فأصبح منشغلا بتفسيره وتأويله لتعويض عدم قدرته على ممارسة منهج الشك فيه، 
الإثبات  الثقافات الأخرى والنظر لها من زاوية تحتمل  انفتاحه على  فضلا عن عدم 
ينتج  تراكمي  تفكير  إلى  الزمن  مر  على  التقليدي  الديني  التفكير  فتحول  والصحة، 
ذاته ويدور حول نفسه بعيدا عن منهج الشك والتساؤلات التي لا تعرف المحرمات 
والحدود، وفي ذلك يقول العالم الفلكي كارل ساغان : »لا يمكنكَ إقناع المؤمنون بأي 

شيء، لأن عقائدهم لم تبنَ على دليل، إنه مبني على رغبةٍ عميقة لديهم للإيمان«.
من  المستوى  هذا  إلى  الإنساني  المجتمع  قاد  الذي  المعاصر  البشري  التفكير  إن 
النظرة  اليقين، حيث تحكمه  الغالب تفكير منعتق ومتحرر من سلطة  التقدم، هو في 



والقطع،  الإطلاق  بصفة  عليها  يحكم  ما  ونادرا  للأشياء،  النقدي  والتحليل  النسبية 
ومنهجه العلمي يقوم على التفكير والشك والتساؤل في نطاق غير محدود، بينما التفكير 
الديني التقليدي ينتهج منهج اليقين في تعامله مع الأشياء، وبالتالي لا يجد حاجة إلى 
التساؤل والشك والبحث والتنقيب،  وهذا  ما أدى إلى الجمود والخمود والتقوقع 
والتقادم، وفي النهاية التأخر والتخلف،  وهذا ما كانت عليه أوربا في العصور الوسطى 

وما هو عليه المسلمون في هذا العصر.
وقد حاول بعض العلماء المسلمين كابن رشد وابن سينا وجماعة إخوان الصفا، 
التوفيق بين الدين والفلسفة، بعدما عانوا من انحصار المعرفة في حدود النص الديني، 
عندما كان التفكير السائد في عصورهم يتصور أن النصوص الدينية هي  أساس كل 
منهج  قدرة  وعدم  المعرفي  الانسداد  إلى  أدى  الذي  الأمر  حكمة،  كل  ورأس  معرفة 
التفكير السائد أن يهضم المعرفيات الفلسفية والإنسانية إذا لم تكن متوافقة مع النص 
الديني، حيث حاول العقل الديني بقدر ما يستطيع أن يجد لها تفسيراً دينياً أو يسبغ 
عليها اللون النّيص للدين، إلا إن هذه المحاولات لم تفلح، وكذلك جرت محاولات 
في الأديان الأخرى، إلا انه لم يكتب لها النجاح أيضا، )عدا بعض النجاح المحدود  في 
المسيحية( وظل التفكير الديني كما هو تقريبا، مع اختلاف وتعدد وتنوع في داخله على 

غرار مختلف التنظيمات البشرية.
إن المجتمعات المتقدمة اليوم تمكنت من تجاوز الدين عبر تحويله إلى شان خاص 
يتحرك في ضمير الفرد وسلوكه، وشانا عاما من خلال الوجدان الجمعي وقواسمه 
قائمة  المركزية  الأنظمة  الاختياري، وجعل  الديني  الانتماء  تعتمد على  التي  المشتركة 
للتطور  قابلة  فإنها  وبالتالي  والحكماء،  العقلاء  واجتهادات  والبرهان،  التجربة  على 
والتحديث عبر منهج النقد والجرح والتعديل والإلغاء، وبهذا تقدمت ونمت وتطورت 

وازدهرت تلك الشعوب والمجتمعات، وأصبحت في مقدمة الأمم الناهضة.

100



الفصل الثاني

ن�سانية..  القيم الإ

في الدين والايدولوجيا والتاريخ

وتقنين  المعالم،  واضحة  قوالب  في  وتنظيمها  لحقوقه  الإنسان  انتزاع  مسيرة 
وتحديد السلطة التي تمثلها الدولة والمعبد والأسرة ونظام المجتمع طويلة جدا، حيث 
البشري  الجنس  لوجود  الأولى  الحقب  مع   ابتدأت  وقد  السنوات،  آلاف  استغرقت 
الأنبياء  ببعثه  المحموم  نضاله  في  الإنسان  وتعالى  سبحانه  الله  وساعد  الأرض،  على 
هداة ومرشدين ومعلمين، وتركزت جهودهم بعد إرشاد الإنسان إلى عبادة خالقه في 
إيجاد أفضل الطرق التي من خلالها ينظم المجتمع البشري نفسه ويكبح جماح نزعاته 

وطموحاته.
استخدام  من  البشر  مكنت  الأساسية  وحرياته  الإنسان  حقوق  منظومة  إن 
الإنتاجية  ومهاراتهم  الخاصة  ومواهبهم  العقلية  وقدراتهم  الآدمية  خصالهم  وتطوير 
في سبيل تحقيق طموحاتهم وآمالهم التي تدور وتتحرك في مدار الممكن، لذلك كانت 
الفلسفة وعلوم الحكمة تهدف إلى إيجاد أفضل السبل للإنسان ليستفيد أكثر من قدراته 
وعشقه للجمال والخير والكمال المتأصلة في ذاته، وتهذيب غرائزه ونزواته، حتى يتمكن 



102

من تسخيرها في أعمار الأرض وبناء صرح إنساني قوي ومسيطر.
والمكتسبة  الأساسية  حقوقهم  وطبقاته  أفراده  ومنح  المجتمع  تنظيم  كان  وقد 
وتوظيف  المختلفة،  سلطاته  جماح  وكبح  ـ  الواقع  متطلبات  على  بناء  تأتي  التي  أي  ـ 
الشاغل  البشري هو الشغل  الكائن  يتوافق مع مواصفات  القيم وما  الموارد في إطار 
للفلاسفة والحكماء والأنبياء والرسل، بل إن مهمتهم كانت محصورة في هذا الجانب 
في الدرجة الأولى، حيث لم يظهر الدين إلا نتيجة لفساد السلطات، ونتيجة لاستغلالها 
تعاني  بينما  أخرى،  دون  معينة  طبقات  منفعة  اجل  من  وتسخيرها  وظائفها،  غير  في 
الفقر والحرمان والاضطهاد، وقد نشأت  الطبقات والشرائح والفئات الضعيفة من 
وسياسية  واجتماعية  وقانونية  حقوقية  أنظمة  للسلطة  السلبي  للاستغلال  نتيجة 
واقتصادية وثقافية خاضعة للطبقات الحاكمة، وتقوم على القهر والطغيان والاستبداد 
وكافة القيم والنظم المناهضة للطبيعة البشرية، فانتشر الفساد وعم الخراب، وبسبب 
الدين  كان  عندما  أخرى  ناحية  من  والدعوات،  والرسالات  الأديان  ظهرت  ذلك 
مسخرا  الدين  أصبح  أورباـ  في  الكنيسة  كانت  كما  ـ  وشمولية  قطعية  بصفة  يحكم 
لحفظ مكتسبات الطبقات الحاكمة، بينما من المفترض أن يصبح الدين مسخرا لكافة 
لتبرير  واستخدامه كوسيلة  وانحرافه  تشويهه  إلى  أذى  الذي  الأمر  المجتمع،  طبقات 
النظام الحاكم، عوضا من كونه احد ضوابط النهضة وأنظمتها المركزية، مما حتم ظهور 
المصلحين كالأنبياء والفلاسفة والقادة السياسيين، الذين سعوا إلى الإصلاح والتنوير 
ومحاربة السلطات السياسية والدينية الحاكمة، والأمثلة كثيرة جدا تبدأ من الخلق الأول 
مرورا بإبراهيم  ونمرود إلى موسى  وفرعون ثم نبينا محمد  ورجالات 
قريش، ثم المصلحين من الفلاسفة والعباقرة، فجميعهم ساهموا في إثراء حركة الحقوق 
الإنسانية، التي وصلت بتضحيات الأنبياء السماويين والأرضيين والرسل والفلاسفة 
والثائرين والمصلحين إلى ما هي عليه اليوم في عصرنا الراهن من رقي وازدهار، بل 
عادة  عزفوا  المجتمع  وقيادة  والحكم  للسلطة  وصلوا  الذين  حتى  انه  القول  يمكننا 



103صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

العدالة  وإشاعة  المسحوقة  للطبقات  الإنسانية  الحقوق  وإعادة  الإصلاح  نغمة  على 
والأمن، وكثير من الثورات في العالم قامت على شعارات متقاربة، إن لم تكن واحدة، 
ألا وهي الإصلاح بما يتضمنه من العدالة والحقوق وضمان استغلال الموارد لصالح 
كافة طبقات المجتمع، فالثورة عبارة عن تغيير عميق وشامل في مؤسسات الأنظمة 
المركزية الحاكمة في البيئة الإنسانية,  إذ تقوم على معارضة المؤسسات الحاكمة في مختلف 
على  والرأسمالية  فالاشتراكية  والحقوق،  والاجتماع  والاقتصاد  كالسياسة  المسارات، 
الثروات وتسخيرها لصالح المجتمع،  المثال كلاهما يدعوان إلى الاستفادة من  سبيل 
وتهدفان إلى إزالة الفقر وشيوع الرخاء والعدالة، وجعل السلطة محددة بنطاق محكم 
وتحويلها لأداة للخير والمنفعة، ولكلا الأيديولوجيتين مفاهيم متباينة  وفلسفة وضعية 
تتصل بالبيئة والحقبة الفكرية والسياسية والتاريخية التي تبلورت عبرها، لذلك فان 
الاختلاف واسع  في المفاهيم والفلسفات والأدوات مع اتفاق على القيم والأهداف 
في  الدولة  تدخل  وعدم  مفتوح  الاقتصاد  خلال جعل  فمن  الرئيسية،  والطموحات 
ثرواتهم  تكوين  من  المجتمع  أبناء  سيتمكن  محدود  نطاق  في  إلا  الاقتصادي  النشاط 
الخاصة، ومن خلال قوانين العمل سيحصل العمال على حقوقهم بحيث لا يتحولون 
سيطرة  فان  المقابل  في  والإقطاعيين،  والملاك  الأموال  رؤوس  لأصحاب  سخرة  إلى 
المذهب  نظر  وجهة  من  تضمن  العامة  الملكية  وشيوع  الإنتاج  وسائل  على  الدولة 
الاقتصادي الاشتراكي العدالة بين الطبقات وتقضي على البرجوازية وسيطرة الإقطاع 
والمساواة  العدالة  إلى  الأمر  نهاية  في  يسعيان  النظامين  كلا  فان  وبالتالي  الثروة،  على 

وسيادة قيم وحقوق الإنسان بشكل عام.  
الأقل  على  أو  الإنسانية  القيم  تجسيد  إلى  سعت  التي  العديدة  الثورات  ومن 
رفعت شعاراتها ـ ثورة أسبارتاكوس ـ التي يعتبرها المؤرخون أول ثورة في التاريخ 
العراق، وكان من مبادئها توزيع  الميلاد في  البشري، جرت وقائعها في حقبة ما قبل 
جديدة  بقوانين  واستبدالها  القديمة  القوانين  وإلغاء  ومضمون،  عادل  بشكل  الثروة 



104

حتى يتمكن الشعب من الحصول على حقوقه الإنسانية والمدنية.
لأحد  كعبد  وبيع  اسر  الذي  اسبارتاكوس،  بقيادة  رجلا   ٧٠ بـ  الثورة  بدأت 
الرومان الذي كانت لدية مدرسة لتدريب العبيد, لاستخدامهم كمبارزين ومصارعين 
معه،  كانوا  الذين  الآخرين  والعبيد  هو  فثار  المتعة،  لأجل  تقام  خاصة  حلبات  في 
انتهت  وبموته   , معركة  آخر  في  قتل  إن  إلى  الروماني  بالجيش  عديدة  هزائم  والحقوا 
الثورة وصلب العبيد الآخرون في الساحات العامة، وعلق ٦٠٠٠ ثائر من أرجلهم 
الملايين  وخضع  ساريا،  والعبودية  الرق  نظام  ظل  الثورة  هذه  وبفشل  ورؤوسهم، 
من البشر للعبودية والاسترقاق التقليدي حتى منتصف القرن العشرين، بيد انه من 
الواضح أن الثورة كانت تهدف إلى تحرير العبيد وإقرار قيم العدالة والحرية والمساواة، 

وجميعها قيم إنسانية أصيلة متجذرة في الذات البشرية.
وفي روما ظهر الثائر الروماني »تييريوس« ناطقا باسم طبقة الضعفاء والفقراء، 
الذين شاركوا في حروب الجيش الروماني وضحوا بحياة أبنائهم من اجل الإمبراطورية 
الرومانية  ولكنهم لم يغنموا إلا المزيد من الفقر والحرمان، فثارت ثلة منهم وكان على 
الضارية  بقوله: »ما هذا؟ للوحوش  الذي خاطب حكام روما  رأسهم »تيبريوس«  
مأوى تلجأ إليها وأولئك الذين يريقون دماءهم من أجل ايطاليا لا يملكون غير الهواء 
إليه، بل يهيمون على  الذي يستنشقونه، فلا سقف يظلهم ولا مأوى ثابت يسكنون 
وجوههم في الأرض هم ونساؤهم وأطفالهم! أنهم لا يحاربون ولا يموتون إلا لكي 
يغذوا بذخ وإسراف قلة من الناس يسمونهم سادة الأرض، ومع ذلك لا يملكون من 
حطام تلك الأرض حفنة من التراب«، وقد تعرضت الثورة للتصفية واصدر بحق 

قادتها أحكام الإعدام الفوري.
على  بدأ  هام،  تاريخي  حدث  تعتبر  التي  الفرنسية،  الثورة  أيضا  الثورات  ومن 
شكل انقلاب سياسي في فرنسا)1789( وأثر بعد على ذلك على  العالم كله، ويختلف 
المؤرخون كثيراً في أسبابها، فيرى بعضهم أنها حركة عقلية انبثقت من حركة التنوير 



105صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

في القرن الثامن عشر، ويرى آخرون أنها ثورة الطبقات المحرومة من الامتيازات ضد 
الطغيان الإقطاعي، ويرى غيرهم أنها توطيد لسلطة البورجوازية الرأسمالية الحديثة 

ضد نظام اقتصادي واجتماعي عديم الفاعلية.
بناء على ذلك تستطيع القول انه يمكن تصنيف معظم الثورات على هذا المنوال، 
حتى ما يمكن تعريفه بثورة النبي  على النظام الجاهلي، كانت تحت هذا العنوان، 
حيث ناصر النبي  الضعفاء والفقراء والمعدمين من مختلف الشرائح الاجتماعية وفي 
إلى  المحمدية  بالدعوة  التحاقهم  خلال  من  يطمحون  كانوا  وجميعهم  العبيد،  مقدمتها 
التغيير والتحرر من نظام الاستعباد والقهر الذي يحكمهم ويسيطر على حياتهم ويسخر 
كافة الموارد والامتيازات لصالح زعماء قريش وزعماء القبائل المتحالفة معها، من خلال 

سيطرتهم على الأنظمة الدينية والسياسية والاجتماعية والاقتصادية في مكة.
إن منظومة القيم الإنسانية في هذين القرنين ـ العشرين والحادي والعشرين ـ 
والتي أصبحت جزء لا يتجزأ من الثقافة الإنسانية المعاصرة تجمع عليها كافة الأمم 
أيديولوجي  اختلاف  مع  عام،  بشكل  والفلسفات  والمعتقدات  والأديان  والشعوب 
نتج عنه نسبية التطبيق ودلالته القانونية والاجتماعية والثقافية، إذ إن كافة المعتقدات 
الإنسان  وحقوق  الحرية  على  تتفق  والاجتماعية  والسياسية  الفكرية  والاتجاهات 
ويعرفها  بالفطرة،  الوجدان  بها  يشعر  تاريخية  إنسانية وضرورة بشرية وحتمية  كقيم 
المتخصصون اصطلاحا ويشرعونها نظاما، ولكنهم يختلفون فيما يتعلق بتطبيقها كقيمة 
أصيلة ونزعة إنسانية لا يمكن تجاهلها أو تهميشها، وذلك تبعا لتطور الأنظمة المركزية 

الحاكمة والمستوى الحضاري  في كل امة وشعب ومجتمع.  
إن المعضلة التي يعاني منها المجتمع العربي هي في تخلف البيئة التي يعيش فيها، 
والتي من خلالها ينظر إلى حقوق الإنسان وقيمه، هذه النظرة ليست سوى نتيجة لهذه 
البيئة التي تدار من قبل أنظمة مركزية متخلفة، وبسبب ذلك لم يتمكن الإنسان العربي 
من التفكير في إعادة قراءة الأسس والمرتكزات التي تقوم عليها أنظمته المركزية وبيئته 



106

بشكل عام، وبالتالي لم يمنح فرصة لإعادة تدوير تراثه وإنتاجه من جديد.
إن البيئة العربية بحاجة إلى إحداث تغيير أيديولوجي ثوري حقيقي وواقعي، 
لأنها الأرضية التي تتحرك من خلالها الأنظمة المركزية التي تدير كافة أوجه النشاط 
والحركة والحياة بشكل عام في المجتمع العربي، فان حدث ذلك أصبحت البيئة العربية 
تدار من قبل أنظمة مركزية متطورة وقوية، قادرة على منح الإنسان حقوقه وحرياته 
تجديدا  ممارستها  تصبح  بحيث  جديد،  من  وتدويرها  وتاريخه  تجاربه  قراءة  وإعادة 
وتطويرا وتنمية دائمة ومستمرة للحياة الإنسانية، تماما مثلما يحدث اليوم في الغرب، 
فالبيئة  هي المصنع والمنتج للإنسان والأنظمة التي تحكمه وفيها يدور التراث وتتحرك 

الحداثة.
التجديد والابتكار، وعدم  العربية هو عدم قدرتها على  البيئة  منه  تعاني  ما  إن 
إعادة قراءة الموروث والتاريخ وتجديد مفاهيم وثقافة وتطبيق القيم، مما جعل الإنسان 
التطور  على  قادر  غير  والاجتماعي  والاقتصادي  والحقوقي  السياسي  بنظامه  العربي 
والآراء  والمعلومات  الأفكار  من  الجارف  والسيل  التقنية  مع  والتعامل  والنهضة 
والقوالب الفلسفية والفكرية والثقافية، فتأخر وتخلف، بينما نهض الغرب وتقدم في 

فترة قياسية بعد أن أزاح عن كاهله كافة معوقات النهضة والتطور.
المختلفة  الإنسان  وحقوق  والحرية  والمساواة  كالعدالة  الإنسانية  القيم  إن 
كأصول عامة متفق عليها بين مختلف الأمم، ولكنها بمفاهيمها وتطبيقاتها ونزعتها 
على  والأرضية  السماوية  الأديان  مختلف  بين  واختلاف  خلاف  محل  الأيديولوجية 
السواء، ففي المسيحية واليهودية والإسلام الكثير من التعاليم والتوجيهات التي تحث 
على احترام الإنسان والسعي من اجل تأصيل قيمه واعتبارها أصول الحياة في المجتمع 
البشري، بيد إن المعضلة تكمن في تطبيق تلك القيم الاجتماعية على مختلف الصعد، 
والثقافات  والأعراق  المعتقدات  وتباين  والفئات  والطبقات  الشرائح  تعدد  ظل  في 
والأنماط، وطبيعة المرحلة الحضارية التي يتحرك من خلالها  المجتمع، والتي جاءت 



107صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

كامتداد طبيعي للتطورات والمتغيرات الهائلة التي طرأت على الفكر الإنساني خلال 
في  الملموس  والتقدم  والحركة  بالنشاط  مليئة  كانت  التي  المتعاقبة  التاريخية  الحقب 

مختلف المجالات الحيوية.
على  تكون  ما  عادة  والتي  ما  مجتمع  بها  يؤمن  التي  الدينية  التعاليم  فان  لذلك 
شكل نصوص جامدة،  يجب أن تجد البيئة التي تتعامل معها بتلقائية وانسيابية ومرونة، 
قراءتها  إعادة  أي  مستوى،  أي  على  والتأصيل  والتجسيد  للتطبيق  طريقها  تجد  حتى 
فيها، وبما إن هذه  تبلورت  التي  الزمنية والمكانية  وتدويرها وإخراجها من مرحلتها 
النصوص أسيرة مكانها وزمانها ولحظتها الزمنية العابرة فانه من غير الممكن تجسيدها 
كدلالة وقصد واثر ونتيجة، انطلاقا من الإدراك النسبي لمقاصدها وأهدافها، وذلك 
قيم  إيجاد  بد حينئذ من  تكونها،  ولا  المعاصرة عن زمن  الحقبة الحضارية  لاختلاف 
المسار والمستوى والهدف، من واقع احتياجات ومتطلبات   أخرى جديدة على نفس 
الإنسان المعاصر وتجاربه التاريخية ومرحلته الحضارية التي يعيشها، إضافة إلى إعادة  
قراءتها  ومحاولة عصرنتها، باعتبارها نصوص تحمل معها عنصر الاستمرارية، لأنها 
كانت  أنها  إلا  الأحيان،  اغلب  في  للفناء  قابلة  غير  وتلازمية،  دائمة  قيمة  إلى  تهدف 
تدويرها  في  تتركز  الفكر   وظيفة  فان  لذا  فقط،  معين  ومكان  ووضع  بزمن  خاصة 
نقلها من زمنها ومكانها وتركيبها تطبيقا ومفهوما  إنتاجها وبالتالي  وإحيائها وإعادة 
ودلالة إلى زمن آخر حاضر ومعاصر، وهذا ما كان من الأمم السابقة التي استمرت 
حضارتها لمئات السنوات وحضارة الغرب الراهنة، بينما ظلت البيئة  العربية جامدة 
ومتخلفة وغير قادرة على إنتاج قيم ومعطيات جديدة، من ناحية أخرى يمكن القول 
الإنسانية  فالقيم  قيم متجددة،  بالمعنى الحرفي، وإنما  ليست جديدة  القيم الجديدة  إن 
بتغير  تتغير  التي لا  بالوجود الإنساني  واحتياجاته ومتطلباته  عادة ما تكون مرتبطة 
المكان والزمان، وإنما هيئتها وصورتها وتطبيقاتها ومفاهيمها الجزئية المنبثقة عن العقيدة 
السائدة تختلف وتتباين من امة لأخرى، وكلما تعمق الإنسان في اكتشاف ذاته تمكن 



108

يكن  لم  ولكنه  تركيبته،  في  أصلا  موجودة  جديدة  وقيم  جديدة  أفكار  استخراج  من 
يعرفها أو لم يلتفت إليها سابقا أو لم يكن قد اوجد لها مسمى وصورة انعكاسية لذهنه 
وأوجه  مؤسساتها  في  وتوظيفها  وبلورتها  وتطويرها  تعريفها  من  خلالها  من  يتمكن 
ما  به  المحيطة   الطبيعية والكونية  والبيئة  الإنسان  ما كان جسم  فإذا  المختلفة،  حياته 

تزال عصية على الاستكشاف فان الذات الإنسانية لا تشد عن ذلك.

ر�ضية  ديان ال�سماوية والأ ن�سانية في ن�صو�ص الأ     القيم الإ

القيم  وكافة  والمساواة  والعدالة  الحرية  إلى  تدعوا  نصوص  الإسلام  في  إن 
والتركيبة  البشرية  الطبيعة  من  جزء  وجوهرها  أصلها  في  هي  التي  النبيلة،  الإنسانية 

الأساسية للإنسان، يقول الله سبحانه وتعالى في محكم كتابه:  
ا خَلَقْنَاكُمْ مِنْ ذَكَرٍ وَأُنْثَى وَجَعَلْنَاكُمْ شُعُوباً وَقَبَائلَِ لتَِعَارَفُوا  ا النَّاسُ إنَِّ َُّه }يَا أَي

إن أكرمكم عند الله اتقاكم{ )الحجرات/ 13(.
َ يَأْمُرُ باِلْعَدْلِ وَاِلإحْسَانِ{ )النحل/90(.  }إنَِّ اللّه

أَن  دِيَارِكُمْ  ن  مِّ رِجُوكُم  ْ ْ يُخ وَلَم ينِ  الدِّ يُقَاتلُِوكُمْ فِي   ْ لَم ذِينَ  الَّ عَنِ   ُ اللَّه يَنْهَاكُمُ  }لَا 
ُقْسِطِيَن{ )الممتحنة /8(. ُِحبُّ الْم ََّه ي وهُمْ وَتُقْسِطُوا إلَِيْهِمْ إنَِّ الل ُّ تَبَر

{ )البقرة /256(. شْدُ مِنَ الْغَيِّ ََّنيَ الرُّ ب ينِ قَد تَّ }َلا إكِْرَاهَ فِي الدِّ
نَّا  زَيَّ ِْر عِلْمٍ كَذَلكَِ  َ عَدْوًا بغَِي واْ اللّه فَيَسُبُّ  ِ يَدْعُونَ مِن دُونِ اللّه ذِينَ  الَّ واْ  تَسُبُّ َلاَ  }و
ئُهُم بمَِا كَانُواْ يَعْمَلُونَ{ )الأنعام / 108(.  رْجِعُهُمْ فَيُنَبِّ ِِّهم مَّ ةٍ عَمَلَهُمْ ثُمَّ إلَِى رَب لكُِلِّ أُمَّ

مِنْهُمْ{  ظَلَمُوا  ذِينَ  الَّ إلَِّا  أَحْسَنُ  هِيَ  تيِ  باِلَّ إلَِّا  الْكِتَابِ  أَهْلَ  ادِلُوا  َُج ت }وَلَا 
)العنكبوت/ 46(.

إنَِّ  أَحْسَنُ  تيِ هِيَ  باِلَّ ُم  سَنَةِ وَجَادِلْه َْح َْموْعِظَةِ ال وَال ِْحكْمَةِ  رَبِّكَ باِل }ادْعُ إلِِى سَبيِلِ 
ُهْتَدِينَ{ )هود/ 25ـ28(. رَبَّكَ هُوَ أَعْلَمُ بمَِن ضَلَّ عَن سَبيِلِهِ وَهُوَ أَعْلَمُ باِلْم

بِّكُمْ فَمَن شَاء فَلْيُؤْمِن وَمَن شَاء فَلْيَكْفُرْ{ )الكهف/ 29(. قُّ مِن رَّ َْح }وَقُلِ ال



109صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

 * أَعْبُدُ  مَا  عَابدُِونَ  أَنتُمْ  وَلَا   * تَعْبُدُونَ  مَا  أَعْبُدُ  لَا   * الْكَافِرُونَ  ا  َُّه أَي يَا  }قُلْ 
َ دِينِ{ )سورة  دِينُكُمْ وَلِي لَكُمْ  أَعْبُدُ *  مَا  أَنتُمْ عَابدُِونَ  مْ * وَلَا  ا عَبَدتُّ أَنَا عَابدٌِ مَّ وَلَا 

الكافرون(. 
ِ{ )الأنفال/ 61(.  لْ عَلَى اللّه ََها وَتَوَكَّ لْمِ فَاجْنَحْ ل }وَإنِ جَنَحُواْ للِسَّ

ةً{ )البقرة/ 208(. لْمِ كَآفَّ ذِينَ آمَنُواْ ادْخُلُواْ فِي السِّ ا الَّ َُّه }يَا أَي
ومن آيات المساواة في الإنجيل: »فمن بدء الخليقة جعلُهما الله ذكراً وأُنثى » في 
الزواج:« فيصير الاثنان جسداً واحدا، ما يجمعه الله لا يفرقه إنسان ».... نشيد مريم: 
عروشهم،  عن  الجبابرة  وأنزل  قلوبهم،  في  المتكبرينَ  فبدد  الرب،،،،  نفسي  »تعظم 
ورفع المستضعفين »......«... سألت الجموعُ يسوع: »ماذا نعمل؟ أجابهم: »من كان 
الآخرين«... وقوله   فيه  فليشارك  له، ومن عنده طعام  ثوب  فليعط من لا  ثوبان  له 
»مسحني الرب لأبشر المساكين، أرسلني لأنادي الأسرى بالحرية، وللعميان بعودة 
البصر إليهم، لُأحررَ المظلومين«... وقوله »من أراد أن يكونَ عظيمًا فيكم، فلُيَكُنْ لكم 
خادماً«.... وقوله »إن أردت أن تكون كاملًا فأذهب وبع أملاكك وأعط للفقراء«.... 
»تحب قريبك كنفسك«  وقوله »روحُ الربَ علّي لأنه مسحني لُأبشَر المساكيَن، أرسلني 
لأنادي للأسرى بالحريةِ، وللعميان بعودة البصر إليهم« وقوله : »إن تبثم في كلامي 
فتكونون تلاميذي وتعرفون الحق والحق يحرركم فان حرركم الابن فبالحقيقة تكونوا 
أحرار« وعن بوليس الرسول في رسالته إلى أهل غلاطة:« فاثبتوا إذا في الحرية التي 
قد حررنا المسيح بها ولا ترتبكوا أيضا بنير عبودية« وعن القسيس مكسيسموس: إذا  
الطبيعة الإلهية حرف فالصورة أيضا  الطبيعة الإلهية وإذا كانت  كان الإنسان صورة 
كذلك »وعن القديس غريغورس بالاماس« أما نيران الجحيم فقد وصمت للشيطان 
لا للإنسان، وإنما بمليء حرية البشر يختاروا أن يسكنوا في الجحيم مع الشياطين، والله 
ترك للإنسان حرية الاختيار بين الحياة والموت« ويقول باسيسلوس الكبير: »الله ليس 
سببا لعذابات الجحيم بل نحن أنفسنا لان أصل الخطيئة وجذرها كائنتان في حريتنا 



110

وإرادتنا« 
نشأتها  منذ  غرست  فاليهودية  المضمار،  هذا  في  أيضا  نصوص  اليهودية  وفي 
على  بالجزاء  ونادت  بالناس،  العناية  وقواعد  المصلحة  اعتبارات  أتباعها  نفوس  في 
الفضيلة والعقاب على الرذيلة، هذا بالنظر إلى الديانة اليهودية في أصولها الأولى، من 
ذلك  »تعلموا فعل الخير، كرسوا أنفسكم لطلب الحق، قوّموا الخاطئين، حافظوا على 

حقوق اليتيم، دافعوا عن حقوق الأرملة«. 
بيد إن ما يمكن تسجيله إن هذه النصوص لا يمكن الجزم بمقاصدها الكلية 
على  مباشرة  وغير  مباشرة  بطريقة  أثرت  لقد  نعم  الواقعي،  العملي  ونطاقها  الشاملة 
بحد  أنها  إلا  المعاصر،  العالمي  الحقوقي  النظام  بلورة  في  وساهمت  البشري  التفكير 
ذاتها لم تكن جزء مباشرا منه ولكنها قطعا كانت مرتكزا من مرتكزاته الأيديولوجية، 
فبناء أي نظام حقوقي أو قانوني أو اجتماعي أو سياسي، لا بد أن يكون مؤسسا على 
خلفية تاريخية ودينية وعقائدية معينة ـعلاوة على ارتباطه المباشر وغير المباشر بالفطرة 
البشرـ   بني  بين  المشتركة  والقواسم  بالبداهة  تعرف  التي  الآدمية  والطبيعة  الإنسانية 
وهذه النصوص ثم توظيفها في بناء النظام الحقوقي العالمي، سواء اقر  مشرعوه أم لا، 
لأنهم في نهاية الأمر لا ينطلقون من الفراغ بل بخلفيات تأثروا  بها وأصبحت جزء لا 
يتجزأ من ثقافتهم العامة وتركيبتهم الذهنية والسيكيولوجية والمعرفية  الشاملة، حيث 
التاريخية  والتراكمات  الدينية  والتعاليم  الايديولوجيا  تأثير  بأي حال تجنب  يمكن  لا 
والبيئة الاجتماعية والتجارب التي تنتقل عبر الأجيال والأمم  عند وضع أي نظام ما 
سواء كان سياسيا أم دينيا أم حقوقيا أم قانونيا أم اجتماعيا، إن هذه التعاليم التي جاءت 
والمصلحين  الفلاسفة  نضال  على  علاوة  أتباعها،  لدى  المقدسة  السماوية  الكتب  في 
العالم  في  والسماويين  الأرضيين  والأنبياء  والسياسيين  والعسكريين  المدنيين  والقادة 
الطموحات  العلوم والمعارف والأفكار وتشابه  وتراكم الخبرات الإنسانية، وتداول 
النظام  بلورة  في  مباشرة  وغير   مباشرة  بطريقة  جميعها ساهمت  البشرية،  والتطلعات 



111صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

البشرية عبر  نتاج لكافة الجهود  ببساطة ليس سوى  العالم، لأنه  المعاصر في  الحقوقي 
تاريخها الطويل. 

القيم  تجسد  التي  المواقف  من  الكثير  وإتباعهم  الأديان  مؤسسي  سيرة  في  إن 
الإنسانية وهي كذلك جزء لا يتجزأ من طبيعة الإنسان وخلقته ومعدنه، ففي إلانجيل، 
لا يمكن للباحث أن يقرا كلمة »كافر« أبدا، لأنها  لم تكن منسجمة مع رسالة المسيح 
  المسيح  على  الفريسيون���  اعترض  فحين  والرحمة،  والعفو  للمحبة  الداعية 
مُوا مَا هُوَ:  لإهتمامه بالعصاة والكفار، وقارنوا أنفسهم بهم قال لهم: »فَٱذْهَبُوا وَتَعَلَّ

وْبَةِ«. ْ آتِ لَأدْعُوَ أَبْرَاراً بَلْ خُطَاةً إَىل ٱلتَّ ِّينَ َمل ةً لَا ذَبيِحَةً، لأ َْمحَ  إِّين أُرِيدُ ر
والإسرائيلي  بحق  العالم  سيد  »الروماني  المسيح:  حياة  كتابه  في  العقاد  يقول 
سيد العالم بحق، اليوناني والأسيوي والمصري كل منهم سيد الأمم وكل منهم مثال 
الهمجية، والمولى يخرج العبد من زمرة الآدميين والعبد يمقت السيد مقت الموت أو 
يفضل الموت على الرق الذي يجمع عليه بين الذل والألم والجوع، وأبناء الأمة الواحدة 
طوائف تشيع بينها التهم وتعمها البغضاء، ويأتي إلى هؤلاء البشير المنظور فماذا يقول 
أفضل  الإنسان، وان الحب  ابن  وانه هو  الإنسان  بني  الله رب  إن  يقل لهم  لم  أن  لهم 
إن  أن تعطي من يسألك وأكرمه  الكرم  الفضائل وأفضل الحب حب الأعداء، وان 
تعطي فوق ما تسال وان تعطي بغير سؤال، وان ملكوت السماوات لا تفتحه الأموال 
وان ما لقيصر لقيصر وما لله لله، وان المجد الذي يتنازعه طلابه لا يستحق أن يطلب وان 
المجد الذي يستحق أن يطلب لا موضع فيه لنزاع« وعنه  )أيها السامعون: أحبوا 
أعداءكم، أحسنوا إلى مبغضيكم، باركوا لاعنيكم. اطلبوا المغفرة لمن يسيئون إليكم. 
من لطمك على خدك الأيمن فحول له الأيسر. ومن أخذ رداءك فأمنحه ثوبك، وكل 
من سألك أعطه. ومن أخذ ما في يدك فلا تطالبه، ما تريدون أن يصنعه الناس لكم 
فاصنعوه لهم أنتم، وأي فضل لكم إن أحببتم الذين يحبونكم ؟ إن الخطاة ليحبون من 

���	فرقة يهودية عاصرت المسيح ، تعريب الكلمة/ الفريسيون، تعني الأتقياء.



112

يحبونهم، وأي فضل لكم إن أقرضتم من يردون قرضكم ؟ إن الخطاة ليقرضون من 
 : يقرضهم، بل تحبون أعداءكم وتحسنون وأنتم لا ترجون أجركم..( وعنه أيضا
إن أخطا أخوك فوبخه وان تاب فاغفر له، وان أخطا إليك سبع مرات وتاب إليك 
سبع مرات فتقبل منه توبته » وقال  لقوم أيقنوا أنهم أبرار واحتقروا المشهورين 
بالذنوب:« )صعد اثنان إلى الهيكل ليصليان فريسي وعشار فأما الفريسي فراح يقول 
في صلاته: حمداً لك يا إلهي ! إنني لست كسائر هؤلاء الخاطئين الظالمين الزناة، ولا 
أقتنيه. وأما  اليوم مرتين وأودي حق العشر عن كل ما  كمثل ذلك العشار أصلي في 
العشار فوقف من بعيد لا يقدر أن يرفع عينيه إلى السماء، وقرع صدره، وابتهل إلى 
الله: ارحمني يا إلهي أنا الخاطئ. فهبطا إلى بيتهما هذا مستجاب له، وذلك غير مبرور(، 
وعن المسيح  انه قال: »إنسانا خرج عليه اللصوص في الطريق فسلبوه وضربوه 
وتركوه بين الحياة والموت وعبر به كاهن فأهمله ومضى في طريقه، وجاء لاوي فمضى 
ولم يلتفت إليه، ولكن سامريا رآه فأشفق عليه وضمد جراحه واركبه على دابته واتى 
لينفقهما  دينارين  سفره  عند  الفندق  لصاحب  أخرج  ثم  عنايته،  وأولاه  فندق  إلى  به 
عليه ويعنى به، ومهما ينفق عليه فهو موفيه عند مرجعه.. أي هؤلاء الثلاثة اقرب إلى 
ذلك الصريع الجريح؟« وعن بولس الرسول انه  قال »استغيرت نفسي للجميع لكي 
اربح الأكثرين وصوت لليهودي كيهودي لأرجو اليهود، وللناموسيين كالناموسين 
ولغيرهم كأني بغير ناموس.. صرت لكل كل شي لعلي استخلص من كل حالا قوما« 

وعن المسيح »من أخد منك ردائك فأعطه قميصك مع الرداء«. 
رِيقِ الَّذِي  هِ ِيف الطَّ ُحَارَبَةِ عَدُوِّ ومن التوراة نصوص مقاربة: »إذَِا خَرَجَ شَعْبُكَ ِمل
ا وَالْبَيْتِ الَّذِي بَنَيْتُهُ لاسْمِكَ،   ََهت  ْ تيِ اخْتَر َْملدِينَةِ الَّ بِّ نَحْوَ ا وْا إَىل الرَّ تُرْسِلُهُمْ فِيهِ، وَصَلَّ
هُ لَيْسَ  عَهُمْ وَاقْضِ قَضَاءَهُمْ.  إذَِا أَخْطَأُوا إلَِيْكَ، لَأنَّ ُّ مْ وَتضََر ُ َهتَ ءِ صَلا َام فَاسْمَعْ مِنَ السَّ
أَرْضِ  وَسَبَاهُمْ، سَابُوهُمْ إَىل  الْعَدُوِّ  أَمَامَ  وَدَفَعْتَهُمْ  عَلَيْهِمْ  طِئُ، وَغَضِبْتَ  ْ إنِْسَانٌ لَا ُخي
وَرَجَعُوا  إلَِيْهَا  يُسْبَوْنَ  تيِ  الَّ الَأرْضِ  مِْ ِيف  قُلُوِهب إَىل  وا  رَدُّ فَإذَِا  قَرِيبَةً،   أَوْ  بَعِيدَةً   ، الْعَدُوِّ



113صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

جْنَا وَأَذْنَبْنَا.  وَرَجَعُوا إلَِيْكَ  عُوا إلَِيْكَ ِيف أَرْضِ سَبْيهِِمْ قَائلِِيَن: قَدْ أَخْطَأْنَا وَعَوَّ َّ وَتضََر
وْا إلَِيْكَ نَحْوَ  ذِينَ سَبَوْهُمْ، وَصَلَّ مِْ وَمِنْ كُلِّ أَنْفُسِهِمْ ِيف أَرْضِ أَعْدَائهِِمُِ الَّ مِنْ كُلِّ قُلُوِهب
تَ وَالْبَيْتِ الَّذِي بَنَيْتُ لاسْمِكَ،   ْ تيِ اخْتَر َْملدِينَةِ الَّ تيِ أَعْطَيْتَ لآبَائهِِمْ، نَحْوَ ا أَرْضِهِمُِ الَّ
عَهُمْ وَاقْضِ قَضَاءَهُمْ،  وَاغْفِرْ لشَِعْبكَِ  ُّ مْ وَتضََر ُ َهتَ ءِ مَكَانِ سُكْنَاكَ صَلا َام فَاسْمَعْ ِيف السَّ
ذِينَ  الَّ أَمَامَ  ةً  َْمحَ  ر وَأَعْطِهِمْ  إلَِيْكَ،  ا  َِهب  أَذْنَبُوا  تيِ  الَّ مِِ  ذُنُوِهب ِيعَ  َمجَ و إلَِيْكَ،  بهِِ  أَخْطَأُوا  مَا 
، مِنْ وَسَطِ كُورِ  َْرص ذِينَ أَخْرَجْتَ مِنْ مِ مْ شَعْبُكَ وَمِيَراثُكَ الَّ ُ َّهنَ وهُمْ،  لأ ُ َمح ْ يََر سَبَوْهُمْ ف
ائيِلَ، فَتُصْغِيَ  َْرس عِ شَعْبكَِ إ ُّ عِ عَبْدِكَ وَتضََر ُّ ِ نَحْوَ تضََر دِيدِ.  لتَِكُونَ عَيْنَاكَ مَفْتُوحَتْنيَ َْحل ا
َامَ  ِيعِ شُعُوبِ الَأرْضِ، ك مْ لَكَ مِيَراثًا مِنْ َمج ُ إلَِيْهِمْ ِيف كُلِّ مَا يَدْعُونَكَ،  لَأنَّكَ أَنْتَ أَفْرَزَْهت

.» بَّ َْرص يَاسَيِّدِي الرَّ مْتَ عَنْ يَدِ مُوسَى عَبْدِكَ عِنْدَ إخِْرَاجِكَ آبَاءَنَا مِنْ مِ تَكَلَّ
َ ذِرَاعَهُ،  عَلُ الْبشََر ْ َجيَ َىلَ الِإنْسَانِ، و جُلُ الَّذِي يَتَّكِلُ ع : مَلْعُونٌ الرَّ بُّ هكَذَا قَالَ الرَّ
بَلْ   ، ُ ْريَْخل  ا جَاءَ  إذَِا  يَرَى  وَلَا  الْبَادِيَةِ،  ِيف  الْعَرْعَرِ  مِثْلَ  وَيَكُونُ  قَلْبُهُ.  ِيدُ  َحي بِّ  الرَّ وَعَنِ 
َىلَ  يَتَّكِلُ ع الَّذِي  جُلُ  الرَّ مُبَارَكٌ  مَسْكُونَةٍ.   َْريَ   أَرْضًا سَبخَِةً وَغ ةِ،  يَّ ِّ الْبَر ةَ ِيف  رَّ َْحل يَسْكُنُ ا

كَلَهُ. بُّ مُتَّ ، وَكَانَ الرَّ بِّ الرَّ
»لا تقتل/لا تجني على أحد تشتهي بيت قريبك«.

يملكه  ما  كل  حماره،  عجله،  خادماته،  خدمه،  قريبك،  امرأة  تشتهي  »لا 
قريبك«.

»هوذا ما أحسن وما أجمل أن يسكن الإخوة معاً«.
»لا تنتقم ولا تحقد على أبناء شعبك... أنا الرب«.

»إذا صادفت ثور عدوك أو حماره شارداً تردّه إليه«.
عمل  صورته  على  الله  لأن  دمه.  يسفك  بالإنسان  الإنسان  دم  »سافك 

الإنسان«.
وفي سيرة النبي  وأهل بيته وصحابته الكثير من الروايات والمواقف والسير 



114

التي تجسد بوضوح القيم الإنسانية كالحرية والعدالة والمساواة، لا سيما في سيرة الخلفاء 
الراشدين  وفيما يلي الكثير من هذه النماذج المتميزة، التي يمكن اعتبارها مدخلا 
أساسيا ومنطلقا قويما لبلورة القيم الإنسانية وتجسيدها في البيئة العربية في هذا القرن، 
من  والخروج  والتقدم  والتطور  للنهضة  حتمية  ضرورة   القيم  هذه  فيه  غدت  الذي 
التخلف والانحطاط الحضاري والإنساني الذي تعيشه الأمة العربية، فالقيم الإنسانية 
في صيغها ومفاهيمها  المعاصرة ليست سوى نتيجة لكفاح وتضحيات كافة شعوب 

وأمم الأرض ومنها الأمة العربية.  
وفي المساواة ورد عن النبي  قوله: »والذي نفس محمدٍ بيده، لو أن فاطمةَ 

بنت محمدٍ سرقتْ لقطعتُ يدها«. 
الصديق  بكر  أبو  الأول  الخليفة  عن  ورد  والضمير  والدين  العبادة  حرية  وفي 
وصيته لجيش أسامه بن زيد: »لا تقتلوا طفلًا ولا امرأةً ولا شيخاً، ولا تقطعوا شجرةً 
ولا تحرِقوا زرعاً ولا تهدِمْوا بيتاً.... وستجدون رِجالًا قطعوا أنفسهم في الصوامع، 

فَدَعُوهم وما قَطَعُوا أنفسَهم إليه«. 
وفي الحديث النبوي )في خطبة الوداع( »أيها الناس إن ربكم واحـد، وإن أباكم 
واحد، لا فضل لعربي على أعجمي، ولا لأعجمي على عربي ولا لأسود على أحمر ولا 

لأحمر على أسود إلا بالتقوى، ألا هل بلغت ؟ اللهم فاشهد«.
مما يروى عنه  في هذا الشأن : انه  بينما كان يقسم قسما إذ جاءه رجل 
من بني تميم يدعى ذا الخويصره فقال اعدل يا محمد فقال  قد عدلت فقال له ثانية 
اعدل يا محمد فقال  ويلك ومن يعدل إن لم اعدل ؟ فقام عمر بن الخطاب فقال ائذن لي 
أن اضرب عنقه فقال له الرسول : دعه«��� وعن سعيد الخدري قال بعث علي إلى 
رسول الله  من اليمن بذهب في آدم فقسمها رسول الله  بين زيد الخيل والأقرع 
المهاجرين والأنصار  أناس من  فقال  بن علاثه.  بن حابس وعيينه بن حصن وعلقمه 

���	بحار الأنوار ج33 ص 339.



115صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

نحن أحق بهذا. فبلغ ذلك النبي  فشق عليه وقال ألا تأمنوني وأنا أمين من في السماء 
يأتيني خبر من في السماء صباحا ومساء؟، فقام إليه نأتي العينين مشرف الوجنتين ناشز 
النبي  اتق الله فقال  يا رسول الله  الرأس مشمر الإزار فقال  اللحية محلوق  الوجه كث 
 او لست بأحق أهل الأرض أن اتقي الله ثم أدبر فقام إليه خالد أبن الوليد »سيف 
الله المسلول« فقال يا رسول الله ألا اضرب عنقه؟ فقال لا لعله يصلي. قال انه رب مصل 
يقول بلسانه ما ليس في قلبه. قال إني لم أؤمر أن اشق قلوب الناس«��� وقال العسقلاني 
في إصابته: في ترجمة سرحوق المنافق: انه أتي به ليقتل، قال رسول الله  هل يصلي؟ 

قالوا: إذا رآه الناس؟ قال: إني نهيت أن اقتل المصلين«.
ـ جاء في صحيح البخاري بسنده عن جابر بن عبد الله قال »مر بنا جنازة فقام 
لها النبي  وقمنا به، فقلنا يا رسول الله إنها جنازة يهودي! قال: إذا رأيتم الجنازة 

فقوموا«.
وفي البخاري أيضا »كان سهل بن حنيف وقيس بن سعد قاعدين بالقادسية  	ـ
فمروا عليهما بجنازة، فقاما، فقيل لهما: إنها من أهل الأرض، فقالا: إن النبي مرت به 

جنازة فقام، فقيل له: إنها جنازة يهودي، فقال: أليست نفسا«.
ـ وفي رواية إن النبي  قام لجنازة يهودي فقيل له إنها جنازة يهودي فقال: 

أليست نفسا.���
يا رسول الله إنها  به جنازة فقام لها فقلنا   مرت  ـ في رواية إن رسول الله 

جنازة يهودي فقال إن الموت فزع فإذا رأيتم جنازة فقوموا لها«��� 
ـ عن الرسول : »من آذى دميا فقد آذاني«. 

ـ روي أن غلاما لابن عباس ذب حشاه فقال له ابن عباس: إذا سلخت فابدأ 
  بجارنا اليهودي، ثم كررها حتى قال له الغلام: لم تقول هذا؟ فقال: أن رسول الله

���	صحيح ابن حيان ج1 ص  206.
���	صحيح البخاري ج1 ص 228.

���	السنن الكبرى ج4 ص26.



116

لم يزل يوصينا بالجار حتى خشينا انه يورثه.
الحارث،  أبي  الأسقف  إلى   : نجران  لنصارى    النبي   عهد  في  جاء  ومما 

وأساقفة نجران وكهنتهم ومن تبعهم ورهبانهم:
ورهبانيتهم،  وصلواتهم  بيعهم  من  وكثير،  قليل  من  أيديهم  تحت  ما  لهم  »إن 
وجوار الله ورسوله، لا يغير أسقف من أسقفيته، ولا راهب من رهبانيته، ولا كاهن 
من كهانته ولا يغير حق من حقوقهم ولا سلطانهم، ولا شي مما كانوا عليه، على ذلك 
ولا  بظلم  مثقلين  غير  عليهم  فيما  واصطلحوا  نصحوا  ما  أبدا،  ورسوله  الله  جوار 

ظالمين«.���
ومن عهد النبي  إلى يهود بني عوف :

دينهم،  وللمسلمين  دينهم،  لليهود  المؤمنين:  مع  أمة  عوف  بني  يهود  »وإن 
بيته،  وأهل  نفسه،  إلا  يوتغ  لا  فأنه  أثم،  أو  ظلم،  من  إلا  وأنفسهم،  ومواليهم، 
وعلى  نفقتهم،  اليهود  على  وإن  عوف...   بني  ليهود  ما  مثل  النجار  بني  ليهود  وإن 
بينهم  الصحيفة، وإن  أهل هذه  النصر على من حارب  بينهم  نفقتهم، وإن  المسلمين 
النصح والنصيحة والبر دون الإثم، وإنه لم يأثم امرؤ بحليفه، وإن النصر للمظلوم، 
وإن اليهود ينفقون مع المؤمنين ماداموا محاربين، وإن يثرب حرام جوفها لأهل هذه 
الوثيقة  هذه  على  تعليقه  في  الدين  شمس  مهدي  محمد  الشيخ  يقول  الصحيفة...«. 
»إن هذا النص يدل على إن الإسلام يقبل فكرة تأسيس مجتمع سياسي متنوع في دولة 
المواطنة  فيها بحق  الجميع  يتمتع  واحدة، ونظام حكم واحد، على أساس الإسلام، 
الكاملة، ولا يشترط لإقامة الدولة أن تكون لمجتمع إسلامي نقي خالص... وهذه 
العبارة )أمة مع المؤمنين( ذات دلالة عظيمة الأهمية، فإن الظاهر منها كونهم يشكلون 
امة بالمعنى السياسي، وقوله: )لليهود دينهم وللمسلمين دينهم( يظهر عنصر التنوع في 
المجتمع، فيكون المجتمع الجديد امة واحدة بالمعنى السياسي، متنوعة الانتماء الديني، 

���	دراسات في ولاية الفقيه  ج2 ص 752.



117صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

لأنها تتشكل من أمتين بالمعنى العقيدي«.
ومن سيرة النبي  في المساواة ونبذ العصبية القومية والقبلية والعرقية: 

1ـ قال النبي : »إن اّهلل تبارك وتعالى قد أذهب بالإسلام نخوة الجاهلية، 
وتفاخرها بآبائها، ألا إن الناس من آدم، وآدم من تراب، وأكرمهم عند اّهلل أتقاهم«

  : جلس جماعة من أصحاب رسول اّهلل  2ـ قال الإمام محمد الباقر 
ينتسبون ويفتخرون، وفيهم سلمان. فقال عمر: ما نسبك أنت يا سلمان وما أصلك؟ 
، كنت ضالًا فهداني اّهلل بمحمد. وكنت عائلًا فأغناني اّهلل  فقال: أنا سلمان بن عبد اّهلل

بمحمد، وكنت مملوكاً فأعتقني اّهلل بمحمدٍ، فهذا حسبي ونسبي ياعمر.
ثم خرج رسول اّهلل ، فذكر له سلمان ما قال عمر وما أجابه، فقال رسول 
اّهلل  قال  عقله،  وأصله  خُلقه،  ومروءته  دينه،  المرء  حَسب  إن  قريش  معشر  »يا   : اّهلل
ن ذَكَرٍ وَأُنثَى وَجَعَلْنَاكُمْ شُعُوبًا وَقَبَائلَِ لتَِعَارَفُوا  ا النَّاسُ إنَِّا خَلَقْنَاكُم مِّ َُّه تعالى: }يَا أَي

ََّه عَلِيمٌ خَبيٌرِ{. َِّه أَتْقَاكُمْ إنَِّ الل إنَِّ أَكْرَمَكُمْ عِندَ الل
ثم أقبل على سلمان فقال له: »إنّه ليس لأحد من هؤلاء عليك فضل إلا بتقوى 

اّهلل عز وجل، فمن كنت أتقى منه فأنت أفضل منه«.
 ، قال: »وقع بين سلمان الفارسي  4ـ وعن جعفر الصادق عن أبيه عن جده
وبين رجل كلام وخصومة، فقال له الرجل: من أنت يا سلمان؟ فقال سلمان: أمّا أولي وأولك 
فنطفة قذرة. وأمّا آخري وآخرك فجيفة منتنة، فإذا كان يوم القيامة، ووضعت الموازين، فمن 

ثقل ميزانه فهو الكريم، ومن خفّ ميزانه فهو اللئيم(.
5ـ قوله :  لا فضل لعربي على أعجمي إلا بالتقوى.

6ـ قوله  »إنما هلك من كان قبلكم لأنهم كانوا إذا أذنب الضعيف فيهم عاقبوه 
وإذا أذنب الشريف فيهم تركوه والله لو سرقت فاطمة بنت محمد لقطعت يدها«  

7ـ روى الحافظ ابن عساكر قال: جاء قيس بن مطاطية إلى حلقة فيها سلمان 



118

الفارسي، وصهيب الرومي، وبلال الحبشي. فقال: هؤلاء الأوس والخزرج قد قاموا 
بنصرة هذا الرجل )يعني النبي( فما بال هذا وهذا ؟ )مشيراً إلى غير العرب من الجالسين( 
فقام إليه معاذ بن جبل ، فأخذ بتلابيبه، ثم أتى النبي  فاخبره بمقاله. فقام 
أتى المسجد ثم نودي: الصلاة جامعة، فاجتمع   مغضباً، يجر رداءه حتى  النبي 
وليست  واحد،  الدين  وإن  واحد،  الرب  إن  الناس  أيها  »يا  قائلًا:  فخطبهم  الناس 

العربية بأحدكم من أب ولا أم، وإنما هي اللسان، فمن تكلم العربية فهو عربي«.
8ـ وعن جابر بن عبد الله الأنصاري قال: خطبنا رسول الله  في أوسط أيام 
التشريق خطبة الوداع فقال: »يا أيها الناس إن ربكم واحد، وإن أباكم واحد، ألا لا 
فضل لعربي على أعجمي، ولا لأعجمي على عربي، ولا لاحمر على اسود، ولا لأسود 
على احمر إلا بالتقوى، إن أكرمكم عند الله اتقاكم، ألا هل بلّغت ؟ قالوا: بلى يا رسول 

الله، قال: فليبّـلغ الشاهد الغائب«.
النبوية بـ »دستور الدولة  ودون فيما يعرفه بعض المؤرخين المعاصرين للسيرة 
الإسلامية الأولى«  قواعد محورية للنظام السياسي والاجتماعي والديني والأخلاقي 
ذات  إنسانية  قيم  شك  دون  ويضم  الوقت،  ذلك  في  العربي  الإسلامي  للمجتمع 
التي جاءت  الهائلة  الثورية  النزعة  تعبر عن  المصداقية،  عالية  وتربوية  أخلاقية  أبعاد 
من  والمسلمين  المؤمنين  بين    النبي  محمد  من  كتاب  هذا   « الإسلامية  الديانة  بها 
قريش ويثرب ومن تبعهم فلحق بهم وجاهد معهم، أنهم أمة واحدة من دون الناس 
والمهاجرون من قريش على ربعتهم ـ أي على حال إخوانهم في الإسلام ـ فلا فضل 
لهم على غيرهم لأنهم من قريش ـ أي من قبيلة رسول الله  يتعاقلون بينهم، وهم 
يفدون عانيهم ـ أي أسيرهم ـ بالمعروف والقسط بين المؤمنين وبنو عوف على ربعتهم 
يتعاقلون معاقلهم ـ جمع معقلة وهي الديةـ الأولى وكل طائفة تفدي عانيها بالمعروف 
والقسط بين المؤمنين وبنو ساعده على ربعتهم يتعاقلون معاقلهم الأولى، وكل طائفة 
منهم تفدي عانيها بالمعروف والقسط بين المؤمنين، وبنو الحرث على ربعتهم يتعاقلون 



119صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

معاقلهم الأولى، وكل طائفة تفدي عانيها بالمعروف والقسط بين المؤمنين، وبنو جشم 
بالمعروف  عانيها  تفيدي  منهم  طائفة  وكل  الأولى،  معاقلهم  يتعاقلون  ربعتهم  على 
والقسط بين المؤمنين، وبنو النجار على ربعتهم يعاقلون معاقلهم الأولى وكل طائفة 
منهم تفدي عانيها بالمعروف والقسط بين المؤمنين، وبنو عمرو بن عوف على ربعتهم 
المؤمنين،  بالمعروف والقسط بين  يتعاقلون معاقلهم الأولى وكل طائفة تفدي عانيها 
وبنو النبيت على ربعتهم يعاقلون معاقلهم الأولى وكل طائفة تفدي عانيها بالمعروف 
والقسط بين المؤمنين وبنو الأوس على ربعتهم يتعاقلون معاقلهم الأولى وكل طائفة 
تفدي عانيها بالمعروف والقسط بين المؤمنين، وإن المؤمنين لا يتركون مفرحاً بينهم أن 

يعطوه بالمعروف في فداء أو عقل.
ولا يحالف مؤمن مولى مؤمن دونه، وإن المؤمنين المتقين على من بغى منهم أو 
ما يخرج من حلق البعير إذا رغى وتستعار للعطيةـ ظلم أو إثم أو عدوان  ابتغى دسيعة ـ
مؤمن  يقتل  ولا  أحدهم،  ولد  كان  لو  جميعاً  عليه  أيديهم  وإن  المؤمنين  بين  فساد  أو 
مؤمناً في كافر، ولا ينصر كافر على مؤمن، وإن ذمة الله واحدة يجير عليهم أدناهم، 
وإن المؤمنين بعضهم موالي بعض دون الناس، وإنه من اتبعنا من يهود فإن له النصرة 
والأسوة غير مظلومين ولا متناصر عليهم، وإن سلم المؤمنين واحدة. لا يسالم مؤمن 
دون مؤمن في قتال في سبيل الله إلا على سواء وعدل بينهم، وإن كل غازية غزت معنا 
يعقب بعضها بعضاً، وإن المؤمنين يبيء ـ يمنع ـ بعضهم على بعض بما نال دماءهم 
في سبيل الله، وإن المؤمنين المتقين على أحسن هدى وأقومه، وإنه لا يجير مشرك ما لا 
يجيز لقريش، ولا نفساً ولا يحول دونه على مؤمن وإنه من اعتبط ـ قتله من غير سبب 
يوجب القتلـ مؤمنا قتلًا عن بينة فإنه قود به إلا أن يرضى ولي المقتول، وإن المؤمنين 
عليه كافة، ولا يحل لهم إلا قيام عليه، وإنه لا يحل لمؤمن أقرَّ بما في هذه الصحيفة وآمن 
آواه فإن عليه لعنة  أو  بالله واليوم الآخر أن ينصر محدثاً، ولا يؤويه، وإنه من نصره 
القيامة، ولا يؤخذ منه صرف ولا عدل، وإنه مهما اختلفتم فيه من  الله وغضبه يوم 



120

المؤمنين ما داموا  ينفقون مع  اليهود  شيء فإن مرده إلى الله عز وجل وإلى محمد وإن 
دينهم،  وللمسلمين  دينهم  لليهود  المؤمنين:  مع  أمة  عوف  بني  يهود  وإن  محاربين، 
بيته،  نفسه وأهل  إلا  ـاذا هلكـ  يوتغ  فإنه لا  وأثم  إلا من ظلم  وأنفسهم،  مواليهم 
وإن ليهود بني النجار مثل ما ليهود بني عوف، وإن ليهود بني الحرث مثل ما ليهود 
بني عوف، وإن ليهود بني ساعده مثل ما ليهود بني عوف، وإن ليهود بني جشم ما 
بني  ليهود  وإن  بني عوف،  ليهود  ما  مثل  الأوس  بني  ليهود  وإن  بني عوف،  ليهود 
بيته،  فإنه لا يوتغ إلا نفسه وأهل  ثعلبة مثل ما ليهود بني عوف، إلا من ظلم وأثم 
وإن جفنة بطن من ثعلبة كأنفسهم، وإن لبني الشطيبة مثل ما ليهود بني عوف وإن 
البر دون الإثم وإن موالي ثعلبة كأنفسهم وإن بطانة يهود ـالبطانة أهل السر والمعونةـ 
كأنفسهم، وإنه لا يخرج منهم أحد إلا بإذن محمد  وإنه لا ينحجز على ثأر جرح وإنه 
من فتك فبنفسه فتك وأهل بيته إلا من ظلم، وإن الله على من أبر هذا وإن على اليهود 
نفقتهم وعلى المسلمين نفقتهم، وإن بينهم النصر على من حارب أهل هذه الصحيفة 
وإن بينهم النصح والنصيحة والبر دون الإثم، وإنه لم يأثم امرؤ بحليفه وإن النصر 
للمظلوم، وإن اليهود ينفقون مع المؤمنين ما داموا محاربين، وإن يثرب حرام جوفها 
لأهل هذه الصحيفة، وإن الجار كالنفس غير مضار ولا آثم، وإنه لا تجار حرمة إلا 
بإذن أهلها، وإنه ما كان بين أهل هذه الصحيفة من حدث أو اشتجار ـ الاختلاف ـ 
يخاف فساده فإن مرده إلى الله عز وجل وإلى محمد رسول الله  وإن الله على ما اتقى ما في 
هذه الصحيفة وأبره وإنه لا تجار قريش ولا من نصرها، وإن بينهم النصر على من دهم 
يثرب  وإذا دعوا إلى صلح مثل ذلك فإنه لهم على المؤمنين إلا من حارب في الدين: على 
كل أناس حصتهم من جانبهم الذي قبلهم، وإن يهود الأوس مواليهم وأنفسهم على 

مثل ما لأهل هذه الصحيفة مع البر الحسن من أهل هذه الصحيفة.
وإن البر دون الإثم: لا يكسب كاسب على نفسه، وإن الله على من أصدق ما في 
هذه الصحيفة وأبرهم، وإنه لا يحول هذا الكتاب دون ظالم وآثم، وإنه من خرج آمن 



121صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

ومن قعد آمن بالمدينة إلا من ظلم وأثم وإن الله جار لمن بر واتقى(.
إذن من خلال هذا النص التاريخي يمكن الاستنتاج ما يلي:

1ـ إن المسلمين امة واحدة على اختلاف قبائلهم وألسنتهم وأعراقهم، وان هذه 
الأمة تشمل أيضا المختلفين في العقيدة كاليهود والنصارى وغيرهم من رعايا الدولة، 
بمساواة  قيود  دون  يقر  حيث  الحديث،  الديمقراطي  النظام  مع  مبدئي  توافق  وفق 
فرق  لا  متساوية،  وواجبات  حقوق  للجميع  وان  القانون،  أمام  الشعب  فئات  كافة 
بين ابيض واسود.. مسلم ومسيحي، فالجميع ينتمون إلى هوية واحدة وان تعددت 

أديانهم وأعراقهم.
وقادة  النبوي  الحكم  بين  عليها  اتفق  التي  حقوقها  بكافة  تتمتع  الأقليات  2ـ 
قبائل اليهود والنصارى وفق ما جاء في قوله : )وإن اليهود ينفقون مع المؤمنين ما 
داموا محاربين، وإن يهود بني عوف أمة مع المؤمنين: لليهود دينهم وللمسلمين دينهم، 
مواليهم وأنفسهم( وتنسجم الاتفاقيات الدولية مع هذا النص، فللأقليات حقوقهم 
التي تمنحهم  الحرية الواسعة  في أداء شعائرهم والتعاطي بمرونة مع قيمهم وأنظمتهم 
إليها، في توافق مع  ينتمون  التي  الاجتماعية على أن يكونوا مواطنين خلصاء للدولة 
الذي  البلد  في  المساواة  في  الأقلية  حق  على  تؤكد   التي  المعاصرة  الحقوقية  المنظومة 
الإخلاص  عليهم  توجب  أنها  إلا  حقوقهم،  بكافة  يتمتعوا  وان  أقلية،  فيه  يشكلون 

لوطنهم ولشعبهم الذين هم جزء منه وان كانوا أقلية دينيه أو عرقية. 
 ، 3ـ الإقرار بالتعددية في إطار النظام الإسلامي الذي يقوده النبي الكريم
وذلك فيما لا يخالف أصل من أصول الشريعة أو احد أحكامها البينة، وذلك في قوله 
»وكل طائفة تفدي عانيها بالمعروف والقسط بين المؤمنين وبنو الأوس على ربعتهم 

يتعاقلون معاقلهم الأولى«.
ما يمس  الجريمة والخيانة والمعاقبة على كل  القانون وإنكار   أمام  المساواة  4ـ 
امن واستقرار البلاد والعباد، سواء كان ذلك من جانب الأكثرية أو الأقلية، المسلم أو 



122

المعاهد »وإن المؤمنين المتقين على من بغى منهم أو ابتغى دسيعة ظلم أو إثم أو عدوان 
أو فساد بين المؤمنين، وإن أيديهم عليه جميعاً لو كان ولد أحدهم«.

****
وفي سيرة علي، الخليفة الرابع، ما يتوافق مع المنظومة المعاصرة في تداول السلطة، 
حيث تروي كتب الأخبار إن علي انتخب من قبل كبار الصحابة، فبعد اغتيال الخليفة 
الثالث عثمان بن عفان، كان الوضع السياسي مضطربا والدولة العربية الإسلامية تمر 
بعض  استقلال  من  عنها  نتج  وما  الثالث  الخليفة  مقتل  فتنة  بسبب  خطيرة  بمرحلة 
الولايات وتدهور الاقتصاد وانقسام الأمة السياسي والعقائدي، حتى وصم بعض 
وضبط  الفراغ  لملأ  المرشحين  ابرز  علي  فكان  الكبرى،  بالفتنة  الفترة  تلك  المؤرخين 
الأوضاع وإعادة الأمور إلى نصابها، فبايعه كبار الصحابة باختيارهم،  قال ابن عبد 
البر: »بويع لعليٍّ رضي الله عنه بالخلافة يوم قُتل عُثمان، فاجتمع على بيعته المهاجرون 
ذكر  حيث  يُكرههم..«���.  ولم  يهجهم  فلم  منهم،  نفرٌ  بيعته  عن  وتخلَّف  والأنصار، 

عشرة أشخاصٍ تخلفوا عن بيعة علي.
وقاص  أبي  بن  وسعد  عمر  بن  الله  عبد  بيعته  عن  تخلّف  حين  له  كلام  ومن 
وآخرون: أيها الناس: إنكم بايعتموني على ما بويع عليه من كان قبلي، وإنما الخيار إلى 
الناس قبل أن يبايعوا فإذا بايعوا فلا خيار لهم، وإنّ على الإمام الاستقامة، وعلى الرّعية 

التسليم، وهذه بيعة عامة من رغب عنها رغب عن دين الله واتبع غير سبيل أهله«
وقد عارض علي في خلافته العديد من الصحابة، مما تسبب في نشوب حروب 
الجمل وصفين والنهروان  إضافة إلى الانشقاقات التي حدثت ضده من جرائها، ففي 
بيعته تخلف عنه عدد من الشخصيات المهمة في المدينة المنورة، تقول السير إن سعد بن 
أبي وقاص  احضر إلى المسجد  ليبايع ولكنه رفض ذلك قائلًا: لا.. حتى يبايع الناس.. 

والله ما عليك مني بأس. فقال الإمام: خلّوا سبيله.     

���	الكامل في التاريخ 3 / 82.



123صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

وقال عبد الله بن عمر الخطاب مثل قول سعد. فقال الإمام: ائتني بكفيل. قال:  
لا أرى كفيلًا.  فقال الإمام: دعوه.. أنا كفيله.

تقول السير: وتخلَّف يوم ذاك رجال منهم : طلحة، والزبير، وعبدا لله بن عمر، 
وسعد بن العاص، ومروان بن الحكم. 

َُّ بعث أمير المؤمنين  إلى  قد عزَّ عليهم أن يكونوا كغيرهم من الموالي والعبيد! »ثم
رهما ببيعتهما له،  طلحة والزبير، يعاتبهما على ما فعلاه من الصدِّ والإكراه، فقال: بعدما ذكَّ

وهو كاره: »ما دعاكما بعد إلى ما أرى؟ ما الذي كرهتما من أمري حتى رأيتما خلافي؟!«.
 قالا: أعطيناك بيعتنا، على أن لا تقضي الُأمور ولا تقطعها دوننا، وأن تستشيرنا 
نا كحقِّ غيرنا ما قد علمت، فأنت  في كلِّ أمرٍ ولا تستبدَّ بذلك علينا.. إنَّك جعلت حقَّ

ضي الحكم بغير مشاورتنا ولا علمنا. تقسم القَسْم وتقطع الأمر، وُمت
فقال: »فوالله ما كانت لي في الخلافة رغبة، ولكنكم دعوتموني إليها، وجعلتموني 
وسنّة  الله  كتاب  إلى  نظرتُ  إليَّ  أفضتْ  فلّام  الأمة،  فتختلف  أردكم  أن  فخفت  عيها 
رأي  فيه، ولا  آرائكما  إلى  ذلك  احتج في  ولم  واتبعته  عليه  دّلاني  ما  فأمضيت  رسوله 
إلى  واحتيج  برهانه،  السنّة  في  ولا  بيانه  الله  كتاب  في  ليس  حكم  وقع  ولو  غيركما، 
بادئ  فيه  أمر لم أحكم  فإن ذلك  القسم والُأسوة،  فيه. وأما  فيه لشاورتكما  المشاورة 
بدء، قد وجدت أنا وأنتما رسول الله  يحكم بذلك، أخذ الله بقلوبنا وقلوبكم إلى 

الحق وألهمنا وإياكم الصبر«.
ولا  أتابعك  لا  أنا  له:  فقال  أصحابه  من  جمع  في  وهو  الإمام  إلى  رجلًا  وجاء 
أبايعك ولا أخرج معك في وقت ولا أصلي معك جمعة أو جماعة، فردّ عليه علي  وأنا لا 

أجبرك على شيء من ذلك ولا أمنع عنك الفيء وأسالمك ما سالمت المسلمين.
حرة  بأجواء  غيرهم  مثل  تمتعوا  أنهم  إلا  ضروس  حربا  الخوارج  مع  له  وكان 
سواء  لمذهبه،  وخلافهم  الإمام  لنهج  السياسية  معارضتهم  عن  التعبير  من  مكنتهم 
بحضرته أو ضد أقطاب حكومته ومواليه، ولم يكن الخوارج فقط الذين استفادوا من 



124

أجواء الحرية ومناخها الخصب، بل أتباع كافة المذاهب الفقهية والاتجاهات العقائدية 
التي كانت سائدة في عصره، ولم يسجل التاريخ على علي انه قام بقمع معارضة قط ما 
دامت تمارس معارضتها في إطار من السلم الأهلي والأمن الاجتماعي، وقد صرح علي 

بذلك في غير مرة. 
فقد قال للخوارج: )لكم علّي ثلاث: ألا أمنعكم من مساجد الله تذكرون الله 
فيها، وأن لا أمنعكم أرزاقكم، وأن لا أبدأكم بقتال(. وقام يوماً خطيباً بين أصحابه، 

مون.  ة رجال يحكِّ فقام إليه رجل من الخوارج فقال: لا حكم إلا لله! ثُمَّ توالى عدَّ
ما  ثلاثاً  عندنا  لكم  إنَّ  أما  باطل!  بها  أُريدَ  حقٍّ  كلمة  أكبر،  »الله   : عليٌّ فقال 
صحبتمونا: لا نمنعكم مساجد الله أن تذكروا فيها اسمه، ولا نمنعكم الفيء مادامت 

أيديكم في أيدينا، ولا نقاتلكم حتى تبدؤوا، وإنَّما نتّبع فيكم أمر الله« 
و عنه أيضا انه سئل عن قتلى الجمل: أمشركون هم؟ قال: لا.. بل من الشرك 
فروا. قيل: فمنافقون؟ قال: لا.. إن المنافقين لا يذكرون الله إلا قليلا؟ قيل: فما هم؟ 

قال: إخواننا بغوا علينا.
وجاء في النهج: أن علي كان جالسا في أصحابه، فمرت بهم امرأة جميلة فرمقها 
القوم بإبصارهم فقال: إن أبصار هذه الفحول طوامح وان ذا سبب هبابها فإذا نظر 
أحدكم إلى امرأة تعجبه فليلامس أهله فإنما هي امرأة كامرأته. فقال رجل من الخوارج: 
قاتله الله، كافرا ما افقهه؟ فوثب القوم ليقتلوه، فمنعهم علي قائلا: رويدا إنما هو سب 

بسب أو عفو عن ذنب. 
وروى الطوسّي في »التهذيب« : عن الصادق قول أمير المؤمنين لماّ قدِم الكوفة وأمر 
الحسنَ بن علّي أن ينادي في الناس: )لا صلاة في شهر رمضان في المساجد جماعة(، فنادى 
في الناس الحسنُ بن علّي بما أمره به أميُر المؤمنين، فلّام سمع الناس مقالة الحسن بن علّي 

صاحوا: واعُمَراه! واعمراه! فلّام رجع الحسن إلى أمير المؤمنين قال له: ما هذا الصوت؟
فقال: يا أمير المؤمنين! الناس يصيحون: واعمراه! واعمراه! فقال أمير المؤمنين: 



125صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

قل لهم: صلّوا.
السماوات  خلق  الذي  لله  الحمد  فقال:  الخوارج  من  رجل  أتاه  انه  علي  وعن 
والأرض وجعل الظلمات والنور ثم الذين كفروا بربهم يعدلون. أليس كذلك؟ قال:
بلى. فانصرف عنه ثم قال له: ارجع / إنما نزلت في أهل الكتاب���، وجاء انه قال رجل 
من الخوارج وهو في صلاة الغداة »فناداه الآن أشركت ليحبطن عملك ولتكونن من 
الخاسرين« قال: فأنصت له حتى فهم فأجابه وهو في الصلاة: فاصبر إن وعد الله حق 

ولا يستخفنك الذين لا يوقنون.
فلم  وضللت  أخطأت  إني  تزعموا  أن  إلا  أبيتم  »فان  للخوارج  له  كلام  ومن 
تضللون عامة امة محمد  بضلالي وتأخذونهم بخطئي وتكفرونهم بذنوبي سيوفكم 

على عواتقكم تضعونها مواضع البرء والسقم، وتخلطون من أذنب بمن لم يذنب«. 
في هذا النص يخاطب علي الخوارج ويتجاوز تكفيرهم إياه إلا انه يستنكر على 
علي  سيرة  في  إن  النصوص  هذه  من  الواضح  ومن  جمعاء،  الأمة  تكفيرهم  الخوارج 
أثناء خلافته منظومة حقوقية نادرة في تاريخ الأمة الإسلامية العربية، حيث تمارس 
التيارات المختلفة حريتها الدينية والسياسية في نطاق واسع وعلى مساحة واسعة حتى 
تصل لدرجة تكفير رئيس الدولة، ورغم ذلك لا تتعرض للقمع والتصفية ما دامت 
النظام الحقوقي، وهذا ما كان من سيرة الخوارج مع علي،  تمارس حريتها في حدود 
حيث لم يسل السيف في رقابهم إلا بعد أن هددوا نظام الدولة وسفكوا دماء الأبرياء. 
أثناء خلافته إلى سن نظام مساواة مالي وقانوني، تسبب في خروج  وعمد علي 
إلى  وانضموا  فخرجوا  بيته،  أهل  من  كان  بعضهم  أن  حتى  سلطته،  على  الكثيرين 
بين  العطاء  في  وساوى  بثبات  الحقوقية  سياسته  يمارس  ظل  انه  إلا  أعدائه،  معسكر 
عليه  اعترض  أن  فكان  أيضا،  القبائل  بين  وساوى  وغيره،  والقرشي  وغيره،  العربي 
الكثيرون منهم طلحة والزبير وآخرين، قال الصادق جعفر:  لما ولي علي صعد المنبر 

���	كنز العمال ج2.



126

، وأثنى عليه، ثم قال: إني لا أرزؤكم من فيئكم درهماً، ما قام لي عذق بيثرب،  فحمد اّهلل
فلتصدقكم أنفسكم، أفتروني مانعاً نفسي ومعطيكم؟!! 

، أتجعلني والعبد الأسود  قال: فقام إليه أخيه عقيل بن أبي طالب  فقال له: اّهلل
إلا  عليه  فضلك  وما  غيرك،  يتكلم  أحد  هنا  كان  أما  اجلس،  فقال:  سواء،  بالمدينة 

بسابقة أو بتقوى.���
وجاء في صواعق ابن حجر:  أن عقيلًا سأل علياً  فقال: إني محتاج، وإني 
فألح  معهم،  فأعطيك  المسلمين،  مع  عطاؤك  يخرج  حتى  إصبر  قال:  فأعطني.  فقير 
هذه  دقّ  له  فقل  السوق  أهل  حوانيت  إلى  به  وانطلق  بيده  خذ  لرجل:  فقال  عليه، 
الأقفال، وخذ ما في هذه الحوانيت. قال: تريد أن تتخذني سارقاً؟ قال: وأنت تريد 
معاوية.  لآتين  قال:  دونهم؟  فأعطيكها  المسلمين  أموال  آخذ  أن  سارقاً،  تتخذني  أن 
المنبر،  على  اصعد  قال:  ثم  ألف،  مائة  فأعطاه  فسأله  معاوية  فأتى  وذاك.  أنت  قال: 
، وأثنى عليه، ثم قال: أيها الناس  فاذكر ما أولاك به علّي وما أوليتك، فصعد فحمد اّهلل
إني أخبركم أني أردت علياً  على دينه فاختار دينه، وإني أردت معاوية على دينه 

فاختارني على دينه.��� 
إلى  منهم  كثير  وفرار  عنه،  الناس  تفرق  عند  ثلة من أصحابه  إلى علي   ومشى 
معاوية، طلباً لما في يديه من الدنيا، فقالوا: يا أمير المؤمنين أعط هذه الأموال، وفضّل 
هؤلاء الأشراف من العرب وقريش على الموالي والعجم، ومن تخاف عليه من الناس 
فراره إلى معاوية، فقال لهم أمير المؤمنين : »أتأمرونني أن أطلب النصر بالجور، لا 
، لو كان مالهم لي لساويت  واّهلل ما أفعل، ما طلعت شمس، ولاح في السماء نجم، واّهلل

بينهم، وكيف وإنما هي أموالهم«��� 
ومن كلام له أيضا في هذا المعنى: »اتأمروني أن اطلب النصر بالجور فيمن وليت 

���	بحار الأنوار /9 ص 539.
���	فضائل الخمسة عن الصحاح الستة ج 3 ص 15.

���	بحار الأنوار / 9 ص 533.



127صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

عليه والله ما أطور به ما اسمر سمير وما دام نجم في السماء نجما لو كان المال لي لسويت 
بينهم فكيف؟ وإنما المال مال الله. إلا وان إعطاء المال في غير حقه تبذير وإسراف وهو 
يرفع صاحبه في الدنيا ويضعه في الآخرة ويكرمه في الناس ويهينه عند الله ولم يضع 
امرؤ ماله في غير حقه ولا عند أهله إلا حرمه الله شكركم وكان لغيرهم ودهم فان 

زلت به النعل يوما فاحتاج إلى معونتهم فشر خدين والألم خليل«.
العرب والأخرى من  إحداهما من  القسمة  امرأتين جاءتا علي عند  أن  وروي 
العربية  فقالت  الطعام،  من  وكدا  درهما  وعشرين  خمسة  واحدة  كل  فأعطى  الموالي، 
لبني  أجد  فقال علي لا  العجم  امرأة من  العرب وهذه  امرأة من  إني  المؤمنين  أمير  يا 

إسماعيل في هذا الفيء فضلا على بني إسحاق.
َّانه نودي لقبض الحقوق، فقال عليٌّ  لعبيد الله بن أبي رافع كاتبه: »أبدأ  وروي 
بالمهاجرين فناديهم، وأعطِ كلَّ رجلٍ ممَّن حضر ثلاثة دنانير، ثُمَّ ثنِّ بالأنصار فافعل 

هم الأحمر والأسود فاصنع به مثل ذلك« معهم مثل ذلك، ومن حضر من الناس كلُّ
ا هذا الفيء فليس لأحدٍ على أحدٍ فيه أثرة، وقد فرغ  ومن خطبه في الفي »فأمَّ
الله من قسمته، فهو مال الله، وأنتم عباد الله المسلمون.. وهذا كتاب الله به أقررنا وله 
أسلمنا، وعهد نبيِّنا بين أظهرنا، فمن لم يرضَ به فليتولَّ كيف يشاء! فإنَّ العامل بطاعة 

الله والحاكم بحكم الله لا وحشة عليه«.
ومن كلام له لأحد أنصاره جاء يطلب منه مالا من بيت المال »إن هذا المال ليس 
لي ولا لك وإنما هو فيء المسلمين وجلب أسيافهم فان شركتهم في حربهم كان لك مثل 

حظهم وإلا فجناة أيديهم لا تكون لغير أفواههم« 
وفي رواية: مرّ الإمام علي بشيخ مكفوف كبير يسأل فقال: ما هذا فأجابه أحد 
أصحابه: يا أمير المؤمنين هذا نصراني، فقال الإمام: استعملتموه حتى إذا كبر وعجز 

منعتموه! أنفقوا عليه من بيت المال.
وعن أمير المؤمنين علي أنه وجد درعا له عند نصراني فأقبل به إلى شريح قاضيه 



128

على المسلمين فخاصمه عليه قال فلما رآه شريح رحل له عن مجلسه فقال له : مكانك 
فجلس إلى جنبه فقال: يا شريح أما أنه لو كان خصمي مسلما ما جلست معه إلا في 
مجلس الخصوم ولكنه نصراني، ثم قال : يا شريح إن هذا درعي لم أبع ولم أهب، 
فقال: شريح للنصراني ما تقول فيما قال: أمير المؤمنين فقال: النصراني ما الدرع إلا 
أمير  يا  فقال:  علي  إلى  شريح  فالتفت  قال:  بكاذب،  عندي  المؤمنين  أمير  وما  درعي 
فقضى  بينة  من  مالي  شريح  أصاب  وقال:  علي  فضحك  قال:  بينة.  من  هل  المؤمنين 
بالدرع للنصراني، قال: فقام النصراني فمشي هنيهة ثم رجع ثم قال أما أنا فأشهد أن 
هذه أحكام الأنبياء، أمير المؤمنين يمشي إلى قاضيه يقضي عليه أشهد أن لا إله إلا الله 
وحده لا شريك له وأن محمدا عبده ورسوله الدرع والله درعك يا أمير المؤمنين اتبعت 
الجيش وأنت منطلق إلى صفين فجررتها من بعيرك الأورق، قال أمير المؤمنين أما إذا 

أسلمت فهي لك وحمله على فرس وقاتل مع أمير المؤمنين يوم النهروان���.
ويروى أن علي في خلافة عمر أدعا درعا له فوجده عند يهودي قال بملكيته 
فرفع الإمام أمره إلى القاضي بحضور الخليفة عمر فقال له قم يا أبا الحسن وقم مع 
خصمك فتغير وجه الإمام، وبعد أن حكم القاضي بان الدرع لليهودي قال له عمر يا 
أبا الحسن لعله ساءك أمري أن تقف مع خصم كاليهودي قال: كلا وإنما ساءني انك 

كنيتني ولم تساو بيني وبين خصمي والمسلم واليهودي أمام الحق سواء«���
وعنه في نهج البلاغة »إما بعد فقد جعل الله عليكم حقا بولاية أمركم ولي من الحق 

مثل الذي لي عليكم«��� ويعني إن له حق على الناس وللناس عليه حق سواء بسواء.
وخاض علي أثناء خلافته التي استمرت زهاء خمسة سنوات حروبا عديدة،  	
وكان أثنائها ملتزما بأخلاقيات الحرب وقوانينها التي تضع السلم وحقن الدماء في 
مقدمة أولوياتها، فقد كان علي يسعى جاهدا لعدم الوقوع في براثن الحرب بل جعلها 

���	الأحكام ـ الإمام يحيى بن الحسين ج 2   ص 449.
���	النظام السياسي في الإسلام ص 184.

���	النهج ص 291.



129صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

خيار  عن  بالعدول  إقناعهم  ومحاولة  خصومه  محاججة  إلى  وسعى  الأخير،  الخيار 
الحرب، إلا أنهم أصروا على مواقفهم التي تهدف إلى إقصاءه عن الخلافة، على الرغم 

من كون علي خليفة منتخب من قبل أغلبية الأمة. 
لقد كانت أخلاقيات الحرب بمثابة القوانين المنظمة للحروب في ذلك العصر، 
وإذا ما قارناها بقوانين الحرب في عصرنا الراهن فإننا نراها متقاربة بشكل ملفت، في 
انسجام نادر بين عصرين تفصلهما أكثر من 1500عام، فمن سيرته في حرب الجمل ما 
قاله قبل بدء المعركة: »لا تبدءوا القوم بقتال، وإذا قاتلتموهم فلا تجهزوا على جريح، 
وإذا هزمتموهم فلا تتَّبعوا مدبراً، ولا تكشفوا عورة، ولا تمثِّلوا بقتيل، وإذا وصلتم 
إلى رحال القوم فلا تهتكوا ستراً، ولا تدخلوا داراً، ولا تأخذوا من أموالهم شيئاً.. ولا 

تهيجوا امرأةً بأذى وإن شتمن أعراضكم، وسَبَبنَ أمراءكم وصلحاءكم«���
وفي حرب صفين منع معاوية الماء عن جيش الإمام فقد نزل بمن معه في وادي 
لمي  السُّ الأعور  أبا  عليها  وبعث  حيِّزه،  في  وجعلها  الفرات،  شريعة  وأخذ  ين،  صفِّ
يحميها ويمنعها.. وبعث أمير المؤمنين صعصعة بن صوحان العبدي إلى معاوية، يسأله 
امنعهم  قال:  فبعضهم  ترون؟  ما  فقال معاوية لأصحابه:  والماء،  الناس  أن يخِّيل بين 
ان، اقتلهم عطشاً قتلهم الله، لكنَّ عمرو بن العاص حاول أن  الماء، كما منعوه ابن عفَّ
يقنع معاوية بأن يخِّيل بين القوم وبين الماء، فرجع صعصعة فأخبره بما كان، وأنَّ معاوية 
  ٌّب الخيل إلى أبي الأعور ليمنعهم الماء. ولمَّا سمع علي قال: سيأتيكم رأيي، فسرَّ
القتال،  ذلك قال: »قاتلوهم على الماء«، فأرسل كتائب من عسكره، فتقاتلوا واشتدَّ 
وا بينهم وبين الماء، وصار في أيدي  واستبسل أصحاب الإمام أشدَّ استبسالٍ، حتى خلَّ
أصحاب عليٍّ . فقالوا: والله لا نسقيه أهل الشام! فأرسل عليٌّ  إلى أصحابه 

وا عنهم، فإنَّ الله نصركم بغيِّهم وظلمهم«  أن: »خذوا من الماء حاجتكم وخلُّ
وقبل احتدام المعركة دعا علّي جماعة من قادة جنده، فقال لهم: »ائتوا هذا الرجل 

���	الكامل في التاريخ 3 : 242 ـ 243.



130

وادعوه إلى الله والى الطاعة والجماعة«. ففعلوا ما أمرهم به، لكنَّ معاوية قال لهم بعد 
أن سمع كلامهم: انصرفوا من عندي، فليس بيني وبينكم إلا السيف....(��� 

ومن كلام له حين استبطأه أصحابه في الإذن بقتال  أصحاب معاوية قال: »وإما 
تلحق بي  أن  اطمع  وأنا  إلا  يوما  ما دفعت الحرب  فوالله  الشام  أهل  قولكم شكا في 
اقتلها على ضلالها وان  طائفة فتهتدي بي وتعشو إلى ضوئي وذلك أحب إلي من أن 

كانت تبؤ بآثامها« 
وفي رواية أخرى إن أصحاب علي استبطئوه في قتال أهل الشام فقال بعضهم 
ماله يبالي بالموت، وقال قوم آخرون بأنه يشك في جواز قتال أهل الشام، فأجابهم علي 
بأنه يرجو دفع الحرب وان يتجاوز إليه أهل الشام دون قتال، فان ذلك أحب إليه من 

القتال وان كان الأثم عليهم. 
وكذلك كان له من ذلك مع الخوارج في وقعة النهروان، فقبل قتالهم دعاهم إلى 
العودة لصفوف جيشه وان يلتزموا الجماعة إلا انهم مالوا إلى الغي، فعاثوا في العراق 
في  جاء  وتكفيره،  علي  من  البراءة  إلى  الناس  ويدعون  صادفوه،  من  كل  يقتلون  بغيا 
إلى  الرواح  فتنادوا:  يبدءوكم،  حتى  عنهم  وا  كُفُّ لأصحابه:  قال  علي  أن  السير  كتب 
الجنَّة! وحملوا على الناس. واستعرت الحرب، واستبسل أصحاب علي استبسالًا ليس 
وا هنا وهناك، ولم يُقتل من أصحاب علي  له نظير، فلم ينجُ من الخوارج إلا ثمانية فرُّ

غير تسعة، وقيل: سبعة���.
****

ومن أقوال النبي  وعترته في ذم العصبية:
يوم  الله  بعـثه  قلـبه حبة من خـردل من عصـبية،   »من كان في  قوله  1ـ 

���	الكامل في التاريخ 3 : 16 ـ 172، تاريخ اليعقوبي 2 : 184 ـ 186، شرح نهج البلاغة 2: 
62 ـ 66.

���	الكامل في التاريخ 3 : 163 ـ 172، تاريخ اليعقوبي 2 : 184 ـ 186، شرح نهج البلاغة 
2 : 62 ـ 66.



131صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

القيـامة مع أعراب الجاهلية«.    
2ـ وقال : »ليس منا من دعا إلى عصبية، وليس منا من قاتل على عصبية، 

وليس منا من مات على عصبية«.   
3ـ  يقول علي في الناس: »فإنهم صنـفان: إما أخ لك في الدين، أو نظـير لك في 

الخلق«.
4ـ عن زين العابدين علي بن الحسين: »أن الله خلق الجنة لمن أطاعه ولو كان 

عبدا حبشيا وخلق النار لمن عصاه ولو كان سيدا قرشيا«. 
5ـ  عن النبي  انه قال: )كلكم بنو ادم وادم من تراب ولينتهين قوم يفخرون 

بآبائهم أو ليكوننَ أهون على الله تعالى من الجعلان( 
5ـ عن زين العابدين علي بن الحسين إن النبي  قال: »يا بني هاشم لا يأتيني 

.» الناس بإعمالكم وتأتوني بأنسابكم تقولون نحن ذرية محمد
6ـ وعنه : »يا أيها الناس أن الله قد اذهب عنكم عيبة الجاهلية وتعاظمها 
بآبائها، فالناس رجلان، رجل بر تقي كريم على الله تعالى، ورجل فاجر شقي هين على 

الله تعالى« 
7ـ خاصم عبد اسود عبد الرحمن بن عوف فغضب عبد الرحمن وقال« يا ابن 
إلا  سلطان  سوداء  ابن  على  بيضاء  لابن  »ليس  قال:   النبي سمع  فلما  السوداء، 

بالحق« 
8ـ قال جعفر الصادق: »من تعصّب عصّبه اّهلل بعصابة من نار«

يأثم عليها  التي  العصبية  »إن  بن الحسين:  العابدين علي  زين  الإمام  9ـ وقال 
صاحبها، أن يرى الرجل شرار قومه خيراً من خيار قوم آخرين، وليس من العصبية 

أن يحب الرجل قومه، ولكِن من العصبية أن يعين قومه على الظلم« 
10ـ  وعن جعفر الصادق انه قال: »من تعصب أو تعصب له فقد خلع ربقة 



132

الإيمان من عنقه«.
11ـ جاء في كتاب الإسلام بين الشيعة والسنة: »أن الإمام الصادق قال لتلميذه 

مسلم بن معاذ الهروي: بلغني انك تجلس في المسجد وتفتي الناس ؟
قال: نعم وكنت أود أن أسالك عن ذلك إذ يأتيني الرجل فاعرفه على مذهبكم 
فأفتيه بأقوالكم ويأتيني الرجل اعرفه على غير مذهبكم فأفتيه بأقوال مذهبه ويأتيني 
فقال:  أقوال الأئمة وادخل قولكم بين الأقوال.  له  فاذكر  الرجل فلا اعرف مذهبه 

أحسنت هكذا افعل«. 
23ـ وعن الصادق أنه قال لبعض أصحابه ما فعل غريمك؟ قال أحدهم: ذاك 
ابن فاعلة، فنظر إليه أبو عبد الله الصادق نظراً شديداً فقال: جعلت فداك إنه مجوسي 

نكح أمه فقال الإمام: أوليس ذلك من دينه نكاح؟.
فبينما  مكاناً،  ذهب  إذا  يفارقه  يكاد  لا  صديق  الصادق  للإمام  أن  يروى  13ـ 
هو يمشي معه في الحذاءين، ومعه غلام سِندِي يمشي خلفهما، إذ التفت الرجل يريد 

غلامه ثلاث مرات فلم يره، فلما نظر في الرابعة قال: يا أبن الفاعلة أين كنت؟!
اّهلل  قال: سبحان  ثم  نفسه،  يده فصلت بها جبهة  الصادق  فرفع  الراوي:  قال 
تقذف أمه!! قد كنت أريتَني أن لك ورعاً، فإذا ليس لك ورع. فقال: جعلت فداك 
إن أمه سندية مشركة. فقال: أما علمت أن لكل أمة نكاحاً، تنح عني.قال الراوي: فما 

رأيته يمشي معه، حتى فرّق بينهما الموت«
****                                                    

القيم  المواقف في مضمار  أيضا من  الكثير  وفي سيرة  الخليفة عمر بن الخطاب 
الإنسانية، وله كلمة من أعظم ما تفوهت به العرب عندما قال: »متى استعبدتم الناس 

وقد ولدتهم امهاتهم  أحرارا«.
وروي إن عمر بن الخطاب في أيام خلافته  تقاضى مع أبي بن كعب الأنصاري 



133صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

عند قاض المدينة في عهده زيد بن ثابت، فأتى عمر وأبي ابن كعب إلى مجلس القضاء، 
المؤمنين لأحضر عندك. فرد عـلـيـه عـمـر مقـرراً  أمير  يا  لو طلبتني  له زيد:  فقال 

تأصيلا لقيمة من أهم القيم الإنسانية ألا وهي المساواة«. 
»في بيته يؤتى الحكم«.

ثم إن القاضي زيد حاول إكرام الخليفة وتمييزه عن خصمه وذلك بتقريبه منه 
ورفعه درجة عليه فأبى ذلك عمر قائلا: »هذا أول الجور منك. وبعد أن أدلى كل من 
الخليفة وخصمه بحجته، حكم زيد باليمين عـلـى عـمـر، ثم طلب من أبي ابن كعب 
أن  القاضي، وبعد  تنفيذ ذلك، فحلف كما حكم  منه ولكن عمر أصر على  يعفيه  أن 

استحق الأرض المتنازع عليها قضاء وهبها عمر لأبي بن كعب.
ومرة جاء رجل فقال لعمر: اتق الله، فقال أحد الحاضرين: أتقول ذلـك لأمير 
الـمـؤمنين؟، فرد عليه عمر بقوله: دعه يقلها فلا خير فيكم إن لم تقولوها ولا خير 

فينا إن لم نقبلها منكم. 
ابِ اخْتَصَمَ  طَّ َْخل ُسَيَّبِ، أَنَّ عُمَرَ بْنَ ا في موطأ الإمام مالك بسنده عَنْ سَعِيدِ بْنِ اْمل
 ِ : وَاَّهلل َىضَ لَهُ، فَقَالَ لَهُ الْيَهُودِيُّ ، فَق قَّ للِْيَهُودِيِّ َْحل ، فَرَأَى عُمَرُ أَنَّ ا ودِيٌّ ُ َهيَ إلَِيْهِ مُسْلِمٌ و
لَهُ  فَقَالَ  يُدْرِيكَ؟  وَمَا  قَالَ:  ثُمَّ  ةِ،  رَّ باِلدِّ ابِ  طَّ َْخل ا بْنُ  عُمَرُ  بَهُ  َ فضََر  . قِّ َْحل باِ قَضَيْتَ  لَقَدْ 
لهِِ مَلَكٌ  قِّ إَّال كَانَ عَنْ يَمِينهِِ مَلَكٌ وَعَنْ شَِام َْحل هُ لَيْسَ قَاضٍ يَقِْيض باِ ا نَجِدُ أَنَّ : إنَِّ الْيَهُودِيُّ

قَّ عَرَجَا وَتَرَكَاهُ.��� َْحل ، فَإذَِا تَرَكَ ا قِّ َْحل قَانهِِ للِْحَقِّ مَا دَامَ مَعَ ا دَانهِِ، وَيُوَفِّ يُسَدِّ
ا، فصنع له صفوان بن أمية طعاما،  وجاء إن عمر بن الخطاب قدم مكة حاجًّ
فجاءوا بجفنة يحملها أربعة، فوضعت بين يدي القوم يأكلون وقام الخدم فقال عمر: 
أترغبونه عنهم؟ فقال سفيان بن عبد الله: لا والله يا أمير المؤمنين، ولكنا نستأثر عليهم، 
بهم  الله  فعل  خدمهم،  على  يستأثرون  لقوم  ما  قال:  ثم  شديدا،  غضبا  عمر  فغضب 

وفعل. ثم قال للخادم: اجلسوا فكلوا، فقعد الخدم يأكلون، ولم يأكل أمير المؤمنين«

���	كتاب الأقضيةـ باب الترغيب في القضاء بالحقـ حديث رقم 1206.



134

ن�سانية في الح�ضارات القديمة       القيم الإ
مارست الحضارات الغابرة القيم الإنسانية وعرف مفكريها وفلاسفتها بدعوتهم 
الفرد والمجتمع لجعلها أساسا محوريا  قانونية وأخلاقية على مستوى  لصياغة وثيقة  
للحياة الفردية والجماعية ومؤسسات الدولة والحضارة والحياة المدنية، وذلك بمئات 
السنوات قبل عصر النهضة الأوربية وما أنتجته من ثقافة وقوانين وأنظمة ومؤسسات 
تبلورت جميعها في المنظومة الحقوقية والقانونية العالمية المعاصرة لحقوق الإنسان، التي 
من أهم عناصرها الإعلان العالمي لحقوق الإنسان وحقوق المرأة والأقليات ومناهضة 
كافة أشكال التمييز والعنصرية وحقوق أسرى الحرب، وقيم المواطنة والدولة الرشيدة 
والحكم الدستوري والديمقراطية والتعددية والتنوع الإنساني والسياسي والاجتماعي 
والفكري  الرأي  وحرية  والجماعية،  الفردية  والحريات  الحقوق  ومنظومة  والثقافي، 
صياغتها  تمت  عديدة  أخرى  ونظم  للسلطة،  السلمي  والتداول  والضمير،  والمعتقد 
على شكل مبادئ واتفاقيات دولية، أصبحت اليوم ثقافة إنسانية عامة في معظم أنحاء 
العالم وجزء من النظام القضائي والحقوقي والقانوني والاجتماعي في كثير من بلدان 

العالم، خاصة المزدهرة منها كأوربا وأمريكا.
الميلاد  بعد  وما  قبل  ما  عصور  في  الإنسانية  القيم  ممارسة  إن  القول  ويمكن 
ساهمت مساهمة حقيقية وفاعلة في وصولها إلى ما هي عليه الآن، فالمعارف والعلوم 
طويلة  سلسلة  عبر  تراكمي  ونتاج  شأن  الأمر  حقيقة  في  هي  الإنسانية  والإنجازات 
الأمم  كافة  وطبقته  مارسته  الحضاري،  مستواها  في  والمتفاوتة  المختلفة  الأجيال  من 
والشعوب بنسب مختلفة ومتفاوتة، بطبيعة الحال لا يمكن القول إن القيم الإنسانية 
كانت تمارس بمثالية، وإنها احتلت مكانة واسعة من ثقافات وممارسات وسلوكيات 
ونظم وقوانين مختلف الشعوب والحضارات، إلا أنها كانت موجودة بنسبة معينة على 

الأقل.
إليه  وصل  ما  في  الساحقة  والأقوام  الشعوب  مساهمة  تأكيد  بكل  يعني  وهذا 



135صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

للعلوم، ولا  والتدوين  التجارب  وازدهار عبر سلسلة من  تقدم  الراهن من  عصرنا 
تخلوا حضارة أو تاريخ امة من ممارسات معينة ومحددة تصب في خانة القيم الإنسانية 

باعتبارها قيم مرتبطة بوجود الكائن البشري وطبيعته واصله التكويني.
الفكر  الدارسين للنقوش الأثرية إن حقوق الإنسان لم تكن مجهولة في  ويشير 
القانوني والعرفي لحضارات وشعوب ما قبل الميلاد، فالحرية والعدالة والمساواة كانت 
الآثار،   علماء  اكتشفها  التي  المكتوبة  القوانين  جسدتها  التي  الأساسية  الأفكار  من 
»حمورابي«  قانون  منها  والمتخصصون،   الباحثون  ودراستها  ترجمتها  على  وعكف 

وقانون  »اشنونة« و»لبث عشتار« وقوانين أخرى عديدة.
سن  على  حرص  الذي  حمورابي،  قانون  كان  الإطلاق  على  أشهرها  إن  إلا 
أنها  بيد  البابلي،  الشعب  من  المواطنين  لكافة  الحماية  توفر  التي  القانونية  النصوص 
من  واستثنائية،  إضافية  بقوانين  وخصتها  المجتمع  في  الضعيفة  الشرائح  على  ركزت 
من  المهن  وأصحاب  الفلاحين  طبقتي  إلى  ينتمون  الذين  الأفراد  جعلت  أنها  ذلك 
البابليين يتمتعون بالشخصية القانونية الكاملة، حتى يستطيع كل فرد من أفراد هاتين 

الطبقتين أن يتعاقد ويتملك الأموال بكافة أنواعها بما في ذلك العبيد. 
العبيد  ومنحت  شرعية،  أسرة  وتكوين  الزواج  حق  القوانين  تلك  منحته  كما 
من جانب آخر حقوقا نزهتم من أن يكونوا في منزلة الحيوانات أو الأشياء المملوكة، 
حيث إن العبيد في الشرائع التي سبقت شريعة حمورابي كانوا يعتبرون في منزلة الأشياء 
النفيسة أو الحيوانات النادرة،  إلا أن تطور النظام القانوني لبلاد ما بين النهرين أتاح 
للعبيد ممارسة بعض الحقوق التي جعلت من مكانتهم الإنسانية والاجتماعية والقانونية 
أرقى بكثير مما كانت عليه سابقا ولاحقا، خاصة في الحضارة الرومانية التي أوغلت في 

اضطهاد العبيد وانتهكت معظم حقوقهم الطبيعية. 
فقد وفرت قوانين حمورابي للعبد أن يعترض على ثمن بيعه أمام القضاء، ومنحته 
حق تكوين أسرة واعترفت بشرعيتها، وأجازت للعبد أن يتزوج من حرة واعتبرت 



136

أن أولاده في هذه الحالة من الأحرار، وأتاحت للعبيد أن يتملكوا الأموال التي تمثل 
عليها،  احد  استيلاء  عند  التقاضي  في  حقه  وأقرت  خاصة،  مالية  حوزة  منهم  للفرد 

حتى لو كان سيده هو المعتدي.  
كما منحت للعبيد الحق في ممارسة الحرف التي تتفق مع قدراتهم، وأجازت للعبد 

أن يضم إليه عددا من العبيد يعملون لحسابه.  
من  تنجب  التي  الأمة  على  خاصة  حماية  إضفاء  على  البابلي  القانون  وحرص 
بعتقها حال  رابي  المشرع في عهد حمو  واقر  بيعها،  ولكنه حرم  رهنها  فأجاز  سيدها، 

وفاة سيدها.
أما بالنسبة لحالات عتق العبد، فقد أجاز قانون حمورابي للسيد بإرادته أن يعتق 
التاريخية المتعلقة  عبده، وذلك بموجب عقد خاص أو أمام القضاء، وتشير الوثائق 
ببلاد ما قبل النهرين إلى انه كانت تقام حفلة دينية خاصة لإعلان عتق العبد، حيث 
يقرر السيد أنه لم يعد له أو لأولاده من بعده أي حق على العبد، ومن جهة أخرى فقد 
كان يجوز للعبد أن يشتري حريته بماله، كما كان يمكن له أن يستدين من الغير لشراء 

حريته، على أن يسدد دينه لدائنه بعد ذلك. 
بالأحوال  خاصة  قوانين  بوضع  ملحوظ  بشكل  حمورابي  قانون  اهتم  وقد 
الشخصية وحقوق المرأة، باعتبار أن الأسرة تمثل الركيزة الأساسية في المجتمع البابلي 
بان  للرجل  السماح  قوانينه عدم  أهم  الحال، ومن  بطبيعة  المجتمعات  بقية  على غرار 
يتزوج إلا بزوجة شرعية واحدة فقط، إلا إذا أصاب زوجته مرض عضال، ففي هذه 
الأولى،  زوجته  تطليق  حقه  من  يكون  أن  دون  أخرى  بامرأة  الزواج  له  يجوز  الحالة 
وأجاز القانون أيضا أن يتخذ الرجل أكثر من جارية إذا أراد إلى جانب زوجته، كما 
أتاح للجارية أن ترتقي إلى مرتبة الزوجة الشرعية إذا أعلن ذلك الزوج أمام شهود 

وثبت الزواج بوثيقة رسمية.
    ومن الحقوق التي تمتعت بها المرأة في حضارة ما بين النهرين تمتعها بشخصيتها 



137صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

القانونية الكاملة بمعايير ذلك العصر، فكانت لها أموالها وممتلكاتها الخاصة، إلا إذا 
كانت تعول أسرة، ففي هذه الحالة يحظر عليها  بيع العقارات والأراضي لأنها تنفق 
بعائداتها على أسرتها، وما عدا هذه الحالة فان لها حق التصرف في ممتلكاتها كيفما تشاء، 
القانون  تماما، ومنحها  كالرجل  القضاء  أمام  الكاملة  الشهادة  بحق  تتمتع  كانت  كما 
التجارة  في  بالعمل  لها  يسمح  القانون  وكان  الدعاوى،  ورفع  التقاضي  حق  أيضا 

وممارسة كافة المهن، إضافة إلى تملك معظم وسائل الإنتاج.
الالتجاء  أخطاء  بحقها  زوجها  يرتكب  التي  المتزوجة  المرأة  حق  من  وكان 
للقضاء للمطالبة بالطلاق، وكانت الخيانة الزوجية من أهم ما يدفع المرأة للطلاق من 

زوجها في تلك الحضارة.  
  ومن قوانين حمورابي التي لم تكن اقل رقيا وتطورا من بعض القوانين المعاصرة، 
والإقطاعيين،  الملاك  من  بها  المشتغلين  حماية  بغرض  المهن،  لمختلف  الأجور  تحديد 
للجشع  ضحية  المجتمع  يقع  لا  حتى  السلع  لمختلف  خاصة  تسعيرة  هناك  كان  كما 

والاحتكار. 
المتاع  صاحب  فإن  السارق  يضبط  لم  »إذا  حمورابي  قانون  من   )23( المادة  في  جاء 
المسروق يقدم تفاصيل المسروقات في حضرة ألإلهه، وعندئذ تعوضه المدينة وحاكمها التي 
وقعت السرقة في ناحيتها عن متاعه المسروق، أما إذا أدت السرقة إلى خسارة في الأرواح 

فتدفع المدينة وحاكمها إلى ورثة القتيل »مينا« من الفضة كتعويض )المادة ٢٤(.
عدة  1984م  عام  وترجم  1945م  سنة  اكتشف  الذي  اشنونة  قانون  وعالج 
الأجنبي  الرقيق  بين  تفريقه  أبرزها  والعقوبات،  الشخصية  بالأحوال  تتعلق  قضايا 
والرقيق المحلي، فالأول جعله دائما، لا ينتهي إلا بعتق السيد لعبده طوعا، أما الثاني 
فهو رق مؤقت، إذ يتوجب العتق بقوة القانون بانتهاء مدة زمنية محددة، ويكون عندئذ 

العبد البابلي حرا بقوة القانون، وليس على المالك إلا القبول والطاعة.



138

****
جديد  فكرا  الواقع  إلى  برز  الوسطى  حقبتها  في  وتحديدا  الفرعونية  مصر  وفي 
اتجه نحو الإصلاح والتنوير وتأصيل القيم الإنسانية، وكان من أهم نتائجه التشكيك 
تاريخ  ملك في  أول  »إخناتون«  أن  المؤرخين  من  الكثير  ويعتبر  الفرعون،  إلوهية  في 
عهد  بوادر  حكمه  فترة  في  وظهرت  وتعالى،  سبحانه  الله  بوحدانية  نادى  الإنسانية 

جديد تمثل في نشر التوحيد ومحاولة تقنين سلطات المعبد والكهان.
الطبقي بين المصريين وإشاعة  التقسيم  وسعى اخناتون إلى تخفيف وطأة نظام 
الملكية  تنازل عن فكرة  الشعب المصري، كما  والمساواة بين مختلف مكونات  العدالة 
حيث  الحاكمة،  منظومتها  من  وجزء  السلطة  ثقافة  في  سائدة  كانت  التي  المطلقة، 
ملكا  والموجودات  والدواب  الناس  من  عليها  بمن  مصر  ارض  بان  القول  عارض 

مقدسا مطلقا للفرعون.
فقد  والتطبيق،  التركيب  في  تطورا  اخناتون  عهد  في  المدنية  الحقوق  وشهدت 
كفلت الدولة حرية العقيدة، وانتهى بذلك قانون إجبار الأفراد على عبادة الفرعون، 
وأتيحت لكافة طبقات وفئات المجتمع حرية عبادة الفرعون أو غيره من الآلهة التي 

كانت سائدة في ذلك العصر.  
أما المرأة فقد تمتعت بشخصية قانونية كاملة ابتداء بالأسر الفرعونية الأولى، فقد 
المـلـكـة  الملـكات المصريات  الزمن، ومن أشـهـر  الدولة ردحا من  النساء  حكمت 
»اياح حتب« زوجـــة المـلك »سقنن رع«، والـملكـة »أحمس نفرتارى« زوجة أحمس 
والملكة  إخناتون،  وأم  الثالث  امنحوتب  الشعب وزوجة  بنت  »تى«  والملكة  الأول، 
قرابة عشرين  التي حكمت مصر  والملكة  »حتشبسوت«  إخناتون  »نفرتيتى« زوجة 

عاما وبلغت مصر في عهدها قمة الحضارة والعمارة والتجارة الدولية.
 150 مصر  حكموا  الذين  »الهكسوس«  حكم  المصرية  الحضارة  وعرفت       
المناصب  اعتلاء  أو  السياسية كالحق في الحكم  سنة، وحرموا المصريين من حقوقهم 



139صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

العليا في الدولة، كما حرموهم من حق التملك، إذ اشتهر إن الأرض بمن عليها تكون 
النبيل الإغريقي، ولكنهم ضمنوا لهم حرية العقيدة والعمل، ومجموعة  ملكا للسيد 

من الحقوق الفردية والمدنية. 
****

وفي اليونان الإغريقية منح الفرد الإغريقي الذي ينتمي إلى الأحرار من الرجال 
ما لم تمنحه باقي الحضارات السالفة واللاحقة عليها من الحقوق إلى مواطنيها، وقد 
التي  الديمقراطية والحرية والمساواة فضلا عن مجموعة الحقوق  تجسدت في منظومة 
الإغريقية  القبائل  في  سادت  التي  الأعراف  على  اعتمادا  الإغريقي  القانون  اقرها 
القديمة، وقد تفوقت »اسبارطا« التي كانت تعتبر من أهم المدن الإغريقية بعد اثينا في 

مضمار الحقوق والحريات الوطنية. 
فقد أنشئت السلطات جمعية »الأبلا« وهي بمثابة السلطة التشريعية في الدول 
التقدم  حقهم  من  كان  الذكور  المواطنين  جميع  أن  حيث  المعاصرة،  الديمقراطية 
الثلاثين، وكان عدد من يمكن اختيارهم أعضاء فيها  لعضويتها متى ما بلغوا  سن 
مصنعا  بمثابة  وكانت  000ر376  عددهم  البالغ  إسبارطة  سكان  بين  من   8000
للقوانين والتشريعات فلا يمكن سن أي قانون أو تشريع إلا من خلالها، وفي مضمار 
الحقوق الاجتماعية فقد حدد القانون سن الزواج بالثلاثين للرجال والعشرين للنساء، 
واعتبرت العزوبة بعد هذه السن جريمة، وكان من عقوبتها حرمان  العزاب من حق 

الانتخاب وحق مشاهدة المواكب العامة.
وقد  والحريات،  الحقوق  من  بمجموعة  يتمتعون  إسبارطة  في  النساء  وكان 
العديد من المجتمعات والتكتلات الحضارية في عصرهم بل وفي  تفوقوا بذلك على 
حقها  هو  الحضارة  هذه  في  المرأة  مكتسبات  أهم  ومن  أيضا،  اليونانية  المدن  معظم 
أن  فلها  القانون،  أمام  اعتبارية  شخصية  بكونها  حضيت  كما  إليها،  أطفالها  نسب  في 
تطلب الطلاق وان ترث وتورث ولها حق التملك والتجارة.. وغيرها من الحقوق، 



140

ويقول مؤرخون بأن في هذه الحقبة وبسبب هذه القوانين آلت  نصف الأملاك الثابتة 
في إسبارطة إلى النساء، وكن يعشن في بيوتهن باستقلالية وحرية وترف، في حين كان 

الرجال يقاسون أهوال الحروب الكثيرة.
اما في أثينا فقد منح الذكور من الأحرار دون الإناث بحق الاقتراع في الجمعية 
العامة، التي تضطلع بمهمة سن مختلف القوانين السياسية والاجتماعية والاقتصادية، 
المهمة في  المناصب  يتقلد أعلى  الكفاءة أن  المواطن الإغريقي صاحب  وكان من حق 

الدولة.
وفي عهد الإمبراطور الإغريقي »صولون« صدر قانون »السيسكثيا« الشهير، 
القانون  المعسر في  المدين  أن كان  بعد  ديونهم  المدينين من  إنقاذ  إلى  الذي كان يهدف 
الإغريقي يواجه التحول إلى طبقة الرق أن عجز عن الوفاء بدينه إلى السيد النبيل، كما 
أطلق »صولون« سراح المواطنين الذين تحولوا إلى عبيد بسبب ديونهم ومنع استرقاق 
المديونين واصدر في النهاية قانونا يحرم الرق على أساس المديونية، وأصدر أمر يمنع 
الوفاء  المدين على  القهرية كالضرب والتعذيب كوسيلة لإجبار  استخدام الأساليب 
بدينه، وقد وصف أرسطوطاليس��� انتهاك حقوق المدينين في روما بقوله: “وأصبحت 
كل الأراضي ملكاً لعدد قليل من الناس، وتعرض الزراع هم وأزواجهم وأبناؤهم 
لأن يباعوا بيع الرقيق لا في داخل البلاد فحسب بل في خارجها أيضاً، إذا عجزوا عن 

أداء إيجار الأرض أو الوفاء بما عليهم من ديون«. 
“صولون« على مستوى الأسرة،  قام بها  التي  الحقوقية  ومن بين الإصلاحات 
تقنينه لولاية الأب بحيث ألغى الولاية المطلقة التي كانت سائدة في المجتمع الإغريقي 

وثبت بعض الحقوق المدنية لأفراد العائلة ابتداء بالزوجة وانتهاء بالأطفال. 
مالية  غرامة  منها  الأسرة،  أفراد  حقوق  لمنتهكي  العقوبات  من  مجموعة  واقر 
قدرها مائة دراخمة على من يعتدي على عرض امرأة حرة، وأباح لمن يمسك برجل زانٍ 

���	فيلسوف يوناني قديم كان أحد تلاميذ أفلاطون ومعلم الإسكندر الأكبر.



141صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

متلبس بجريمته أن يقتله لساعتهِ،  وجعل من حق كل مواطن أن يقاضي أي شخص 
يرى أنه ارتكب جريمة ما.

ويعتبر الكثير من المؤرخين أن عهد الإمبراطور الإغريقي  “بركليس«  العصر 
الذهبي الذي ازدهرت فيه الحضارة الإغريقية في كافة مساراتها، وعلى رأسها النظام 
الحقوقي والقيم الإنسانية، وكان من أهم مظاهرها اهتمام الدولة بالطبقات الدنيا من 
المجتمع ومنحها المزيد من الحقوق والحريات، لتكون طبقات ذات شان في المجتمع، 
ومن المظاهر الإصلاحية في عهد بركليس هو تمتع المواطنين بحرية الكلام، والمساواة 
أمام القانون، كما اتخذ نظام السلطة الإغريقي شكل “الديمقراطية المباشرة« التي تقوم 

على أساس نظام مزاولة المواطنين للسلطة بأنفسهم دون أن يوكلوها إلى من يمثلهم.
وينقل عن “بركليس« خطبته التي تناول فيها ميزات نظام الحكم الديمقراطي 
التي قال فيها: “إن دستورنا مثال يحتذى، ذلك أن إدارة دولتنا توجد في خدمة الجمهور 
وليست في صالح الأقلية كما هو الحال لدى جيراننا، لقد اختار نظامنا الديمقراطية، 
للجميع،  بالنسبة  العدالة مضمونة  فإن  الأفراد  تنشأ بين  التي  فبخصوص الخلافات 
ويضمنها القانون، وفيما يخص المساهمة في تسيير الشأن العام، فلكل مواطن الاعتبار 
الذي يناله حسب الاستحقاق، ولانتمائه الطبقي أهمية أقل من قيمته الشخصية، ولا 

يمكن أن يضايق أحد بسبب فقره أو غموض وضعيته الاجتماعية«
****

وشهدت الحضارة الرومانية تقدما ملحوظا في مضمار حقوق الإنسان والحريات 
القيم  تتأصل  لم  حيث  متباعدة،  مراحل  وعلى  نسبي  بشكل  ذلك  كان  وان  العامة، 
الإنسانية في نظامها العام بحيث تصبح جزء من الأنظمة والتعاليم بغض النظر عن 
تغير قادة الدولة، وظلت خاضعة بشكل واسع لثقافة الحاكم الأعلى وقيمه الشخصية 
 “ الإمبراطور  الرومانيين  الحكام  أهم  ومن  الواقع،  على  إسقاطها  على  قدرته  ومدى 
قتل  فقد حرم  الإنسانية  القيم والحقوق  بعض  ازدهرت في عهده  الذي  كلوديوس« 



142

العبد الذي لا يرتجى منه نفع، وأمر أن يصبح العبد المريض الطريد بعد شفائه حراً 
من تلقاء نفسه، وفي عهد الإمبراطور نيرون حظر على الأسياد أن يحكموا على العبيد 
بأن يقاتلوا في  “المجتلد« إلا إذا وافق على ذلك موظف كبير في الدولة، كما أجاز نيرون 
للعبد الذي أسيئت معاملته أن يلجأ إلى القضاء، حيث عينت السلطات قاضيا يختص 

بشكاوى العبيد والفصل في منازعاتهم مع أسيادهم.
وكان العبد  يلقى من الضمانات، ما دام يعمل، ما لا يلقاه كثيرون ممن لا ينتمون 
خارج  يعمل  بان  له  يسمح  فكان  الأخرى،  الحضارات  بعض  في  العبيد  شريحة  إلى 
خدمته بشرط أن يؤدي لسيده بعض ما يكسب من عمله، وكان إذا مرض، أو تقدمت 
به السن، أو لم يجد عملًا يقوم به، لا يحق لسيده التخلي عنه بل يتوجب عليه أن يستمر 
في رعايته، وكان العبيد في اثنيا خلال القرن الخامس قبل الميلاد معفون من الضرائب 

والخدمة العسكرية ولم يكونوا مجبرين على ارتداء ثياب تميزهم عن الأحرار. 
ويشير المؤرخون إلى إن أثينا القديمة في عهد الجمهورية ـأي في القرن الخامس 
من  الأحرار  المواطنون  فكان  مباشراً،  ديمقراطياً  فيها  الحكم  نظام  كان  الميلادـ  قبل 
الذكور يقومون بصنع القرار، وذلك بالإجتماع في الساحة والتصويت لإقرار القوانين 
والأنظمة، وكانت الحقوق التي تمتّع بها المواطنون الأثينيّون كثيرة، منها حقّ الانتخاب، 
، وحقّ الجلوس في المحكمة للقضاء  فكان لكلّ مواطن الحقّ في الترشّح لمنصب معّني

كمحلّف، ومجموعة من الحقوق الدينيّة والمدنية. 
****

وعرفت الحضارة الفارسية أيضا العديد من تشريعات حقوق الإنسان والقيم 
اصدر  ق.م.   539 عام  لبابل  سايروس  الفارسي  الإمبراطور  غزو  فبعد  الإنسانية، 
قرارات عرفت فيما بعد بمدونة سايروس، التي اعتبرها العديد من المؤرخين على أنها 
أول وثيقة حقوقية في تاريخ البشرية، ومن أهم نصوص هذه المدونة السماح لمواطني 
نظام  وإلغاء  الدينية،  شعائرهم  ممارسة  بحرية  مكان  كل  في  الفارسية  الإمبراطورية 



143صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

الرق والاستعباد، ويشير المؤرخون إلى إن معظم قصور الإمبراطورية الفارسية بنيت 
بواسطة عمال مأجورين في عصر كان العبيد هم من يقومون بأعمال البناء، كما تشير 
التواريخ إلى إن الإمبراطور سايروس أمر بتحرير اليهود من الاستعباد والرق وسمح 
لهم بالعودة إلى ديارهم كما ضمن لهم حقوق المواطنة، ومدونة سايروس محفوظة اليوم 

في المتحف البريطاني وتمتلك مكتبة الأمم المتحدة نسخة طبق الأصل منها.  
                                                       ****                                                    

حقوق  ممارسات  من  بعضا  القديمة  الهند  في  المورينية  الإمبراطورية  وعرفت 
العميق  بالندم  شعر  أشوكا  الملك  أن  المؤرخون  ويذكر  الإنسانية  والقيم  الإنسان 
جراء إقدام قواته على غزو  إحدى المدن عام 265 ق.م  ونتيجة لذلك اعتنق البوذية 
وأطلق على نفسه اسم “أشوكا الورع« وحدد على اثر ذلك العناصر الرئيسية للنظام 
الاجتماعي والحقوقي الذي قرر تجسيده في دولته كالتسامح مع كل الطوائف والآراء، 
والمعاملة  الأصدقاء،  تجاه  والسخاء  والكهنة،  المعلمين  واحترام  الوالدين،  وطاعة 
بالرحمة  تتصف  قوانين  واصدر  الجميع،  تجاه  النفس  في  والسماحة  للخدم،  الإنسانية 
والعدالة، منها تحريم ذبح الحيوانات التي لا تستخدم في إنتاج الغذاء وتحريم تشويهها 
أو استغلالها في رياضات الصيد، كما اصدر قرارا بمنح السجناء يوما واحدا في السنة 
التمييز بين المواطنين والمساواة بينهم في  يقضونه خارج السجن، واتسم عهده بعدم 
والتعاليم والإصلاحات في  القوانين  تم تدوين كافة هذه  الحقوق والواجبات، وقد 

مراسيم سميت بـ “مراسيم أشوكا« 
****                                                           

وأما عن حقوق المرأة في الحضارات القديمة ففي الحضارة الرومانية كان للمرأة 
القانونية فقد  الناحية  أما من  النظام الاجتماعي،  حرية شخصية واجتماعية في ضمن 
اعتبرت المرأة كائن تحت الوصاية ومحروم من حقوقه السياسية، إلا أنها كانت تتمتع 
الهيئات  من  الكثير  غرار  على  الدنيا  حدودها  في  والحريات  الحقوق  من  بمجموعة 



144

الاجتماعية  حياتها  نطاق  في  المرأة  حرية  مظاهر  ومن  الروماني،  المجتمع  في  والفئات 
قدرتها على العمل في الكثير من المهن كالحوانيت ومصانع النسيج والطبابة وغيرها، 
واشتهرت بعض النساء الرومانيات بنفوذهن السياسي الذي اثر على مجريات الحياة 
السياسية في بعض الأحيان، كما سمح للنساء بان يصبحن قاضيات وكاهنات وممارسة 

التجارة وتكوين ثرواتهن الخاصة. 
“زرادشت«  أدخل  فقد  الحقوق،  بعض  المرأة  منحت  الفارسية  الحضارة  وفي 
تغييراً مهمًا على موقف المجتمع الفارسي من المرأة، فتمتعت ببعض الحقوق كاختيار 
الزوج، وحق الطلاق، وتملك العقار، وإدارة الشؤون المالية للزوج، ولكنها ما لبثت 
أن خسرت هذه الحقوق بعد موته وعادت إلى سيرتها الأولى، فأصبحت إنسانة تحت 
الوصاية محرومة من معظم حقوقها الطبيعية، ووصل الأمر بها إلى الاحتجاب حتى 
عن محارمها كالأب والأخ والعم والخال، ولم يكن يحق لها أن ترى أحداً من الرجال.

نظيراتها في  للمرأة حقوق لم تحصل عليها  فقد كان  الفرعونية  أما في الحضارة 
للشعر،  غطاء  بدون  وتخرج  العامة،  الحياة  في   تشارك  فكانت  الأخرى،  الحضارات 
لها  يسمح  وكان  عديدة،  فترات  في  الحكم  تولت  أنها  بل  الحكم،  مجالس  وتحضر 
الدولة  في  المهمة  المناصب  من  الكثير  وشغل  العامة،  المنشئات  إدارة  على  بالإشراف 

كقاضية أو وزيرة. 
وكانت سيدات الطبقات النبيلة يشغلن وظيفة إدارة مصانع النسيج، وتمتعت 
المرأة المصرية بحقوق اجتماعية واقتصادية وقانونية وسياسية مساوية للرجل، فكان لها 

الحق في تكوين ثرواتها المالية وإدارة ممتلكاتها الخاصة. 
الزوج،  واختيار  والحقل  البيت  إدارة  على  قوية  سلطة  المصرية  للمرأة  وكان 
والمسئوليات  الحقوق  في  والتوازن  الشراكة  على  يقوم  المصري  الأسري  النظام  وكان 

بين الزوجين.
ويذكر المؤرخون أن المرأة المصرية لم تكن تابعة لزوجها أو أبيها بل كانت تتمتع 



145صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

بشخصيتها الحرة المستقلة فكان يسبق اسمها لفظ )فتـبر( أو )غنخ يبنوت( أي سيدة 
المنزل أو وظيفتها أو لقبها، وكشف علماء الآثار عن نص كتب في عهد رمسيس الثالث 

يؤكد حق المرأة  في المساواة  في الأجر عن نفس العمل، وحريتها في الحركة والسفر. 
بأنه يجب على  الميلاد  السادس قبل  القرن  ووجد في نص قانوني آخر يعود إلى 
بدفع مبلغ مالي في  نفسه  الزواج والإقرار على  المرأة المصرية منح زوجته هدية  زوج 
حالة الطلاق، ويمنح هذا النص التشريعي المرأة الحق في طلب الخلع مقابل حصولها 
على مستحقاتها الشخصية من حقوقها الزوجية، أما إذا طلقها زوجها دون موافقتها 

فإنها تحصل على مؤخر الصداق ونصف منزل الزوجية. 
)أمهوت(  العدل  آلهة  وجعلتها  المرأة  دور  الفرعونية  الحضارة  عظّمت  لقد 

وكانت )إيزيس( هي إلهة الجمال.
ومن أشهر أسماء النساء التي عرفها المصري القديم الإلهة حتحور، وهي الأم 
الأولى للآلهة بصفتها »البقرة السماوية« التي ولدتهم وأرضعتهم جميعاً، وهي أيضاً ـ 

حتحور ـ ربة الحب التي يشبهها الإغريق بإلهتهم »افروديت«.
تقول الدكتورة نوال السعداوى )الذي يقرأ تاريخ القدماء من المصريين يدرك 
أن هذه الحضارة هي أقدم حضارات البشرية وأعرقها، قامت منذ البداية على المساواة 
المرأة الاجتماعية ارتفاعاً كبيراً ففي الأسر الحاكمة  بين الجنسين، وعلى ارتفاع مكانة 
بالنسبة  أما  الحين،  ذلك  في  الرجل  إليها  يصل  كما  الإله  مرتبة  إلى  تصل  المرأة  كانت 
للمرأة من عامة الشعب فقد كانت المرأة الفرعونية تعمل في المصانع بالغزل والنسيج 
أعمال  في  زوجها  وتشارك  الأسواق،  في  بالتجارة  المرأة  وتعمل  السجاجيد،  وصنع 
 2780 سنة  والرابعة  الثالثة  الأسرتين  حتى  المقبرة  على  ترسم  المرأة  وكانت  الصيد. 
ق.م بحجم زوجها كدليل على المساواة في الشرف والمكانة والحقوق والواجبات. وفى 

تمثال )بانجم( في معبد الكرنك تتقدم الزوجة زوجها.
وهناك نصب تذكاري خاص بالسدة )بيسيثت( من عصر الدولة القديمة بين 



146

أنها كانت مديرة للأطباء أما إيزيس فهي أكثر النساء شهرة في التاريخ الفرعوني بل 
إنها أحياناً ترمز إلى مصر نفسها، وهي قرينة أوزوريس التي صاحبته وساندته وقامت 
بعده بنشر عقيدته، كما يذكر التاريخ للفراعنة أنهم توجوا المرأة المصرية كملكة، فقد 
كانت الملكة الأم الوصية على العرش تقوم بدور بالغ الأهمية بجانب ابنها، ومن أشهر 
الملكات اللاتي حظين بمكانة متميزة الملكة »حتب حرس« زوجة الملك »سنفرو« وأم 

الملك »خوفو« وكانت تتمتع بمكانة جليلة.
ونفس هذا التبجيل والاحترام قدمه أحمس محرر مصر من الهكسوس لأمه الملكة 
»راع حتب« التي تولت الوصاية على أحمس ابنها وحلت مكانه بالعاصمة عند ذهابه 
للقتال. وأقام أحمس لوحة كبيرة بمعبد الكرنك تبين قدرة هذه الأم والملكة المثالية من 
أجل تحقيق استمرارية الأسرة بفضل نشاطها وانجازاتها في مختلف المجالات لدرجة 

أنها تمكنت من التوحيد بين جيوش مصر.
أمه  مومياء  مع  أحمس  أرفق  حيث  عسكرياً،  وساماً  تنال  امرأة  أول  وكانت 

المبجلة، التذكارات المرتبطة بشجاعتها الأسطورية.
واحد  لمدة  مصر  حكمت  التي  »حتشبسوت«  الملكة  التاريخ  ينسى  ولا 
وعشرين عاما وتسعة أشهر، وكانت شخصية فريدة من نوعها وتميز عصرها بالرخاء 
أقامت  الكرنك، كما  المسلتان في أقصى شرق معبد  إنجازاتها  أبرز  والاستقرار. ومن 
مدرسة للمثالين والنحاتين، وبذلك أنشأت أول ورشة فنية ملكية، كما أقامت معبد 
ويعد  »سنموت«،  المعماري  مهندسها  بتصميمه  قام  رائع  معبد  وهو  البحري،  الدير 

تحفة فنية معمارية.
ويذكر أيضا أنه أنشئ في عهد الأسرة الثامنة عشر مجالس للبلاد تحكم بالعدالة، 
حقوقه  ضمن  فرد  كل  حق  من  صار  حيث  العدالة،  معايير  تطبيق  بضرورة  وتنادي 
إذ  العامة،  لم يكن من حقوق  التحنيط  بعد موته، خاصة وأن  أن يحفظ جثته  الدينية 



147صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

تمارسه طبقة الأمراء والملوك فقط(.��� 
****                                                      

لقد أصبحت ثقافة الحقوق والقيم الإنسانية من المسلمات في التفكير البشري بعد 
أن تناولها بالتنظير والتحليل مختلف الفلاسفة والمفكرين والمتكلمين على مر الزمان، 
التي تجعل من  الفضيلة  الدولة هو  أن من أعظم أسباب كمال  يعتقد  فأفلاطون كان 
الأطفال والنساء والعبيد والأحرار والصناع والحاكمين والمحكومين يؤدون عملهم  
دون أن يتدخل أحدا في عمل أحدا آخر، لان الاعتداء أو التدخل في وظائف الآخرين 
أساس  على  تقوم  التي  الدولة  وظائف  في  وخيم  خلل  وحدوث  الفوضى  إلى  يؤدي 
منظومة المؤسسات والتخصصات،  ومن ثم فانه لا ينبغي تجريد الفرد من ممتلكاته أو 
أن يتعدى على ما يمتلكه غيره، وإن العدالة إنما هي أن يمتلك المرء ما يستحقه فعلًا، 
اليوناني ليوناني آخر، ولكنه  ويؤدي وظيفته الخاصة به، وقد ندد أفلاطون باستعباد 

أجاز استرقاق الأقوام الأخرى بحجة أن بعض الناس لا يمتلكون عقولًا ممتازة.
وقرر  أفلاطون في سفره الخالد »الجمهورية« انه لتحقيق الحياة المثالية للإنسان، 
يجب أن تقوم دولة رشيدة حكيمة وعادلة، فالدولة تنظيم اجتماعي سياسي متفق تماما 
كل  ويقوم  محكم،  نظام  على  ذاته  بحد  قائما  فالكون  والكونية،  الإنسانية  الطبيعة  مع 
الحية  والمخلوقات والخلائق   الأجرام  كافة  تقوم  كما  فيه،  الطبيعي  بدوره  كائن حي 
وغير الحية بدورها الذي خلقت من اجله، ليتكامل هذا الكون ويستمر في منظومته 
والمنسجم  المرتبط  التنظيم  فهي  القاعدة،  هذه  عن  تشد  لا  والدولة  والمبدعة،  المتقنة 

والمنبثق عن التنظيم الكوني.
وقسم أفلاطون وظائف الدولة إلى ثلاث وظائف رئيسية، جعلها مرتبطة بطبيعة 
الإنسان السيكيولوجية وتركيبته الوجودية، فالأولى هي الإنتاج، والثانية هي الدفاع، 
الطبيعة الشهوانية والغضبية والناطقة في  والثالثة هي الإدارة، وهذه الوظائف تشبه 

���	دراسات عن المرأة والرجل في المجتمع العربي ص 384.



148

الكيان البشري، وكل طبقة من طبقات المجتمع تقوم بممارسة إحدى هذه الوظائف، 
المحاربين  وطبقة  والاعتدال،  بالتعفف  تضبط  أن  ويجب  للشهوانية،  المنتجين  فطبقة 
أن  ويجب  للنطق،  الحكام  وطبقة  والشجاعة،  بالفضيلة  تضبط  أن  وبجب  للغضبية 

تضبط بالحكمة والحزم.
يقول أفلاطون إن الدولة الفاضلة متى اجتمعت بين الفضائل الثلاث المشار 
والفضيلة  العدالة  إلى  المؤدي  والتناسب  النظام  حالة  بينها  تقيم  أن  استطاعت  إليها 
الأحرار   الأفراد  من  جماعة  هي  أفلاطون  يصورها  كما  الفاضلة  والدولة  والمساواة، 
المتآخين فيما بينهم بأواصر الإخوة، ويهدف كل منهم إلى تحقيق وظيفته الاجتماعية في 

ظل القوانين المتسمة بالعدالة والمساواة والإنصاف.
ولم يفرق أفلاطون بين الجنسين في تقلد الوظائف العامة وفي الحقوق والواجبات 
المدنية، وذهب إلى أن كل منهما يصلحان لوظائف متجانسة، لان الاختلاف بينهما ليس 
جوهريا، أي لا يتناول الملكات والمقومات الأساسية، ولكنه اختلاف عرضي يتمثل في 
بعض الوظائف البيولوجية كالتلقيح والإنجاب، ومثل  هذا الاختلاف لا يستدعي 
اختلافا في مناهج التربية ومنظومة الحقوق والواجبات، لذلك يجب أن تختار الدولة 
من الفتيات من يتميزن بالمهارات الجسدية التي تناسب كافة المهام التي يؤديها الفتية 
كالأعمال الحربية والبناء، وتعمل على إتاحة الفرص للمرأة بان تؤدي كافة واجباتها 

وتمنح جميع حقوقها أسوة بالرجل.  
أما أرسطو فقد كان ينظر إلى العبد على أنه آلة بشرية، وكان يظن أن الاسترقاق 
سيبقى في صورة ما حتى يحل اليوم الذي تؤدي فيهِ الآلات التي تدور بنفسها جميع 

الأعمال الوضيعة.
وقد نادى بعض الفلاسفة الرومان بحرية العقيدة الدينية وظهر منهم من كان 
يعتقد بأن الرق مضاد للطبيعة، أمثال الفيلسوف )اولبيان( الذي أكد أنه لا يجوز في 
العبيد وان عدوا موجودين في نظر  الناس إلا أحراراً وان  القانون الطبيعي أن يولد 



149صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

أن  يقرر  الذي  الطبيعي،  القانون  نظر  في  موجودين  ليسوا  فأنهم  الوضعي  القانون 
الناس جميعاً متساوون في الخلقة والحقوق والواجبات، ومن جانب آخر اعتقد العديد 
القواعد  أن تعبر عنها  بمبادئ محددة يجب  الطبيعة جاءت  أن  الرومان  من المشرعين 
والمحدد  المفسر  هو  الطبيعي  فالقانون  حياتهم،  لإدارة  البشر  وضعها  التي  القانونية 
المطلق لأنها متعلقة  بالخلود  المتسمة  الطبيعية  المبادئ  باعتبارها  العامة  العدالة  لمبادئ 
ومرتبطة بالطبيعة البشرية ومستلزماتها، ومن هنا برزت دعاوى الكثير من الفلاسفة 
والحقوقيين الرومان لتؤكد على أهمية توفير الحماية للفئات الضعيفة كالعبيد والأطفال 
والنساء، والاعتراف بالمطالب التي تقوم على صلات الدم والقرابة، وقد أدت هذه 
المبادئ إلى ظهور تنظيم قانون روماني حد من سلطة الأب المطلقة على أسرته، ومنحت 
المرأة المتزوجة مركزاً قانونياً يقترب من حقوق الزوج فيما يتعلق بإدارة الأملاك وتربية 

الأطفال.
والقيم  الإنسان  حقوق  بمنظومة  اهتموا  الذين  الرومان  المفكرين  ابرز  ومن 
أسهم  فقد  65م(  )4ق.م–  و«سنيكا«   ) ق.م  )106ـ43  »شيشرون«  الإنسانية  
القانون الطبيعي، وكان  شيشرون في الحوار الذي شاع بين الفلاسفة الرومان حول 
يعتقد انه مرادف للعقل، وان العالم هو عالم واحد له قانون واحد صالح لجميع الأمم 
في مختلف الأوقات، لأنه ذو طبيعة واحدة غايتها تحقيق العدالة والفضيلة، مادام قد 
انبثق عن طبيعة إلهية عادلة وفاضلة، وان الأفراد متساوون في ظل هذا القانون، سواء 
فيما يتعلق بالحقوق القانونية أو بالمساواة أمام الله ـتتوافق هذه النظرة مع المعتقدات 
المسيحيةـ وقد أكد  شيشرون على ضرورة منح  المواطنين شيئا من الكرامة كونها تمثل 
مجرد  ليسوا  لأنهم  منها،  حصة  لهم  يكون  أن  يجب  العبيد  وأن  الإنسان،  حقوق  أهم 

آلات بشرية حية، بل بشر حتم عليهم القدر أن يكونوا عبيد  لغيرهم.  
أما سنيكا فكان يعتقد أن الطبيعة هي الأساس الذي يعيش فيه الأفراد، واقر 
مبدأ المساواة، وقال بان الاختلافات بين السيد والعبد هي مسألة اصطلاح قانوني، 



150

وان الحظ السيئ وحده الذي يجعل الإنسان عبداً، ووفق ذلك فقد رفض سينكا كما 
رفض شيشرون والرواقيون الأوائل ادعاء أرسطو بان البشر غير متساوين بالطبيعة 
وان بعضهم يمتلك عقولا غير جيدة، لذلك لا يصلحون لأداء أي عمل سوى أن 
يكونوا عبيدا، وبناء على ذلك فقد حث مواطنيه على الأخذ بأسباب الرحمة والإخاء 
والتعاون، وعالج قضية الرق بروح مشبعة بالعاطفة والرحمة، وله في وصف معاناة 

العبيد نصوصا خالدة منها قوله: 
أليس هذا  مثلنا؟  يكونوا رجالا  الم  مثلنا،  أحرار  أناس  إنهم  الرقيق؟  “من هم 

الآدمي الذي سمي رقيقا ولد من بذرة كما ولدنا؟ ألا تحمله الأرض كما تحملنا وتظلله 
السماء ويستنشق نسيم الحياة؟ ويخضع لما نخضع له من قوانين النمو والحياة والموت؟ 
والحقوق  الاجتماعية  والمعاملات  الاجتماعي  المركز  في  وبيننا  بينه  نفرق  إذن  فلماذا 

والواجبات المدنية والسياسية؟ 
****                                                             

إلى  دعا  الذي  ساكياموني  الفيلسوف  يد  على  الهند  في  البوذية  الديانة  وظهرت 
المساواة بين المواطنين وقال بأن جميع الناس متساوون في العادات والتقاليد والطقوس، 
السياسي  النظام  مع  الصريح  بالتناقض  تجهر  لم  بداياتها  في  البوذية  الدعوة  أن  ورغم 
والديني القائم على احتكار الامتيازات لصالح رجال الدين المعروفين باسم البراهمة 
التي  تدعمهم وتدافع عنهم ـ من أهمها طبقة الكشاتريه. أي المحاربينـ   والطبقات 
إلا إن روح تعاليمه أدت إلى زوال الكثير من مظاهر التمييز والاضطهاد الذي مورس 
التجار والعبيد والأرقاء والفقراء  الدنيا كالفلاحين والصناع وصغار  الطبقات  ضد 

والمنبوذين.
لقد دعا ساكياموني  إلى المساواة الدينية وتحدى البراهمة وكون طائفته المكونة 
الفقراء  أن  معلنين  الأرض  في  ينتشروا  أن  أتباعه  من  وطلب  الطبقات،  مختلف  من 
والأغنياء كلهم سواء، وان رجال الدين والحرب والزراعة والصناعة جميعهم بقدر 



151صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

واحد،  وليس هناك فرق بينهم، سواء من الناحية الدينية أو الاجتماعية أو السياسية 
وسائر شئون الحياة. 

مباشرة  حربا  ساكياموني  بعد  جاء  ممن  ومفكروها  البوذية  زعماء  شن  ولقد 
وواضحة ضد نظام الطبقات ودعوا بكل جرأة  وصراحة إلى إلغاءه، وكذلك إلغاء أية 
امتيازات تحظى  بها طبقة دون أخرى، كما شنوا هجوما ضاريا ضد البراهمة وسخروا 

من تعاليمها الدينية وأنكروا ما جاء في كتبها ونصوصها المقدسة.
وفي الصين ظهرت شخصيات عديدة تنادي بالقيم الإنسانية، منها الفيلسوف 
“كونفوشيوس« الذي أصبحت تعاليمه مدرسة أخلاقية وفلسفية، فقد نادى بتوزيع 

عادل للثروة وذم تركزها بيد أقلية من الشعب، الأمر الذي أدى في ذلك العصر إلى 
هجرة الفلاحين إلى المدن وعزوفهم عن فلاحة الأراضي الزراعية.

التكافل  على  قضى  طبقي  صراع  نشأ  فقد  تضخمت  العبيد  طبقة  أن  وحيث 
للفقراء، وحماية الأقوياء  إن »كونفوشيوس« دعا إلى رعاية الأغنياء  بيد  الاجتماعي، 

للضعفاء، ورعاية الأصحاء للمرضى.
وكان يرى أن لا سبيل للعدالة والمساواة إلا بالتعليم الذي يجب أن يشمل كافة 
طبقات المجتمع دون استثناء، لتدرك كل جماعة حقيقة وضعها الاجتماعي وتتحرك 
بناء على معطياتها وإمكانياتها، وتعمل من خلال تلقيها مختلف العلوم والمعارف لإكمال 
نواقصها وتقوية جوانب الضعف فيها وتطوير ذاتها لتتمكن من الاستفادة الكاملة من 

حقوقها والمساهمة مع باقي الطبقات في بناء الصرح الحضاري الإنساني.
الملوك  فخاطب  »كونفوشيوس«  الكبير  أستاذه  تعاليم  »مانشيوس«  تابع  وقد 
والحكام مباشرة، ساعيا إلى إقناعهم بضرورة تجسيد قيم العدالة والمساواة بين شعوبهم، 
وكان من أشهر أقواله: »تقوم الامبرطوريات على دعائم من المبادئ الإنسانية وتزول 
رئيسيتين  طبقتين  إلى  وفئاته  وشرائحه  المجتمع  طبقات  وقسم  المبادئ«  هذه  بزوال 



152

يسخرون  الذين  والمتعلمين،  العلماء  طبقة  الأولى  البعض���،  بعضهما  مع  متناغمتين 
الزراع  من  والعاملين  الكادحين  طبقة  هم  الثانية  والطبقة  المجتمع،  لخدمة  ذكائهم 
والصناع، ويرى أن الطبقة الأولى من حقها الحكم والإدارة، وعلى الطبقة الثانية توفير 
الحاجات الضرورية لهم، لأنهم يعملون بعقولهم ويضعون ذكائهم في خدمة المجتمع، 
الطبقتين،  بين  بالتضامن  وأوصى  مهنة،  أي  لممارسة  الكافي  الوقت  عندهم  وليس 
أية قيمة من دون  البعض، فإدارة المجتمع ليس لها  فكلاهما لا غنى لهما عن بعضهما 
مشاكلها  وتحل  أمورها  تدير  أن  الثانية  للطبقة  يمكن  ولا  والعمال،  والزراع  الصناع 
إلا باللجوء للطبقة الأولى باعتبارها رمزا للعلم والمعرفة والتخطيط والحكمة، وعلى 

الطبقة الثانية بمختلف فئاتها تنفيذ ما خططت له ونظرت إليه الطبقة الأولى.
وتطبيق  ترسيخ  إلى  تدعوا  التي  الأعمال  بعض  أفلاطون  سبقت  اليونان  وفي 
إلى  المنسوب  والأيام،  الأعمال  ديوان  أهمها  من  الإنسانية،  بالقيم  المرتبطة  القوانين 
الشاعر اليوناني »هزيود« وقد عرض هذا الشاعر في ديوانه فكرة العدالة، ووصل إلى 

تقرير طائفة من القواعد العامة التي ينبغي أن تقوم عليها الحياة الإنسانية. 
وكانت هناك أشعار أخرى منسوبة إلى طائفة من الشعراء والحكماء اليونانيون 
الذين جاءت أشعارهم محتوية على الكثير من الحكم والأمثال التي تدعو إلى العدالة 

الاجتماعية.
وفي اليونان أيضا برز الكاتب والفيلسوف »ارستوفان« التي ألف رواية »الفرسان« 
تناول فيها نقد النظم القائمة في عصره، ودعا إلى الكثير من الأفكار الاشتراكية، فنادى 
وسائر  العقارية  والأملاك  الزراعية  الأراضي  تكون  وبان  الفردية  الملكية  نظام  بإلغاء 

المجتمع إلى طبقات  التي تقسم  الشمولية والتوليتارية  الفلسفات  العكس من بعض  ���	على 
منفصلة ومتنازعة مع بعضها البعض جراء استئثار الطبقة القوية معظم الامتيازات المالية 
والسياسية والاجتماعية والاقتصادية، وحرمان بقية الطبقات الأخرى من معظم الحقوق 
والامتيازات بدعوى أنها طبقات وشرائح أقل شأنا، على اعتبار كون أفرادها لا يمتلكون 

عقولا جيدة فلا يمكن مساواتهم مع الحكام والفلاسفة ورجال الدين ورجال الحرب.



153صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

مظاهر الثروة مشاعة للجميع، وتساءل بحرقة:«أليس هؤلاء الذين يملكون الثروات 
الضخمة هم لصوص المجتمع والسارقون والمارقون من وجه العدالة«.

والنظم  الفلسفية  والآراء  المبادئ  من  الكثير  راجت  فقد  القديمة  روما  في  أما 
القانونية المرتبطة بالقيم  الإنسانية، وكانت أول قاعدة قانونية في روما القديمة هي »أن 
يعيش الإنسان على مقتضى ما هو فاضل« وجاء في القانون انه »يجب احترام الملكية 
واحترام العقود وغيرها من القواعد الإنسانية«، وفي عهد الإمبراطور »مارك اوربل«���  
الإنسانية،  والحقوق  بالكرامة  تتعلق  التي  والتشريعات  القوانين  من  الكثير  سن  تم 
في  اعتبارية  شخصية  له  بموجبها  العبد  أصبح  حيث  بالعبيد  الخاصة  القوانين  منها 
المجتمع، وله أن يرفع قضاياه أمام المحاكم، وأشيعت في عهد اوربل فكرة أن الرق 
نظام لا تستسيغه  الفطرة الإنسانية ويجب إلغاءه أو على الأقل التضييق من نطاقه بقدر 
الإمكان، وشاعت في روما كذلك الكثير من القوانين والمثل والقيم المنبثقة عن المذهب 
الرواقي، منها أن الابن لم يعد ملكا لأبيه، ولم تعد  الزوجة ملكا لزوجها  ومبدأ الأخوة 
الذي يقضي بأن جميع البشر أخوه، وكان من مبادئ الرواقية الجوهرية أن جميع البشر 
أخوة مهما تباينت أصولهم وأجناسهم ولغاتهم، استنادا إلى القانون الطبيعي، وذهب 
بمدينة  المواطنة  المسوغ تحديد  بأنه من غير  رأوا  أبعد من ذلك، حيث  إلى  الرواقيون 
أو شعب معين، وأن الإنسانية جمعاء أسرة واحدة، مهما اختلفت شعوبها ومواطنها، 
وأن الإنسان يولد حرا في منظور قانون الطبيعة العادل، وأنه لا يجوز في أي حال من 

الأحوال مخالفة نواميس الطبيعة وقوانينها.
وينقل عن الامبرطور والفيلسوف اوربل الذي تأثر بالفلسفة الرواقية وعمل 

بالكثير من مضامينها وآراء فلاسفتها قوله: 
»إن الناس جميعا متساوون، ولهم من العقل انصبة متساوية وهم من اجل ذلك 
الموجودات كلما سمت منزلتها زاد تماسكها وقوي  إلى الاجتماع، ذلك لان  ينزعون 

الخواطر  من  مجموعة  عن  عبارة  كانت  شخصية،  مذكرات  وخلف  أيضا  فيلسوفا  ���	كان 
النفسية والتأملات الفلسفية.



154

تضامنها، فينبغي على الناس بحسب قانون الطبيعة أن يتعاونوا أوثق تعاون في سبيل 
البيئة،  في  أو  اللون  في  الاختلاف  إلى  النظر  دون  الأسمى،  الخير  المثمر  المنتج  العمل 
لأنهم رغم اختلافهم في هذه الأمور متفقون في جوهر العقل، إذ توجد بينهم قرابة 
القرابة هي  لغوية، وهذه  أو  أو جسدية  قرابة دموية  بينهم من  ما  تفوق كثيرا  سامية 

شرف انتسابهم إلى عقل واحد«. 
ومن الفلاسفة الرومان أيضا »ابكثيوتس« الذي ينقل عنه كلمته الشهيرة: »إنني 
لا اشتغل بالفلسفة  ولكنني اشتغل بتحرير نفسي«  وقد كانت فلسفته الأخلاقية تدور 
حول ماهية الحرية، ولعل ذلك كما يقول الدكتور مصطفى الخشاب بسبب ما وقع فيه 
من اسر العبودية في حياته الأولى، إذ من الطبيعي أن يتكلم هذا الفيلسوف عن الرق 
ويثير الشكوك والاعتراضات ويدافع عن إنسانية الرقيق  بكل ما أوتي من قوة الحجة 

ووضوح البرهان.
ويتساءل »ابكثيوتس«: »من هو الرقيق؟ انه إنسان يشاركنا في العقل والارداة 
ومن ثم فهو كائن عاقل.. فليس من رقيق طبيعي، إلا ذلك الكائن الذي يشارك في 

العقل والإرادة«.��� 
وفي مصر الفرعونية تولى »اخناتون« السلطة ودعا إلى تجسيد قيم المحبة والسلام 
والرحمة والتسامح ونبذ الحروب ونشر المساواة بين الناس، كما دعا إلى تحقيق العدالة 
لجميع المواطنين دون تمييز، واصدر اخناتون قرارا ألغى بموجبه التقديس المبالغ فيه 
الحكم  الملك )حريكارع(  تولى  العاشرة  الفرعونية  الأسرة  المالكة، وفي عهد  للأسرة 
وجاء بتعاليم حث بموجبها على إقامة العدل ونشر روح الإيثار والتسامح والتعاون 

بين أبناء الشعب. 
تقول إحدى تعاليمه: )أحتفظ بذكراك بين الناس بحبهم فالإنسان الذي يصل 
مثل  مرحا  ويمشي  هناك  يمكث  فإنه سوف  خطيئة  يرتكب  أن  دون  من  الآخرة  إلى 

���	علم الاجتماع ومدارسه ص 82.



155صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

الأرباب الخالدين(، الجدير بالإشارة  إلى أن معظم التعاليم والقوانين المتعلقة بحقوق 
الحجر  من  وشظايا  الخزف  من  قطع  على  القدماء  المصريون  بتدوينها  قام  الإنسان 

الجيري، وقد اكتشفها علماء الآثار وقاموا بترجمتها في العقود المتأخرة.
*****

إليه  وصل  لما  وفقا  تتحرك  القديمة  الحضارات  في  الإنسانية  القيم  كانت  لقد 
مرتبطة  أنها  إلا  بدائية  كانت  ممارساتها  إن  القول  يمكن  لذلك  معرفة،   من  الإنسان 
السياسية والاقتصادية.��� وقد جاءت الأديان السماوية والأرضية  بالعلم والعوامل 
لتعزيزها وترسيخها، ذلك أن القيم الإنسانية تتحرك من خلال النظم المركزية التي 
تنظم وتحكم حياة الفرد والمجتمع وكافة المؤسسات والهيئات المنبثقة عنها، بمعنى آخر 
إن القيم الإنسانية ثابتة في أصلها وتكوينها، بيد إنها تختلف بشكل كبير في تطبيقاتها 

��� على سبيل المثال كانت معظم الديمقراطيّات القديمة تنمو في مُدنٍ صغيرة ذات ديانات محليّة 
وضعية، لذا كانت ممارستها محدودة وبدائية، وكان لقيام وتوسع الِإمبراطوريات الكبرى 
تطور  عدم  في  ورئيسي  مباشر  اثر  وغيرها  والصينية  والرومانيّة  الفارسيّة  كالِإمبراطورية 
تتفق  الديمقراطية كنظام سياسي واجتماعي وثقافي، بسبب استنادها على نظم مركزية لا 
مع الديمقراطية كنظام وثقافة، علاوة على عدم بلوغ الفكر الإنساني المستوى المطلوب من 
التنظير والممارسة المتفقة مع الديمقراطية وقيمها المحورية على مختلف الأصعدة والميادين، 
ولكنَّ هذا لا يعني أنَّ تطَوّراً بٱتجاهِ الديمقراطية لم يحدث في العصور الوسطى، بيد انه 
كان تطورا محدودا حيث كان اغلبه على مستوى القيم والحقوق الفردية، وقد تراكم هذا 
البشرية حتى وصل إلى  إليه  الذي وصلت  المعرفي والعلمي  المستوى  التطور وتفاعل مع 
مرحلته الحالية، وقد ساهمت الدياناتُ الكبَرى كالمسيحية والبوذية و الإسلام في تَوطيد 
لنظام  وتحولها  وتنظير  وممارسة  كثقافة  الديمقراطية  تراكم  في  ساهمت  وثقافاتٍ  قِيَمٍ 
الدَولة، المساواة الكاملة أو شبه الكاملة   متكامل في نهاية الأمر، ومن هذه القيم  شرعيّة 
بين الأعراق والقبائل والأقوام بشكل عام،  المساواة ولو جُزئيّا  بَين الأفراد لا سيّما بَين 
أو الشريعة ومساواة الأفراد والأجناس  القانون  العبيد، سيادة  الجنسَين و بين الأسياد و 
أمام قضائها وأحكامها، الدفاع عن الكثير من الحقوق الفردية والجماعية الخاصة والعامة، 
كحقوق الملكية والعمل والتنقل والتجارة، والحث عَىل التعامل بالحسنىَ والرفق والرحَمة 
و غيرها من مكارم الأخلاق الّتي لا بدَّ منها لبناء دَولةٍ قائِمةٍ عَىل الشرعية لا على الظلم 

والعدوان والبغي.



156

والشرائح  للطبقات  شموليتها  ومدى  وآثارها  ومخرجتاها  ومكوناتها  وحركتها 
والفئات المتعددة في المجتمع، فحق الانتخاب في روما القديمة اقتصر  على الأحرار 
والذكور فقط، وكانت هذه الشريحة تمثل نسبة قليلة من المجتمع الروماني الذي يعج 
بالكثير من الفئات الاجتماعية ويشكل العبيد والأجانب والنساء نسبته الغالبة، وقد 
جاءت تنظيرات المفكرين والفلاسفة في ذلك الوقت بناء على معطيات تلك المرحلة 
ونظمها وقيمها، وبالتالي فاتها تختلف كثيرا عن النظام الحقوقي المعاصر الذي يعتبر 
وان  وابسطها،  الحقوق  بديهيات  من  الاسترقاق  ويحظر  الانتخاب  حق  النساء  منح 
اختلف هو الآخر أيضا في شموليته ومساحته، من امة إلى أخرى، من ناحية أخرى 
فان النظام الحقوقي العالمي تكون بهيئته الحالية جراء تراكم مختلف التجارب والخبرات 

والمعارف، وتمازج الأفكار والآراء والفلسفات والثقافات. 
آمال  من  إليه  تتطلع  كانت  وما  الشعوب  وكفاح  نضال  حصيلة  يمثل  أنه  كما 
وطموحات، ورغم ذلك فانه يعتبر نسبي وغير مطلق ـأي غير ثابت وغير متكاملـ 
وانه قابل للتطور والرقي بما ينسجم مع معطيات المرحلة القادمة من حياة البشر على 

الأرض.



157صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

ن�سانية الم�سيرة التاريخية للقيم الإ

مرت القيم الإنسانية بمراحل ومنعطفات تاريخية وحضارية وفكرية ومعرفية 
مختلفة حتى وصلت إلى ما هي عليه الآن، ولا تحمل القيم الإنسانية تاريخا بمسارات 
محددة ومتعاقبة ومتراصة لأنها وليدة كل الحضارات والأمم والشعوب دون استثناء، 
ويمكن القول إنها ليست ثابتة على نحو واحد بل إنها قابلة للتطور، متعلقة بما وصل 
إليه الإنسان من كمال ونبوغ  في شتى المجالات، إلا إنها كمواد خام وسيرة أولى تعتبر 
ثابتة في كل مكان وزمان وفي مختلف الأمم والحضارات، لأنها مرتبطة بذات الإنسان 
واصل خلقته وماهيته وطبيعته الروحية  والوجدانية والوجودية، وقد جاءت الأديان 
على  قيمه  تجسيد  في  الإنسان  مساعدة  إلى  تهدف  ومعامل  كنظم  والأرضية  السماوية 
عليها  وتسيطر  نظمها  تتقادم  ما  سرعان  الأديان  إن  إلا  والميادين،  الأصعدة  مختلف 
تولتارية  منظومة  من  جزء  الدين  فيصبح  شمولية،  واجتماعية  ودينية  سياسية  أنظمة 
تسخر القيم الإنسانية لصالحها، بينما من المفترض أن تكون القيم الإنسانية القاعدة 
المركزية التي يستند عليها النظام الحضاري الشامل وان لا تكون تحت سيطرة طبقة أو 
فئة تحدد مساراتها وهيئتها وتطبيقاتها، وهذا ما دفع بالمجتمعات البشرية إلى الصراع، 
إلا انه من خلال  هذا الصراع تطورت المعارف والادراكات والعلوم والأفكار والآراء 

في مختلف المجالات، وسعى الإنسان من خلالها إلى أفضل الطرق للحياة الراقية. 



158

الحضارية  مرحلتها  إلى  اليوم  البشرية  وصلت  حين  بالفعل  حدث  ما  وهذا 
الراهنة، ومن الطبيعي القول إن هذه المرحلة ليست منتهى الطموح ولا تمثل إلا جزء 
تزال  وما  لقيمه،  وازدهار وتطور وتجسيد  تقدم  الإنسان من  إليه  قد يصل  مما  يسيرا 
الإنسانية  للقيم  المناوئة  والثقافات  والنظم  والقيم  الأنظمة  بالكثير من  تعج  الأرض 
والطموحات البشرية، إلا إن هذه المرحلة لا شك في كونها تمثل تطورا لافتا وأفضل 
وانتكاسة  خسارة  سيمثل  تراجع  وأي  الإطلاق،  نحو  على  البشرية  تعيشها  مرحلة 
ورجوعا للوراء والماضي بكل ما يحمله من تخلف واستبداد، فالبشرية وصلت إلى درجة 
لافتة من التقدم التقني والتكنولوجي وتمكنت من غزو الفضاء، وتعج حقول العلوم 
بمئات التخصصات العلمية في مختلف الميادين التي تحوي في آفاقها العلوم والمعارف 
المخترعات  آلاف  اختراع  من  الإنسان  وتمكن  مثيل،  له  يسبق  لم  بشكل  والتقنيات 
صرح  خلالها  من  وانشآ  البشري،  والجسم  الطبيعة  في  الأسرار  آلاف  واكتشاف 
تكنولوجي وتقني عظيم، وتغلب على آلاف الأمراض وحل الكثير من الغاز الكون، 
وتمكن من تجسيد قيمه الإنسانية عبر إنشاءه نظاما حضاريا شبه متكامل ومتقدم على 
ما سبقه من صروح حضارية، يمثل خلاصة لدعوات ونضالات المصلحين وأهداف 
الأديان والثقافات والفلسفات وتضحيات آلاف البشر على مر التاريخ، برغم ما قد 
يشوبه من ازدواجية وسوء تطبيق، إلا انه  بحد ذاته  يمثل نتاجا إنسانيا راقيا، ويتمتع 
بالقدرة على التغير والتطور، ومن خلاله تمكنت البشرية من إلغاء نظام الرق التقليدي 
الذي ساد منذ نشوء الدول والحضارات قبل آلاف السنوات، وحقق للفئات الأكثر 
بؤسا في المجتمع البشري الكثير من الحقوق والامتيازات كالأقليات الدينية والطائفية 
والعرقية والنساء، بما لم يسبق له مثيل على نحو الإطلاق، كما وصل إلى تكوين أنظمة 
الدستوري  السياسي  والنظام  والعولمة  والاشتراكية  كالرأسمالية  عظيمة  حضارية 
والنشاط  بالحيوية  المليئة  الحضارية  المكونات  هذه  وكل  والليبرالية،  والديمقراطية 
والإصلاح  والارتقاء  للتطور  وقابلة  محدودة  غير  ونظم  وقيم  ومعارف  علوم  تحمل 



159صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

بسرعة وانسيابية ومرونة، على الأقل في إطار الدول الوطنية والمجتمعات القطرية.     
إن حقوق الإنسان ليست وليدة هذا العصر، وإنما كافح الإنسان من اجلها  منذ 
أن نشا على هذه الأرض، ومنذ أن أصبحت حياته صراعا بين الخير والشر، وجنوحا 
نحو طموحه الأزلي بالوصول إلى الكمال الذي يعتبر جزء من كينونته واصل خلقته 
استخدم  حيث  اثنيا،  من  الإنسانية  القيم  مسيرة  تتبع  ويمكن  الوجودية،  وتركيبته 
أرسطو كلمة “ديمقراطية« لأول مرة في التاريخ، ويذكر المؤرخون انه استخدمها في 
معظم بحوثه ودراساته، ويقال انه لم يكن يقصد منها حكم الشعب حسب مفهومها 
الدارج اليوم، بل انه كان يعني إن العامة لا يفقهون في السياسة ولا سواها ولكن ينبغي 
لهم أن يتركوا ليقولوا ما يشاءون، وهذا ما عبر عنه الباحثون بعد ذلك بـ«ديمقراطية 
أثينا« إذ كانت الديمقراطية اليونانية في عاصمتها أثينا بدائية، حيث لم يتجاوز المسموح 
على  حظر  حيث  السكان،  عدد  من   %3 ـ   2 العامة  الجمعية  في  مقاعد  باحتلال  لهم 
النساء والعبيد والأجانب والقاصرين شغل أي مناصب عامة، واقتصر حق الممارسة 
الديمقراطية على الذكور الأحرار البالغين فقط، وكان يحق لهؤلاء التصويت مباشرة 
ديمقراطية  أو  مباشرة  “ديمقراطية  المعاصر  بالمصطلح  إنها  أي  القرارات،  اتخاذ  على 
نقية، حيث يحق لأعضاء الجمعية العامة التحدث في الشئون العامة والتصويت على 
القرارات وفقا لنظام الأغلبية، وبطبيعة الحال لم يكن في روما ما يعرف اليوم بفصل 
السلطات وحق الانتخاب والتشريح، وكانت الممارسة الديمقراطية محصورة في نطاق 
من  تقترب  إنها  أي  العليا،  الدولة  تتجاوز حدود سلطات  المحلية ولا  المدينة  شئون 
وصف سقراط وبعض المعاصرين لها بأنها عبارة عن جواز السماح للعامّة أن يقولوا 

ما يريدون.
وتكشف وثائق تعود للفترة بين 575ـ 550 ق م، عن وجود مجلس شورى 
ومجلس نوّاب، وان النساء والعبيد كانوا محرومين من المواطنة وحق عضوية مجلسي 
وكانت  التصويت،  لهم  يحقّ  كان  الذين  هم  أثينا  سكان  عشر  من  اقل  وان  البرلمان، 



160

حرية التصويت على قوانين معينة متاحةً لمواطني أثينا جميعاً، أمّا حرية التصويت على 
يتكلم في مجلس  أن  أيّ عضو  شنّ الحرب فكانت متاحةً لجزء منهم، وكان بمقدور 

النوّاب.
وفي شبه القارة الهندية ظهرت الديمقراطية في جمهوريات الهند القديمة في القرن 
السادس قبل الميلاد، وكانت تعرف تلك الجمهوريات بـ)ماها جاناباداس( ومن بين 
الهندي،  بيهار  بإقليم  اليوم  يعرف  فيما  تقع  كانت  التي  فايشالي،  الجمهوريات  هذه 
ويعتبرها المؤرخون أول حكومة جمهورية في تاريخ البشرية، ومن بينها أيضا دولتي 
الحكم  نظام  إن  القدماء  اليونان  مؤرخو  عنهما  كتب  وقد  وسامباستايي،  ساباركايي 

فيهما كان ديمقراطيا وليس ملكيا.
وظهرت في أوائل القرون الوسطى أنظمة سياسية تمارس نوعا من الديمقراطية 
أمريكا  ممالك  بعض  وفي  واسكتلندا  وايرلندا  الايطالية  والمدن  أيسلندا  في  وذلك 

الشمالية.
 ****                                                          

وفي العصور الوسطى أشرق عصر النهضة الأوربية، وبرز عشرات الفلاسفة 
والمفكرين والباحثين الذين دعوا إلى تجديد وإصلاح وتحديث النظم المركزية التي تدير 
البيئة الإنسانية في أوربا، وتقييد السلطات العامة وتقنينها، وتحديدا السلطات الدينية 
والسياسية، ودعوا إلى تجسيد وتأصيل وتعميق القيم الإنسانية وحقوق الإنسان، وقد 
انتهت هذه الدعوات إلى صراعات مفتوحة مع قوى الاستبداد والطغيان التي كانت 
تمثلها الحكومات الملكية التقليدية والسلطات الدينية الكنسية، حتى انتصرت حركة 
التنوير وتجسدت منظومة النهضة وسقط نظام الإقطاع والاستبداد وبدأت الشعوب 

الغربية في بناء صرحها الحضاري المستمر حتى هذا اليوم.
إلى  دعا  الذي  1342م(  )توفي  مينارديني«   دي  »مارسيليو  المفكر  هؤلاء  من 
مجتمع جمهوري قائم على السيادة الشعبية، وجون فورتيسكو )توفي 1476م( الذي 



161صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

جورج  آرائه  في  وأيده  الشعوب،  بإرادة  وتقييدها  الملكية  السلطة  من  الحدّ  إلى  دعا 
بوخينان )توفي 1582م( ونيقولو ميكافيلي )توفي 1527م(.��� 

ودعا )توما الأكويني( )1225ـ1274( الذي ظهر كرجل دين في الدومينيكان 
إلى التأكيد على فكرة الوظيفة الاجتماعية للملكية الخاصة ـأي التزام المالك بأن ينفع 
بملكيته مجتمعه الذي ينتمي إليهـ ونادى بمقولة أن الإنسان مخلوق اجتماعي وسياسي 

في آن واحد معاً، وأن أهداف الحكومة ـأي حكومة كانتـ هو تأمين الخير العام. 
أهم  من  و)روز(  و)مونتسكيو(  و)فولتير(  لوك(  )جون  إسهامات  وتعتبر 
الإسهامات على صعيد حقوق الإنسان وتجسيد القيم الإنسانية، ينقل عن  لوك قوله: 
)إن الإنسان كائن عقلاني، وإن الحرية لا تنفصل عن السعادة( وأكد أن )غاية السياسة 
هي البحث عن السعادة التي تكمن في السلام والانسجام والأمان، وهي رهن بتوفير 
العقل  بواسطة  منظمة  الطبيعية  والمساواة  الحرية  )إن  أيضا:  وقال  ضمانات سياسية( 
الضرر  إلحاق  من  فرد  أي  يمنع  الذي  نفسه  الطبيعة  قانون  في  ومتضمنة  الفطري، 
بالآخرين(  وشدد على أن البشر ولدوا أحرارا وأنهم متساوين، وإن لهم الحق في رفض 

الحكومة المطلقة وتجريدها من الشرعية. 
أما )فرانسوا فولتير(  فقد كان من أشد أنصار حرية الفكر، وهو صاحب المقولة 
ولكني على  الرأي،  اختلف معك في  )قد  اليوم:  المثقفين حتى  يرددها  التي  الشهيرة 
استعداد لأن أدفع حياتي ثمناً لحقك في الدفاع عن رأيك(، وقد طبق فولتير مقولته 
تماما فقد اضطهدته الكنيسة وعذبته وسجنته ولكنه ظل متمسكا بآرائه حتى النهاية.

وكان فولتير يطالب بإلغاء المؤسسات السيئة وتقييد النظام الملكي، وكان يرى 
إن النظام الجمهوري هو الأفضل، وتقييد وتقنيين السلطة الدينية المطلقة وعدم إجبار 

الناس على اعتناق دين أو أفكار معينة.

���	من المعروف أن ميكافيللي مشهور بفلسفته النفعية الشهيرة إلا انه كان من المدافعين عن 
حرية الشعوب وكان من مؤيدي وداعمي قيام جمهورية فلورنسا التي تأسست في أوربا 

وكان نظامها جمهوريا ديمقراطيا.



162

مع بداية القرن الثامن عشر ظهرت حركة ثقافية كبرى في ألمانيا وفرنسا وانجلترا، 
عرفت باسم »حركة التنوير« التي أخذت على عاتقها تشييد الجامعات وإصدار دوائر 
أهدافها  أهم  من  وكان  التطبيقي،  العلمي  البحث  أسس  باحثوها  ووضع  المعارف 
فصل الدين عن الدولة، بحيث يتولى الشعب اتخاذ القرارات المتعلقة بشئونه السياسية 
باعتبارها  الكنيسة  جانب  من  فرضها  دون  من  الخ  والاقتصادية....  والاجتماعية 
الدين  رجال  ذلك  يصور  كان  كما  الأرض،  في  الله  ممثلي  عن  صادرة  دينية  قرارات 
المسيحيين، وحصر نشاط الكنيسة ومؤسساتها وكل ما يرتبط بها في الشؤون الدينية 
فقط، وأعتمد على العلم وأصوله كالمنطق والتجربة والبرهان والتحليل  في تفسيره 
بناء صرح أوربا الإنساني  للكون والحياة، وكان لهذه الحركة الأثر الأكبر والاهم في 

والحضاري واحتلالها المكانة الأولى في العالم.      
*****

في  فعال  بدور  والتجديد  والإصلاح  والثورة  التحرر  حركات  أسهمت  لقد 
الإنسان  حقوق  بتثبيت  المطالبة  خلال  من  الإنسان،  حقوق  منظومة  وتطوير  تعزيز 
الإنسانية  البيئة  في  المركزية  الأنظمة  ونشاط  ومؤسسات  أصول  مختلف  في  وحرياته 

كالنظام السياسي والنظام الاجتماعي والقانوني.
ففي عام 1215م أصدر ملك  بريطانيا »جون« وثيقة قانونية فرضها عليه البابا 
ونبلاء المجتمع الانجليزي، بأن يتخلى عن بعض صلاحياته، ويحترم سلطة القانون، 
وأن تكون الموافقة على إن إرادة الملك محددة ومقيدة بالقانون، ورغم أن الوثيقة لم تحدد 
سلطة الملك في العصور الوسطى، إلا أنها كانت أساسا للنظام الدستوري البريطاني في 

القرون الوسطى وعصر النهضة.
عريضة  الأول(  )شارل  الملك  إلى  البريطاني  البرلمان  أرسل  1628م  سنة  وفي 
الإنسان،  لحقوق  الإنكليزي  القانون  على  التصديق  تم  1689م  عام  وفي  الحقوق، 
الوثيقة  أكدت  فقد  الإنسانية،  والحقوق  القيم  تفعيل  باتجاه  حثيثة  خطوات  وتضمن 



163صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

عدم جواز القبض على أي إنسان أو سجنه من غير سند أو مسوغ قانوني، وعدم جواز 
إلا  السلم، وعدم جواز فرض أي ضرائب جديدة  العرفية في زمن  فرض الأحكام 

بموافقة البرلمان.
إقرار  نحو  كبرى  خطوة  أول  الإنجليزي  البرلمان  بدا  النهضة  عصر  وفي 
السلطة  على  قيود  بفرضه  وذلك  الإنسانية،  والقيم  الحقوق  وتجسيد  الديمقراطية 
الملكية، والتي دونت في ما يعرف بـ »الماغنا كارتا« ـأي الوثيقة العظمىـ وأول برلمان 
قبل عدد  منتخبا من  أمره  بداية  مونتفور« وكان في  »دي  بـ  منتخب عرف  انجليزي 
محدود من المواطنين الانجليز ولا ينعقد إلا بأمر من الملك، ومع انهيار أنظمة الحكم 
مرحلة نهضة  الأوربية في  القارة  الإقطاع، ودخول  نظام  وانهيار  أوربا،  الشمولية في 
حضارية وصناعية واقتصادية وثقافية وسياسية شاملة ومتسارعة، أصبحت جلسات 
البرلمان الانجليزي منتظمة وغير خاضعة لسلطة الملك، مع مرور الوقت تمكن البرلمان 
من الحصول على المزيد من الصلاحيات التشريعية، الأمر الذي أدى إلى تقييد حقيقي 
تقوم على احترام الحقوق والقيم  إلى مملكة دستورية  بريطانيا  الملكية وتحول  للسلطة 

الإنسانية.  
أما فرنسا فقد شهدت الثورة الفرنسية، التي تعتبر من أهم الثورات الحقوقية 
المستوى  على  وكبرى  حاسمة  تحولات  عنها  ونتج  لبشري،  التاريخ  في  والإنسانية 
السياسي والثقافي والاجتماعي والقانوني، حيث تم توظيف أهدافها ونتائجها وآراء 
العالم، وقد  أوربا والكثير من دول  فلاسفتها وأنصارها في مختلف جوانب الحياة في 

استمرت الثورة عشر سنوات من عام 1789م إلى عام 1799م.
إصدار  في  صلاحياتها  تخسر  الفرنسية  الملكية  كانت  للثورة  الأولى  السنة  في 
الجمعية  في  عنه  ممثلين  الفرنسي  الشعب  انتخب  ذلك  وبعد  والتشريعات،  القوانين 
وسنوا  جديد،  دستور  وإصدار  الملك  بإعدام  قرارا  أعضائها  اصدر  التي  الوطنية، 
الضعيفة  والفئات  والشرائح  والطبقات  الشعب  لصالح  التشريعات  من  الكثير 



164

والمحرومة، وقد عملت الأنظمة السياسية التي انبثقت عن الثورة وحكمت باسمها 
على تقييد الملكية المطلقة، والقضاء على الامتيازات الإقطاعية للطبقة الارستقراطية، 
وتقليص النفوذ الديني الكاثوليكي، فقد كان رجال الدين الكاثوليك يشكلون %1 
من عدد السكان، إلا أنهم كانوا يسيطرون على المحاكم التي كانت تمتلك سلطة محاكمة 
القساوسة والأساقفة، وكانوا يتمتعون بامتيازات خاصة كعدم دفع الضرائب، وكانوا 
أموال  على  خلالها  من  ويحصلون  الفرنسية،  الأراضي  عشر  الكنيسة  باسم  يمتلكون 
باسم  متنوعة  أخرى  ضرائب  فرض  أو  الأراضي  إيجار  من  ذلك  أكان  سواء  طائلة، 

الكنيسة الكاثوليكية. 
في السنوات ألـ 75 التالية للثورة، سيطر على الحكم في فرنسا حكومات رفعت 
شعارات الثورة الفرنسية إلا أنها كانت في واقع الأمر حكومات تتراوح بين الدكتاتورية 
والإمبراطورية والدستورية، حتى إن المؤرخين تضاربوا في وصف شكل الحكم في 
فرنسا في القرن الأول للثورة، حيث وصفه البعض بالجمهوري الدستوري والبعض 

الآخر بالجمهوري الدكتاتوري والبعض الآخر بالملكي الدستوري والامبرطوري.
لدستور  الأولى  المسودة  بين   وتوماس  كوندورسيه  كتب  1794م  عام  في 
الجمهورية الفرنسية، إلا أنها قوبلت بتعديلات جوهرية تقلص من مكتسبات الحقوق 
والقيم الإنسانية، وعندما أعترض كوندورسيه على ذلك اتهم بأنه يتآمر على الجمهورية، 

وحكم عليه بالإعدام بالمقصلة، فاضطر للاختباء والتواري عن الأنظار،��� 
لكنه ظل في مخبئه ملتزما بآرائه  وأفكاره وطموحاته المتعلقة بقيم التقدم والحرية 
والمساواة والتعليم الشامل والسلام العالمي، فكتب عن فلسفة التاريخ وذكر فيها أن 
الإنسان يتقدم إلى الأمام بالرغم من الصعوبات والعراقيل التي تواجهه،  وأنه في طريقه 
والتعليم  والصحة  والسعادة  العالمي  الإخاء  يتحقق  حيث  إشراقا،  أكثر  مستقبل  إلى 
لكل البشر, بدون تمييز عنصري »سوف يأتي يوما تشرق فيه الشمس على الإنسان الحر، 

���	تم اكتشاف مخبأ كوندورسيه في نهاية الأمر وتوفي بالسكتة القلبية في سجنه.



165صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

الذي يعتبر العقل فقط هو سيده،  عندما يحتل الطغاة والعبيد ورجال الدين وأدواتهم 
الجهنمية مكانهم الطبيعي في صفحات التاريخ، وعلى خشبة المسرح«. 

في نهاية الأمر  أدت الثورة الفرنسية إلى خلق تغييرات جذرية في فرنسا والعالم 
لصالح حركة التنوير والحقوق والقيم الإنسانية، وظهر العديد من المفكرين والفلاسفة 
الذين ساهموا في تعزيز قيم الثورة وتحقيق أهدافها في تشييد الصرح الحضاري الإنساني 
العقد  نظرية  صاحب  أمثال  الإنسانية  والقيم  والحقوق  والتنوير  العقل  على  القائم 

الاجتماعي جان جاك روسو والعديد من القادة الفكريّين الآخرين. 
*****

من  المتحدة  الولايات  في  الإنسانية  والقيم  الحقوق  حركة  استعراض  ويمكن 
مرحلة ما قبل تأسيس الجمهورية الاتحادية الأمريكية، فعندما كانت الأراضي الأمريكية 
البريطاني،  الشعب  من  بمثابة جزء  وكانت شعوبها  البريطانية  المستعمرات  من  جزء 
تمرد المواطنون الأمريكيون على الحكم البريطاني بسبب كثرة الضرائب وضعف النظام 
حاربت  عسكرية  شبه  قوات  فشكلوا  العامة،  الحريات  من  الكثير  وحظر  الحقوقي 
القوات البريطانية،��� وفي يوليو عام 1776م أعلن المجلس القاري الرابع الاستقلال 
عن بريطانيا مكونا الولايات المتحدة الأمريكية، إلا إن الحرب الطاحنة استمرت رغم 
ذلك حتى انتصرت القوات الأمريكية انتصار ساحقا على بريطانيا في عام 1781م في 
ع الطرفان معاهدة فرساي في عام 1783م  معركة يوركتاون فرجينيا، وعلى إثرها وقَّ
وكانت بمثابة إعلان نهاية الثورة الأمريكية، وفي عام 1787 وقع المندوبون من جميع 
الولايات المتحدة على اتفاقية دستور البلاد التي تم التصديق عليها في سنة 1788م، 
المرحلة في  بتلك  القيم الإنسانية بمفهومها الخاص  بنودها على أساس  وقد وضعت 
الولايات المتحدة والعالم، وقد تطور هذا المفهوم فكرا وممارسة ودلالة وثقافة ومنظومة 
شاملة حتى وصل لمرحلته الحالية، ويمكن رصد هذه التحولات في الولايات المتحدة 

���	بدأت الحرب رسمياً سنة 1775، وكان من أهم معاركها معركة »ساراتوجا« التي رفعت 
الروح المعنوية للعسكريين والمدنيين الأمريكان.



166

الدستور  إن  ملاحظة  مع  العبيد،  وتحرير  والمرأة  الأقليات  حقوق  مسيرة  خلال  من 
الأمريكي لم يجرى عليه أية تعديلات أساسية  سوى  24 مرة طوال ما يقاربـ 300 
عام مضت، وظلت بنوده ثابتة تقريبا، إلا إن مسيرة النظم الحقوقية الطبيعية والمدنية 
وقوالبها الدستورية والتشريعية والقانونية ظلت في تطور مستمر في البيئة الأمريكية 
حتى  عصرنا الرهن، إذ إن القيم عادة ما تظل ثابتة، ولكن نظمها وقوالبها العملية 
الطبيعي  للتطور  تخضع  فإنها  لذلك  المجتمع،  فئات  كافة  تشمل  لم  إذا  متخلفة  تعتبر 
المرتبط بالتقدم الثقافي والتقني والعلمي والسياسي والاقتصادي، أي بتطور الأنظمة 
المركزية والثقافة العامة وقطع المجتمع الأشواط المتتابعة من البناء والتقدم الحضاري، 
بالحقوق  المطالبة  عاتقها  على  تأخذ  جديدة   حقوقية  حركات  لذلك  تبعا  وتتكون 
تجديد  إلى  بالدعوة  وذلك  الأمام،  إلى  والتحديث  الإصلاح  مسيرة  ودفع  والحريات 
الدساتير والأنظمة التي لم يعد ما  تمنحه من حقوق وامتياز وحريات كافيا بالقياس لما 

تتطلبه مسيرة النهضة والتقدم. 
لقد ظلت العبودية والعنصرية والحرمان من الحقوق الوطنية والمدنية والسياسية 
النظام  في  المجتمع  وفئات  شرائح  من  الكثير  ضد  ممارسة  والقانونية  والاقتصادية 
السياسي والحقوقي والاجتماعي والثقافي الأمريكي، رغم إن الدستور ينص صراحة 
ووضوحا على أن: »الناس جميعاً ولدوا سواسية، وأن الخالق وهبهم حقوقاً معينة لا 
تقبل التصرف بها وأن من بين هذه الحقوق الحق في الحياة والحرية ونشدان السعادة« 
القائمة على مبادئ الحرية  السياسية والاجتماعية والاقتصادية  إلا إن طبيعة الأنظمة 
وثقافة النهضة والتطوير والتحديث مكنت  الأمريكيين من انتزاع حقوقهم وتطوير 
المتطورة في عصرنا  المرحلة  إلى هذه  برمتها حتى وصلت بلادهم   المركزية  أنظمتهم 

الراهن، وتحولت إلى أعظم قوة على وجه الأرض.
وفيما يلي عرضا مختصرا لأهم الأحداث التاريخية في مسيرة الحقوق والحريات 

والقيم الإنسانية في الولايات المتحدة:



167صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

1ـ في عام 1808م صدر تشريع بحظر استيراد العبيد.
2ـ  في عام 1831م قاد »نات تورنر« حركة تمرد العبيد في ولاية فرجينيا.

3ـ  في عام 1861م انفصلت ولايات الجنوب الأمريكي تحت اسم »الولايات 
الكونفدرالية الأميركية« عن الاتحاد  مما أدى إلى اندلاع الحرب الأهلية الأمريكية التي 

انتصرت فيها ولايات الشمال. 
في  العبيد  تحرير  بإعلان  مرسوما  لنكولن  الرئيس  اصدر  1862م  عام  في  4ـ  
والقوات  الاتحادية  الحكومة  تخوضها  التي  للحرب  هدفا  المتحدة  الولايات  جنوب 

المسلحة الفيدرالية.
وتحرير  العبودية  بإلغاء  مرسوما  لنكولن  الرئيس  اصدر  1863م  عام  في  5ـ  

السود في الولايات الجنوبية. 
6ـ  في عام 1865م التصديق على التعديل الثالث عشر في الدستور الأمريكي 

الذي يحظر العبودية وكافة أنواع الاسترقاق. 
الرابع عشر للدستور تمنح بموجبه كافة حقوق  التعديل  7ـ  في عام 1868م 

المواطنة الكاملة للأميركيين الأفارقة. 
8ـ  في عام 1870م منح السود حق التصويت. 

9ـ  في عام 1896م انتخاب »هيرام رودس ريفيلز« كأول نائب أسود في مجلس 
الشيوخ، وجوزيف هايني ريني أول نائب أسود في مجلس النواب.

10ـ في عام 1947م جاكي روبنسون أول سوداء تلعب في دوري البيسبول.
التمييز  بموجبه  يلغي  مرسوما  يصدر  ترومان  الرئيس  1948م  عام   في  11ـ 

العنصري في القوات المسلحة.
12ـ في عام  1954م المحكمة العليا تقرر أن الفصل العنصري في المدارس غير 

دستوري.



168

التخلي عن  ترفض  باركس  روزا  تدعى  عام  1955م خياطة سوداء  13ـ في 
مقعدها لرجل 

أبيض في حافلة بمدينة مونتغمري بولاية ألاباما، ودفع اعتقالها القس مارتن 
لوثر كينغ) الابن( إلى إعلان مقاطعة للحافلات في المدينة.

جامعة  يدخل  أسود  أول  ميريديث  جيمس  أصبح  1962م  عام   في  14ـ 
ميسيسبي.

“عندي حلم« أمام مائتي  15ـ في عام 1963م مارتن لوثر كينغ يلقي خطابه 
ألف شخص في واشنطن ويتحدث عن أميركا خالية من العنصرية.

16ـ في عام 1964م اعتقال كينغ أثناء احتجاجات للمطالبين بالحقوق المدنية 
في ألاباما.

17ـ في عام 1964م الرئيس جونسون يوقع قانون الحقوق المدنية، الذي يعتبر 
أحد أهم القوانين في تاريخ الولايات المتحدة، خاصة بالنسبة لنضال السود من أجل 

الحصول على حقوقهم كاملة كمواطنين.
18 – في عام 1964م مارتن لوثر كينغ يفوز بجائزة نوبل للسلام.

الحقوق  حركة  في  البارز  الداعية  إكس  مالكوم  اغتيال  1965م  عام  في  19ـ  
المدنية وأحد الشخصيات الأميركية المسلمة في منتصف القرن الماضي.

20ـ في عام 1965م “ثورغود مارشال« أول رئيس أسود لمحكمة العدل العليا.
21ـ في عام 1968 م اغتيال “مارتن لوثر كينغ« واندلاع الاضطرابات في 125 مدينة. 
22ـ  بين عامي 1984 و 1988 داعية الحقوق المدنية والقس الأسود جيسي 
للرئاسة  مرشح  لاختيار  المؤهلة  الديمقراطي  الحزب  لانتخابات  يترشح  جاكسون 

الأميركية، ولكنه لم يتأهل في المرتين.
ولاية  حاكم  منصب  لتولي  ويلدر«  “دوغلاس  انتخاب  1989م  عام  في  23ـ 



169صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

فرجينيا لأول مرة في تاريخ الولايات المتحدة.  
24ـ في عام 1989م »كولن باول« أول أمريكي اسود يتولى رئاسة هيئة الأركان 

المشتركة الثانية عشر. 
برون« كأول سيدة سوداء في  انتخاب »كارول موسيلي  25ـ في عام 1992م 

مجلس الشيوخ.
وزارة  يتولى  اسود  أمريكي  أول  باول  كولن  الجنرال  2001م  عام  في  26ـ 

الخارجية الأمريكية.
تتولى  سوداء  امرأة  أول  رايس«  »كوندوليزا  الدكتورة  2005م  عام  في  27ـ  

وزارة الخارجية الأميركية.
المتحدة  للولايات  اسود  رئيس  أول  اوباما  باراك  2008م  عام  في  28ـ 

الأمريكية.  
وعلى صعيد مسيرة حقوق المرأة الأمريكية، فان تاريخ الحركة الحقوقية النسائية 
ارتبط في حالات كثيرة بحركة إلغاء الرق، فقد كانت قرارات حظر العبودية وتجريمها 
تساند العديد من النساء الأميركيات في كفاحهن، وكان إقصاء المندوبات الأميركيات 
داعيات إلغاء الرق عن مؤتمر مناهضة الرق العالمي بلندن في العام 1840 هو الذي 
دفع بـ »إليزابيث كادي ستانتون«، والداعية »لوكريشيا موت« للمضي قدما في إنشاء 
المرأة  كانت  حيث  المتحدة،  الولايات  في  المرأة  حقوق  لدعم  أمريكية  قومية  حركة 
فلم  الرجال،  اقتصرت على  التي  والحقوق  الحريات  من  الأمريكية محرومة من عدد 
يكن بمقدور المرأة تبوأ منصب منتخب أو منصب رفيع، كما كان يحظر عليهم الكثير 
من الوظائف، وكانت المرأة بشكل عام شخصية غير معتبرة قانونا بحيث لم تكن قادرة 

على إجراء العقود القانونية أو طلب الطلاق.   
وفي عام 1848م نضمت ستانتون وموت أول مؤتمر لحقوق المرأة الأمريكية في مدينة 
عليه  أطلقوا  بيان  والنساء  الرجال  من  المشاركون  واصدر   نيويورك،  بولاية  فولز  سينيكا 



170

»إعلان المشاعر« الذي استند إلى بيان إعلان الاستقلال الأميركي الذي ناد بحقوق مساوية 
بين المواطنين الأمريكيين وعدم التمييز بينهم على أساس الجنس أو اللون أو العرق.  

وعقب إبرام التعديل التاسع عشر على الدستور الأميركي في عام 1923م  نالت 
الأميركيات أخيرا حقهن في التصويت، وفي نفس العام اصدر قانون الحقوق المتساوية، 
الذي يقضي بمساواة الرجل بالمرأة في جميع الحقوق الممنوحة دون النظر للجنس، ولكن 
هذا القانون ظل حبر على ورق طيلة خمسين عاما مضت حتى عام 1972م حين أعاد 
الكونجرس الأمريكي إصداره، واشترط لإنفاذه والعمل بما جاء فيه موافقة 39 ولاية 
ولاية   35 وافقت  المدة  نهاية  وفي  سنوات،  سبع  مدتها  تجريبية  فترة  نهاية  في  الأقل  على 
تبنت  العام  نفس  التصويت، وفي  اثنا عشرة ولاية عن  وامتنعت  وعارضته 3 ولايات 
الجامعي  التعليم  حق  الأمريكية  المرأة  منح  الذي  التعليم  نظام  من   ]9[ المادة  الحكومة 
العشرين،  القرن  من  الثلاثينات  حتى  طويلة  سنين  منه  حُرمت  أن  بعد  والمتخصص، 
فأصبح  اجتماعيًا  عليها  رمة  ُحم كانت  جديدة  ميادين  بدخول  ذلك  بعد  للمرأة  وسمح 

بإمكانها قيادة السيارات والطائرات واقتحمت أيضا ميادين الرياضة.
في نهاية الأمر حصلت المرأة الأمريكية على معظم حقوقها وحريتها في مختلف 
الميادين الاقتصادية والسياسية والاجتماعية وفي مختلف جوانب الحركة والنشاط في 
الوظائف  شغل  في  ضدها  يمارس  كان  الذي  التمييز  رفع  فمثلا  المتحدة،  الولايات 
البلدية وكافة  المجالس  أن تدخل  التجاري، واستطاعت  النشاط  الحكومية وممارسة 

مؤسسات الدولة والمجتمع المدني. 
****

النازي الذي قاده الجنرال  أما في ألمانيا فقد تجاوز الشعب الألماني نظام الحكم 
على  المتعالية  والنظرة  والكراهية  العنصرية  ثقافة  نشر  من  صاحبه  وما  هتلر  أدولف 

مختلف شعوب العالم، وما أحدث ذلك من حروب مدمرة. 
أسس الألمان جمهورية ألمانيا الديمقراطية أو ألمانيا الغربية، التي يقوم نظامها على 



171صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

التداول السلمي للسلطة ومراعاة حقوق الإنسان إلى جانب ضمان الحريات العامة، 
وعرفت هذه الجمهورية بالجمهورية الألمانية الثانية. 

فالأولى عرفت بـ »جمهورية الهبر« التي قامت على نفس الأسس ولكن شاب 
نظامها السياسي أخطاء دستورية عميقة وثقافة بعيدة عن روح الدستور مشبعة بالنزعة 
العنصرية، الأمر الذي أدى إلى انتخاب الحزب النازي بقيادة هتلر، الذي سارع لإلغاء 
نظام الانتخابات وبالتالي ألغى التداول السلمي على السلطة كما حل البرلمان، وادخل 

ألمانيا والعالم في حروب مدمرة أدت في النهاية إلى الهزيمة الشاملة للأمة الألمانية. 
بعد الحرب طرحت الولايات المتحدة مشروع »ميرشيل« الذي هدف إلى إعادة 
بناء أوربا واستفادت منه ألمانيا الغربية، بينما لم تستفد منه ألمانيا الشرقية الشيوعية التي 
ظلت موالية للاتحاد السوفييتي، وبهذا تقدمت ألمانيا الغربية وأصبحت دولة صناعية 
كبرى يديرها نظام ليبرالي ديمقراطي منتخب، يقوم على المبادئ والثوابت الإنسانية 
ألمانيا  ظلت  بينما  واسعا،  وتكنولوجيا  وتقنيا  علميا  تطورا  شهدت  حيث  الأساسية، 
الغربية في تراجع مستمر حتى سقوط الأنظمة الشيوعية في بداية التسعينات الميلادية 
من القرن العشرين، فانهار جدار برلين الفاصل بين شطري العاصمة الألمانية برلين، 
إعادة  الشيوعية، مما ساعد على سرعة  ألمانيا  الضعف والانهيار على  وبانت علامات 

الوحدة التاريخية والسياسية لشطري ألمانيا. 
الاتحادية،  ألمانيا  جمهورية  ميلاد  وأعلن  1989م،  عام  في  ذلك  تحقق  وقد 
يستند  برلماني،  اتحادي  دستوري  ديمقراطي  حكم  نظام  خلال  من  اليوم  تدار  التي 
النتاج  مع  الايجابي  والتعاطي  الإنسانية  القيم  واحترام  العامة  والحريات  الحقوق  إلى 

الفكري والثقافي والمعرفي العالمي.   

ن�سان  علان العالمي لحقوق الإ الإ
لقد  شهد النصف الأول من القرن العشرين حربين مدمرتين، وعشرات الحروب 



172

للحقوق  المريعة  الانتهاكات  من  ورهيبة  طويلة  بسلسلة  وحفل  والإقليمية،  الأهلية 
والحريات الإنسانية على مستوى العالم، ومع انتهاء الحرب العالمية الثانية وتبلور النظام 
العالمي الجديد إلى جانب وضوح خريطة العالم السياسية وميزان القوى الدولي، اتفقت 
إرادة الدول الكبرى وعشرات الدول المتحالفة معها على تأسيس منظمة دولية جامعة، 
والمحبة  التسامح  قيم  ونشر  الحروب  اشتعال  منع  في  وحاسم  ريادي  بدور  تضطلع 
التي  المركزية،  العالم  بمثابة حكومة  العالم، وتكون  أنحاء  والعدالة في مختلف  والسلام 
تساهم في حل كافة الصراعات والنزاعات التي قد تنشا بين مختلف دول العالم وتساهم 
في إدارة العالم وحل كافة عوائق تنمية الشعوب ورخائها، فكان أن تأسست هيئة الأمم 

المتحدة في 24 أكتوبر عام 1945م، وقد جاء في إعلان الأمم المتحدة: 
)أن الدول الأعضاء تؤكد من جديد إيمانها بالحقوق الإنسانية وبكرامة الفرد، 

وبما للرجال والنساء والأمم كبيرها وصغيرها من حقوق متساوية(.  
لنضال  تتويجا  بمثابة  كانت  التي  التاريخية  الوثيقة  صدرت  1948م  عام  وفي 
لحقوق  العالمي  )الإعلان  مسمى  تحت  والكرامة  والعزة  الحرية  سبيل  في  الشعوب 
التي  الدوافع والغايات  ديباجة تستعرض  الإنسان( ويتألف من 30 مادة تتصدرها 
بني عليها إصدار الإعلان وإقراره وتحويله إلى واقع ملموس في حياة كافة شعوب 

العالم التي اعتمدته واتخذته جزء من نظامها التشريعي والحقوقي، ومما جاء فيها:
وبحقوقهم  البشرية  الأسرة  أعضاء  جميع  في  المتأصلة  بالكرامة  الاعتراف  )إن 
المتساوية الثابتة هو أساس الحرية والعدل والسلام في العالم، ولما كان للإدراك العام 
لهذه الحقوق والحريات الأهمية الكبرى للوفاء التام بهذا التعهد، فإن الجمعية العامة 

تنادي بهذا الإعلان العالمي لحقوق الإنسان(

علان العالي لحقوق الان�سان: و�أبرز ما ورد في الإ

ـ يولد الناس أحراراً متساوين في الكرامة والحقوق.
الإعلان،  هذا  في  الواردة  والحريات  الحقوق  بكافة  التمتع  حق  إنسان  لكل  ـ 



173صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

دون أي تمييز، كالتمييز بسبب العنصر أو اللون أو الجنس أو اللغة أو الدين أو الرأي 
السياسي أو أي رأي آخر، أو الأصل الوطني أو الاجتماعي أو الثروة أو الميلاد أو أي 

وضع آخر، دون أية تفرقة بين الرجال والنساء. 
ـ لا يعرض أي إنسان للتعذيب ولا للعقوبات أو المعاملات القاسية أو الوحشية 

أو الحاطة بالكرامة.
ـ لا يجوز القبض على أي إنسان أو حجزه أو نفيه تعسفاً.

إليها هرباً من  ـ لكل فرد الحق في أن يلجأ إلى بلاد أخرى أو يحاول الالتجاء 
الاضطهاد.

ـ لكل شخص الحق في حرية التفكير والتعبير والدين، ويشمل هذا الحق تغيير 
ديانته أو عقيدته، وحرية الإعراب عنها بالتعليم والممارسة وإقامة الشعائر ومراعاتها 

سواء أكان ذلك سراً أم مع الجماعة. 
كالتحرر  والسياسية  المدنية  الإنسانية  الحقوق   21 إلى   4 من  المواد  وتضمنت 
أو  قانونية  الغير  العقوبات  أو  للتعذيب  التعرض  من الاسترقاق والاستعباد، وعدم 

القبض التعسفي أو النفي أو الحجز غير قانوني وحقه في محاكمة عادلة.
كما تضمنت حق الإنسان في عدم التعرض للتدخل التعسفي في حياته الخاصة 
أو أسرته أو مسكنه أو مراسلاته الخاصة، أو حقه في حرية التنقل واللجوء والتمتع 
وحرية  الجماعية،  أو  الخاصة  الملكية  في  وحقه  أسرة،  وتأسيس  والتزوج  ما  بجنسية 
السلمية،  الجماعات  أو  الجمعيات  في  والاشتراك  والتعبير  والرأي  والدين  التفكير 

وحقه في إدارة الشؤون العامة لبلاده.
نظام اجتماعي  بالعيش في  إنسان  المواد من 28ـ إلى 30 على حق كل  ونصت 

يمنحه كافة حقوقه وحرياته الأساسية.
وأكد الإعلان في ختام مواده الثلاثين بالحظر المطلق لأي تشريع أو قانون يخول 



174

أي دولة بأي شكل من الأشكال وتحت أي ظرف، تأدية أي عمل أوسن أي قانون أو 
ممارسة سياسة من شانها مخالفة أو تجاوز الحقوق والحريات الواردة في الإعلان الذي 

يعتبر بمكانة عهد دولي وإجماع عالمي لا يجوز نقضه أو هدمه. 
****                                                       

ـاكتشاف  الكبرى  الجغرافية  الاكتشافات  عن  الناتجة  الثروات  لتدفق  نتيجة 
الوسطى  الطبقة  ومساندة  فيهماـ  والفضة  الذهب  مناجم  واستغلال  الأمريكيتين 
للسلطات الملكية في استتباب الأمن واستقرار النظام العام، سار النظام الإقطاعي في 
عصر النهضة على طريق التلاشي والزوال منذ موت عدد كبير من الأمراء الإقطاعيين 
في الحروب الصليبية، وانصراف بعضهم الآخر إلى ممارسة التجارة بعد اكتشاف أراضي 
رموز  من  تبقى  ما  تمكن  وعدم  الفلاحين،  تحرر  إلى  أدى  الذي  الأمر  الجديد،  العالم 
الإقطاع من مقاومة التغيرات الهائلة التي أحدثتها مسيرة النهضة، ونتيجة لتكون رأي 
عام مؤثر وقوي، إلى جانب ظهور القوميات، كل ذلك أدى إلى آثار حاسمة في نشوء 
الدول الأوروبية الحديثة وانهيار أنظمة الحكم الشمولية القائمة على منظومة السلطة 
المطلقة والنيابة عن السماء ـالملكية والكنيسة،الملك والقسـ  فقد حدثت عدة ثورات 
ليست بالقليلة في أجزاء من أوربا إبان القرن التاسع عشر الميلادي، تستند في معظمها 

إلى الأصول الفلسفية والفكرية لمفكري وفلاسفة عصر النهضة. 
فعلى سبيل المثال اندلعت ثورات ضد الحكم الملكي في إيطاليا وأسبانيا عام 1820م، 
وفي اليونان عام 1821م، وفي مطلع الثلاثينيات قامت الثورات الديمقراطية في كل من 
بلجيكا وفرنسا وبولندا، وفي عام 1861 م قامت دولة إيطاليا الوطنية، وفي عام 1871م 
ظهرت ألمانيا كدولة وطنية، وبحلول القرن العشرين الميلادي أصبح لكل الدول في أوربا 
الشرقية دستور خاص بها إلى جانب بعض المؤسسات الديمقراطية، كما ساهمت الأفكار 
الخلابة والتقدمية لمفكرين كبار أمثال ميكافيلي الايطالي وجون رودان الفرنسي و هوبس 
الإنجليزي في تطوير أنماط الحكم السياسي وسيادة العقلانية والتنوير، في معظم دول أوربا 



175صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

الغربية ودفع بها نحو تنمية شاملة وازدهار واسع النطاق استمر حتى يومنا هذا.  
في عام 1985م بدا ميخائيل جورباتشوف بمشروع سمي بـ “البروسترويكا« ـأي 
الإصلاح الاقتصاديـ إلا إن هذا المشروع لم يستطع إصلاح البنى التحتية المتصدعة في 
دول المعسكر الاشتراكي، وسرعان ما انهار الاتحاد السوفييتي وسقط المعسكر الشرقي 
وحل حلف وارسو، فعمت تظاهرات الاحتجاج ضد حكومات أوروبا الشرقية وذلك 
في أواخر الثمانينيات الميلادية وبداية التسعينيات من القرن العشرين، ونشئت عدة حركات 
تشيكوسلوفاكيا  عاصمة  براغ  في  المظاهرات  اندلعت  كما  الشرقية،  أوربا  في  إصلاحية 

السابقة، وطالبت مدن أخرى بالحرية وبإنهاء الحكم الشيوعي. 
ا  ًـ سابق وتشيكوسلوفاكيا  والمجر  بولندا  في  الجماهير  من  كبيرة  أعداد  وقامت 
وإنهاء  الحريات  من  بالمزيد  تطالب  واسعة  بتظاهرات  وبلغاريا  ورومانيا  والبانيا 
الحكم الشيوعي، وفي عامي 1989 و1990م أجريت انتخابات حرة في تلك الدول 
أن  النتيجة  وكانت  الشيوعية،  الحقبة  أثناء  المحظورة  الأحزاب  كافة  فيها  شاركت 
استولت الأحزاب غير الشيوعية على الحكم، فرفعت الحكومات الجديدة القيود على 
بتنفيذ  الصحافة، وبدأت  العقيدة وحرية  التعبير وحرية  مثل حرية  المدنية،  الحريات 
برامج طموحة لتحويل النظام الاقتصادي من التخطيط المركزي إلى اقتصاد السوق 

القائم على الرأسمالية والمنافسة والملكية الخاصة. 
ووفقا لتقارير مؤسسة بيت الحرية���، فإنه في عام 1900م كان في العالم نظام 
النظام  الدولية ألا وهو  المعايير  التصويت وفق  ديمقراطي ليبرالي واحد يضمن حق 

الرئاسي في الولايات المتحدة، و25 دولة تطبق ممارسات ديمقراطية محدودة.
الفكر البشري  العام 2000م، أي بعد 100 سنة من التحولات الهائلة في  في 
ديمقراطيات  مجموعها  من   %60 يوازي  ما  أو  العالم  دول  من  دولة   120 أصبحت 

ليبرالية استنادا لنفس المعايير 

��� مؤسسة أمريكية يزيد عمرها عن 64 عاما، هدفها المعلن الذي يعبر عنه اسمها  هو نشر 
»الحرية« في كل مكان.



176

*****
والأيدلوجيات  والثقافات  المفاهيم  من  مجموعة  الإنسانية  القيم  أفرزت  لقد 
والنظم التي تهدف إلى ممارسة الحقوق الإنسانية بديناميكية وفاعلية، سواء على مستوى 

الفرد أو المجتمع، ولعل من أهمها »الليبرالية«  التي نشئت في عصر النهضة.���

��� كان للحكم الديني الكنسي والملكية المطلقة وما رافقهما من استبداد وقهر لمختلف فئات 
كافة  البشرية في  والطموحات  الإنسانية  للقيم  للحريات ووئد  المجتمع، وكبت  وشرائح 
نتج  النهضة وما  البلدان الأوربية دورا أساسيا في نشوء عصر  النشاط والحركة في  أوجه 
من  العديد  في  ثم  ومن  الغرب،   في  الحياة  مرافق  مختلف  في  شامل  إنساني  تطور  من  عنه 
المسارات،  النهضة ونتائجها وأثاراها في مختلف  تزال قيم هذه  بعد، وما  فيما  العالم  أنحاء 
تشكل نظاما إنسانيا حاكما ومسيطرا في الكثير من اتجاهات هذا العصر، فقد كان للكنيسة 
المسيحية في العصور الوسيطة دورا مركزيا في كبت الحريات العلمية والفلسفية والفكرية 
وعبر  أوربا،  في  الإنساني  والعمران  التطور  حركة  على  والتضييق  والاجتماعية  والدينية 
محاكمها الدينية حكمت بالموت شنقا وحرقا على الآلاف من الرجال و النساء سواء كانوا 
مفكرين وفلاسفة أو علماء في الطبيعة أو الفلك أو الطب أو حتى من عامة الناس بدعوى 
في  المثال  سبيل  على  الدينية.   المسلمات  ومخالفة  المسيحية،  عن  والردة  الدين  عن  المروق 
اللجنة  بـ  الثالث لجنة دعيت  البابا بولس  يد  – 856هـ أسس في روما على  عام 1452م 
المقدسة، تألفت من 6 كرادلة يرأسهم البابا بنفسه، مهمتها الأساسية رصد المناوئين للديانة 
المسيحية، والحكم عليهم بما يتناسب وحجم جرائمهم، وقد انبثق منها في العام 1559م 
– 916هـ لجنة سميت بـ لجنة التتبيث، وظيفتها تنظيم قائمة بعناوين الكتب المحرم، التي 

تم حرق كميات ضخمة منها:
 في عام 1478م، عينت محكمة التفتيش الديني في اسبانيا لجنة مكونة من ستة قساوسة للتحقيق 
في تهم المروق ومخالفة الدين. تقوم اللجنة بتشجيع الذين يعترفون بتهم الهرطقة بعفو عام، 
مقابل غرامات مالية أو كفارات، ثم يصفح عنهم شريطة إعلان التوبة والوشاية بآخرين.
يتم  بالسلاسل ولا  مقيدا  وتبقيه  عليه،  بالقبض  تأمر  فإنها  ما،  بإدانة شخص  المحكمة  اقتنعت  ما  وإذا   
إبلاغه بالتهم الموجهة إليه حتى يجبر على الاعتراف بتهم تحددها المحكمة، فإذا ما اعترف يخلى سبيله 

وأما إذا أبى فانه في أحيان كثيرة يعذب ليكره على الاعتراف ويسمح له باختيار محامين للدفاع عنه.
إلا أن المحكمة في غالب الأحيان كانت تفرض الإعدام ضد المهرطقين، ومن الأحكام التي 

سجلها التاريخ مايلي: 
ـ بين عامي 1483 ـ 1486م احرق 52 شخص، كما أحرق رفات 1650 آخرين ممن أعلنوا 

عدم التوبة، كما تمت مصادرة أموال حوالي ألف شخص، وعوقب 183 تائب.
ـ بلغ عدد الضحايا بين عامي 1480ـ1508م 3112 شخص تم الحكم عليهم بالموت حرقا، 



177صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

وعوقب 291484 بعقوبات مختلفة. وكان بعض المفتشين يعانون من أمراض نفسية سادية، 
حيث حكم احدهم في يوم واحد في عام 1439م على 180 شخصا بالحرق أحياء. 

    في القرن السادس عشر الميلادي اقر المذهب الانجيليكاني في انجلترا و شنت حملات واسعة 
البابا بيوس الخامس في أوربا مرسوما في عام  الكاثوليكي، كما اصدر  أتباع المذهب  ضد 
إلى  لها،  الولاء  من  رعاياها  ويحل  الكنيسة،  دخول  من  اليزابيت  الملكة  فيه  1570م يحرم 
جانب ذلك سن القضاء الانجليزي قوانين صارمة ضد أتباع المذهب الكاثوليكي، تصل 
الانجليكانية  الصلوات  حضور  عدم  تهمة  ضده  تثبت  شخص  وكل  شنقا،  الإعدام  إلى 
يعاقب بدفع غرامة تقدر بعشرين جنيها في الشهر. في مقاطعة برناتيا الفرنسية في أواخر 
القرن الثاني عشر ظهر مصلحان الأول يدعى )أموري البيناوي( والثاني )داوود الديناتي( 
وكانا معارضين للعديد من عقائد الكنيسة، فشكلت الأخيرة محكمة عاجلة وحكت عليهما 
بنبش قبريهما وإحراق رفاتهما.  الكنيسة  أمرت  متواريين، عندها  ماتا  فهربا حتى  بالحرق، 
انه  إلا  الكنيسة ورجالها،  أبناء  انوبرونو وكان من  فيلسوف يدعى جورد  وظهر في روما 
نادى بان تسلم الكنيسة بالحقائق العلمية الدامغة، وأن تعمل على نبذ التشدد وتتعاط من 
علماء الطبيعة ورواد الفلسفة،، فتصدت له الكنيسة، واتهم بالمروق واحرق في مدينة روما. 
في عام 1415م كفر الراهب البوهيي الدكتور )جون هيس( واحرق بالنار لفكره المنفتح 
الكنيسة.  واحرق عام 1512م  لغة  اللاتينية  البوهمية عوضا عن  بلغة  العوام  ولمخاطبته 
في مدينة لاهاي الراهب الهولندي هرمان فان ريزويك لتبنيه مبادئ أرسطو وفلسفة ابن 
رشد. ويقدر بعض المؤرخين أن عدد ضحايا الكنيسة الأوربية في العصور الوسيطة بلغ 

30000 احرق منهم 22000 وهم أحياء.
أوربا، جاءت  الإنسان في  الكنسي من جرائم بحق  النظام  ارتكبه  ما  انه جراء  القول  ويمكن 
ردة الفعل بتجريد الكنيسة من سلطاتها المطلقة أو شبه المطلقة وإعادة هيكلتها من جديد 
حتى لا يصبح رجال الدين أوصياء على العقول وتصبح الكنيسة عائقا أمام نهضة وتقدم 
باختيار  والأخلاقية  الروحية  الجوانب  في  سلطاتها  حصر  خلال  من  الأوربية،  الشعوب 
الهيكلة دون شك جزء من  وتعتبر هذه  إلى هم شخصي.  الدين  وارداتهم، وتحويل  الأفراد 
النظر عن  تحول هام وخطير في مسيرة الإنسانية، وجزء من تجسيد طموحاتها وآمالها، بغض 
الأيديولوجيات المسيطرة والنزعات الفلسفية المهيمنة وقواعد التفكير التي تسير منظومة الحياة 
بمختلف اتجاهاتها في الغرب، فالاختلاف الأيديولوجي لا يعني إن ما تقوم عليه هذه الحضارة 
أو تلك بعيدا عن النزعة الإنسانية والقيم البشرية، بل ثمة اختلافات جزئية تجعل من التطبيق 
كالأمة  النامية  الأمم  من  والمطلوب  ثقافة،  إلى  ثقافة  أخرى ومن  إلى  امة  من  والتأصيل مختلفا 
العربية هو إيجاد منظومة تتناسب مع قيمها وتراثها ونظمها الثقافة والدينية لتطبيق هذه القيم 
تبوء  تتمكن من  الارتكازية، حتى  المركزية وقواعدها  بيئتها ونظمها  لتصبح جزء حقيقيا من 

مكان شاغر في سباق الريادة والتقدم. 



178

وتطورت في قوالب فكرية وفلسفية وسياسية وثقافية بشكل مستمر حتى هذا 
اليوم، فتبلورت كنظريات سياسية واقتصادية واجتماعية من خلال نظريات وأفكار 
عدد كبير من المفكرين الذين ساهموا في تكوينها وبلورتها بطابعها وخصائصها وملامحها 
المتطورة التي أسهمت بشكل فعال في ازدهار العالم وخاصة في أوربا وأمريكا، أمثال 

جون لوك وجون ستوارت وجان جاك روسو. 
ولقد حاول الباحثين تحديد ماهية الليبرالية وأسسها الفلسفية والإنسانية، فجاء 
في موسوعة »لالاند الفلسفية«: )أول من استعمل لفظ )ليبرالي( هو الحزب الأسباني 
الذي أراد في عام 1810م أن يدخل أسبانيا في الطراز الإنكليزي(، ويذكر الأستاذ 
نشأت  الحديث  الغربي  السياسي  الفكر  في  »الليبرالية  قائلا:  الليبرالية  نصر  وضاح 
وتطورت في القرن السابع عشر، وذلك على الرغم من أن لفظتي ليبرالي وليبرالية لم 
»الليبرالية فلسفة  البعلبكي:  التاسع عشر«، ويقول منير  القرن  تكونا متداولتين قبل 
سياسية ظهرت في أوربا في أوائل القرن التاسع، ثم اتخذت منذ ذلك الحين أشكالًا 
فعل  رد  كانت  أنها  الليبرالية  تاريخ  من  والظاهر  مختلفة،  وأماكن  أزمنة  في  مختلفة 
لتسلط الكنيسة والإقطاع في العصور الوسطي بأوربا مما أدى إلى انتفاضة الشعوب، 
وثورة الجماهير، وبخاصة الطبقة الوسطي، والمناداة بالحرية والإخاء والمساواة، وقد 
ظهر ذلك في الثورة الفرنسية. وقد تبين فيما بعد أن هناك قوى شيطانية خفية حولت 
أهداف الثورة وغايتها« ويضيف بعلبكي إن حركة الإصلاح الديني تحمل في طياتها 
البروتستانتية  في  حركة  على  كذلك  الليبرالية  لفظ  يطلق  »كما  الليبرالية  نحو  توجها 
الزبيدي:  الرزاق  عبد  بن  علي  الدكتور  ويقول  العقلية«،  الحرية  على  تؤكد  المعاصرة 

»ومن الصعب تحديد تاريخ معين لنشأة الليبرالية فجذورها تمتد عميقة في التاريخ«.
****  

ومن إفرازات عصر النهضة “العلمانية« التي تعتبر من أكثر المفاهيم والمصطلحات 
SECVL“ ججدلا، وخاصة في العالم الإسلامي والعربي، والعلمانية هي مفردة إنكليزية



179صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

LARISM« قال أغلب المترجمين أنها تعني اللادينية أو الدنيوية، ويقصد منها الدعوة 

إلى إقامة الحياة على أسس غير دينية، وتعني في جانبها السياسي باللادينية في الحكم.
إنها اصطلاح غير  أي  بالعلم،  له  تبدوا اصطلاحا لا صلة  تقدم  مما  والعلمانية 
علمي ولا يشير إلى ماهية أو ذات معينة أو شي معين على وجه الدقة، وقد نشأت هذه 
الدعوة في أوروبا عندما أصبح لرجال الدين سلطة دينية توازي السلطات السياسية، 
مكنتهم من التحكم بالنشاط الاجتماعي والحياة الفكرية والعلمية والثقافية، واستغلال 
كافة موارد المجتمع في سبيل استمرار سلطتهم، مما احدث جمودا هائلا في كافة أوجه 

الحياة في أوربا لعدة قرون أطلق عليها المؤرخون بقرون الظلام. 
نشر  إلى  عمدوا  سيطرتهم  وإحكام  الدين  رجال  سلطة  تسويغ  سبيل  وفي 
أيدلوجية مركزية ذات قاعدة صلبة تحول سلطة رجال الدين في عقول العامة والثقافة 
الاجتماعية والنظم القانونية والسياسية إلى امتدادا لسلطات المسيح وان الكنيسة تجسد 
الرهباني  والعشاء  كالرهبانية  والعقائد  الشعائر  من  جملة  أنتجت  وقد  السماء،  إرادة 
لدى  الوثوقية  النزعة  يدعم  الذي  الفلكلوري  الطابع  إن  إلا  الغفران،  وبيع صكوك 
يمنع  لم  مؤثرا   الكنسية طابعا روحيا  الدينية  السلطة  وأتباعها ويضفي على  الكنيسة 
مشاربهم  اختلاف  على  والعلماء  والفلاسفة  المفكرين  مئات  قبل  من  معارضتها  من 
وانتماءاتهم، وقد كان رد فعل السلطة الكنسية عنيفا، فقد أسس رجال الدين محاكم 
تفتيش لمحاكمة رجال العلم والفكر على آرائهم التي جاهروا بها وأعلنوا من خلالها 
معارضتهم لسلطة الكنيسة ونفوذ رجال الدين، وكانت المحكمة تعمد إذا ما ثبت على 
أحدهم شيء من ذلك إلى استتابته وأخذ المواثيق منه بأن لا يعود إلى ما طرحه ونادى 
به، فإن عاد قبض عليه وسجن وعذب، فان لم يرتدع حكم عليه بالإعدام شنقا أو 
حرقا، وقد عذب واستشهد الآلاف من الأفراد والعلماء والمفكرين والفلاسفة، فمثلًا 
العالم المعروف »جردانو« عذب عذابا شديدا بسبب صنعه للتلسكوب، و«سبينوزا« 

مؤسس  مدرسة النقد التاريخي كان مصيره الحرق.



180

واستمرت سلطات رجال الدين قوية حتى عصر النهضة حيث بدأت تضعف 
شيئا فشيئا، خاصة بعد ظهور المذهب البروتستانتي واعتناقه من قبل دول عديدة، وقد 
عمل رجال الدين البروتستانت بمقولة حرية العقل ومرجعية العلم، بيد إن السلطات 
الكنسية حاربت البروتستانتية وكفرت أتباعها، فأدى ذلك إلى انتشار قناعة  بان رجال 
والأفكار  الأديان  كافة  يحاربون  بل  الإنساني  المجتمع  في  معينة  فئة  يحاربون  لا  الدين 
والمعتقدات التي تخالفهم، وان حل هذه المعضلة الخطيرة هو في فصل الدين عن مجريات 
الحياة ليتجنب المجتمع الإنساني بذلك كافة مظاهر الاستبداد والقهر والاضطهاد باسم 
أبرزها  من  وكان  العديدة  شعاراتها  وبرزت  العلمانية  ظهرت  هنا  ومن  والدين،  الله 
الدين(، وقد عرفت  السياسة ولا سياسة في  )الدين لله والوطن للجميع( )لا دين في 

الثورة الفرنسية بأنها ترى الدين عبارة عن طقوس وشعائر روحية.
والعلمانية بمفهومها المتعارف عليه هي فصل الدين عن الدولة أو نظام المجتمع 
والحياة، وهذا تعريف غير دقيق من وجهة نظري، إذ إنها تنقسم إلى تيارين رئيسيين، 
التيار الأول يرى إن الدين يجب إن يحصر في إطاره الفردي الروحي، فلا يتجاوزه على 
نحو الإطلاق، وان كافة أنظمة المجتمع وتشريعاته وقوانينه يجب أن توضع على أسس 
علمية تجريبية بعيدة عن المعتقدات الروحية، وهو ما يمكن اعتباره التيار المتطرف في 

العلمانية كمذهب فكري. 
التيار الثاني فيقر بحقائق مطلقة أو شبه مطلقة وثابتة في الدين والأخلاق  أما 
والنظم الاجتماعية، ولا يمانع من جعلها ضمن المنظومة العامة لنظام المجتمع والدولة 
والقانون على أن تكون في مسار محدد، لا أن يحول النظام العام إلى نظام نظري جامد، 

وهذا التيار هو التيار المعتدل في العلمانية.
في نهاية الأمر تعتبر العلمانية دون شك إحدى المذاهب الفكرية الهامة في هذا 
كمذهب  وتنتشر  العالم،  في  والتنوير  النهضة  حركة  إفرازات  أهم  وإحدى  العصر، 

فكري في الكثير من دول العالم، لا سيما دول العالم المتقدم.  



181صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

****
المعاصر  الإنسان  حاول  التي  النظم  من  كجزء  كذلك  الرأسمالية  وظهرت 
صعيد  على  الحيوية  المجالات  أهم  من  مجال  في  وذلك  الإنسان،  قيمة  تجسيد  عبرها 
الفرد والمجتمع والأمة ألا وهو الاقتصاد، و يشير مصطلح الرأسمالية بشكل عام إلى 
نظام اقتصادي تكون فيه وسائل الإنتاج بشكل عام مملوكة ملكية خاصة أو مملوكة 
عناصر  من  وغيرها  الأسعار  وتحديد  والإنتاج  التوزيع  ويكون  مساهمة،  لشركات 

النظام الاقتصاد  والنشاط التجاري محكوم بعوامل السوق الحر والعرض والطلب.
فالرأسمالية إذن نظام اقتصادي ذو فلسفة اجتماعية وسياسية يقوم على أساس 
تنمية الملكية الفردية والمحافظة عليها، ويأتي كتوسع لمفهوم الحرية الذي شمل مختلف 

اتجاهات الحياة في أوربا. 
وقد ظهرت الرأسمالية كنظرية بين القرنين الرابع عشر والسادس عشر، إي مع 
بروز الطبقة البورجوازية وتداعي نظام الِإقطاع، وتلى بعد ذلك بشكل متدرج المرحلة 

البورجوازية التي ظهرت مع بداية القرن السادس عشر.
القوميات  بإنشاء  طالبت  أخرى  دعوات  الحرية،  إلى  الدعوة  عن  نتج  فقد 
الملكية،  الحكومات  سلطات  وتقنين  الروحية،  البابا  سلطات  وتقليص  اللادينية، 
وتقييد سلطات الدولة بشكل عام،  فظهرت في ظل هذه الدعوات »الرأسمالية« التي 

أخذ تشق طريقها بسرعة وتصبح من أهم انجازات عصر النهضة والتنوير. 
النظام  وفق  والأساليب  الطرق  بشتى  الربح  عن  البحث  تعني  الرأسمالية  إن 
خصائصها  أهم  ومن  والإنسانية،  الدولية  والتقاليد  الأعراف  تقره  وما  والقانون، 
تقديس الملكية الفردية، من خلال فتح المجال لأن يستغل كل إنسان قدراته في زيادة 
ثروته وحمايتها من أي اعتداء، وتوفير القوانين اللازمة لنموها، وحرية البيع والشراء 
الحياة  في  الدولة  تدخل  وعدم  السوق،  في  والمنافسة  والطلب  العرض  لعوامل  وفقا 

الاقتصادية إلا بالقدر الذي تتطلبه المصلحة العامة.



182

وتحولات  بمراحل  ومرت  المذاهب،  من  العديد  إلى  الرأسمالية  وتنقسم 
متعددة، وفي فترة من فتراتها أصبح العمال يعاملون أشبه كالعبيد على يد الرأسماليين 
وفرنسا  كبريطانيا  الكبرى  الرأسمالية  بالدول  حذا  مما  حقوقهم،  من  الكثير  وسلبت 
والدفاع  العمال  حقوق  حماية  إلى  تهدف  وتشريعات  قوانين  سن  إلى  وأمريكا  وألمانيا 
عن مصالحهم، وإيجاد نظام تأمينات اجتماعية، حتى لا تصبح القوى العاملة فريسة 
تشريعية  قاعدة  بناء  في  الدول  تلك  نجحت  وقد  الثروة،  جمع  على  المحتدم  للصراع 
وقانونية قوية لتنمية وحماية حقوق القوى العاملة، وبهذا حصل العمال على حد ادني 
العمل  ساعات  تحديد  إلى  إضافة  وبدلات  تقاعد  ونظام  صحية  وتأمينات  للأجور، 
تحمل  مهنية  وتنظيمات  نقابات  للعمال  أصبح  كما  والسنوية،  الأسبوعية  والإجازات 

على عاتقها رعاية مصالحهم.
وتنقسم الرأسمالية إلى مذهبين رئيسيين: 

المذهب الأول: الرأسمالية الصرفة، وتعني أن تكون الدولة منظمة للاقتصاد ولا 
تساهم إلا بالنزر اليسير في الحياة الاقتصادية والتجارية والمالية، بينما يسيطر القطاع 
الخاص على معظم النشاط الاقتصادي، كما في الولايات المتحدة الأمريكية، التي تعد 
الدولة الرائدة في تطبيق الرأسمالية الصرفة، حيث لا تمتلك الدولة إلا القليل جدا من 
المؤسسات الاقتصادية، ولا يعمل في القطاع الحكومي الأمريكي، سواء كان اتحاديا 
أو إقليميا، إلا القليل من المواطنين الأمريكيين، بل حتى نظام التامين الصحي يمتلكه 
القطاع الخاص، ويقوم الاقتصاد الأمريكي على إنشاء المؤسسات والشركات التجارية 
الضخمة التي تمارس كافة أنواع التجارة والاستثمار ويعمل فيها الملايين من الموظفين، 
ودور الدولة يتمثل في سن القوانين ومراقبة الالتزام بها من قبل آلاف المنشآت، وروح 
القوانين الاقتصادية في الولايات المتحدة هي المضاربات والفوائد والقروض والسعي 
في  بالمقامرة  التكسب  تجيز  الأمريكية  الولايات  معظم  أن  حتى  السريع،  الربح  نحو 
نوادي أعدت لهذا الغرض، إي تكوين الثروة والحصول على المال من دون إي إنتاج 



183صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

حقيقي، الأمر الذي أذى إلى الأزمة المالية العالمية في عام 2008م.
النظام  في  الدولة  مساهمة  على  وتقوم  المقيدة،  الرأسمالية  الثاني:  المذهب 
الاقتصادي تشريعا وممارسة، إي إن  الدولة شخص اقتصادي حقيقي، كما في فرنسا 
وبريطانيا، حيث تمتلك مؤسسة الدولة مجموعة من الشركات والمؤسسات كشركات 
التعليم المجاني لمراحل  الطيران والكهرباء والنفط وإنتاج الأسلحة والبريد، وتؤمن 
محددة في التعليم العام، وتمتلك منشئات صحية وخدمية تديرها بالكامل، وتتدخل 
في الحياة الاقتصادية، كما تفرض نظام تامين صحي إلزامي حكومي، ونظام تأمينات 
ومعاشات ودعم للطبقات الفقيرة، ومن وجهة نظرنا أن هذا المذهب هو ما يتوجب 
نتج عنها من  المالية، وما  الرهيب في الأسواق  بعد الانهيار  إليه  يتوجه  أن  العالم  على 

تداعيات مؤلمة قد تستمر خلال السنوات القادمة. 
****

ومن نتائج سعي الإنسان نحو تطبيق وتجسيد قيمه الإنسانية مفهوم العولمة، إذ 
تعتبر إحدى مظاهر وتجليات الحضارة العالمية المعاصرة، وآخر نتاج الحركة الليبرالية 
الأصعدة  على  والحرية  الانفتاح  على  تقوم  ومعدنها  جوهرها  في  فالليبرالية  الدولية، 
النطاق  الواسع  الباب  العلمية والتعليمية والمالية والتجارية والاقتصادية، ومن هذا 
برزت العولمة التي أصبح فيها العالم مفتوحا على مصراعيه للأفراد والشركات والدول 
لممارسة أنشطتها الضخمة قاطعة آلاف الأميال من خلال وسائل الاتصال المتطورة 
والتقنيات المذهلة ليصبح العالم قرية واحدة صغيرة، حتى إن مشكلة اللغة أصبحت 

محلولة بفضل تقنيات الترجمة الفورية. 
الأرض  أقصى  في  موظفين  لديها  الضخمة  الشركات  أن  العولمة  مظاهر  ومن 
بينما مقرها في أوربا أو أمريكا! ومشكلة الاختلاف في اللغة بين الموظفين وإداراتهم 
أصبحت محلولة من خلال استخدام برامج الترجمة الفورية الدقيقة، فمن الممكن أن 
يكون للشركة الأم موظفين في الهند أو الصين ويقومون بإرسال أعمالهم عبر الانترنت 



184

بلغتهم المحلية، فتقوم أجهزة الترجمة بإعادة صياغتها بلغة الشركة المعتمدة ثم تقرها 
الإدارة المختصة ليتم تصنيعها في إحدى الوحدات الصناعية في ماليزيا أو تايلاند وكل 

ذلك بضغطة زر واحدة. 
إلكتروني  سوق  العولمة  فسوق  التقليدية  الأسواق  مفهوم  العولمة  وتتجاوز 
بملايين  والشراء  البيع  عمليات  وتتم  والخدمات،  السلع  خلاله  من  تعرض  مفتوح 

الدولارات من خلال التعاملات الالكترونية على شبكة الانترنت.
بالمجتمع  الانتقال  على  تعمل  تاريخية  ومرحلة  مجتمعية  ظاهرة  العولمة  إن 
المعرفة،  على  الاعتماد  مرحلة  إلى  الآلة  على  الاعتماد  مرحلة  من  وشعوبه  الصناعي 
تصنيع  إلى  البضائع  تصنيع   ومن  المعرفة،  عصر  إلى  الصناعة  عصر  من  الانتقال  إي 
المعلومات والخدمات، ففي العولمة تفتح الأسواق على مصراعيها ولا يعود ثمة مكان 
الدول  إحدى  في  المصانع  تنتج  أن  الممكن  فمن  مثلا،  المحلي  المنتج  بحماية  يسمى  لما 
سلعة ما ويصدر الإنتاج بأكمله لدولة أخرى، فيما ينتشر في سوقها المحلي نفس السلعة 

ولكنها إنتاج دولة أخرى!!
والنظم  الثقافة  لتشهد  التقليدي  الاقتصادي  بعده  العولمة  مفهوم  ويتجاوز 
والأديان والقيم تزاحما ما بين القوي والضعيف، ومن هنا ظهرت الدعوات المنددة 
الدول والثقافات  الرأسمالية الأمريكية والأوربية على  القوى  بالعولمة بسبب سيطرة 
وثقافتها  الكبرى  الدول  أنياب  من  الضعيفة  الشعوب  حماية  إلى  ودعت  قوة،  الأقل 
أو  الوطني  المجال  الانتقال من  تعني في جوهرها  العولمة  إن  القول  الجارفة، ويمكن 
الاقليمى إلى المجال العالمي أو الكوني، ذلك لان المجال الوطني يعني الحدود وخطوط 
الفصل، بينما المجال العالمي يعنى تجاوز هذه الحدود وزوالها، وهذه الحدود تشمل الحد 

المكاني والزمانى والبشرى.
التي تعتبر الاقتصاد  المفتوح والليبرالية الجديدة،  العولمة على الاقتصاد  وتقوم 
الإنسان  حقوق  والإنتاجية،ودعم  المنافسة  قيم  وتدعيم  التاريخ،  نهاية  هو  الحر 



185صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

والحريات الفردية، والتعدد الثقافي والديني وتحييد التباينات الدينية والاثنية والمذهبية 
عن الإنتاج مع التركيز على نهاية الدول القومية ونهاية الحدود الجغرافية، وذلك بهدف 

الوصول إلى أرض بلا حدود، أي نهاية الجغرافيا كما يقال أحيانا.
لقد أصبحت العولمة جزء من حياة الإنسان المعاصر في الوقت الراهن، حيث 

فرض التطور التقني والتقدم التكنولوجي والتقدم المعرفي وجودها على الجميع. 
بالعالم  بالاستفراد  الكبرى  للقوى  الجامحة  والرغبة  الهيمنة  نتاج  ليست  إنها 
وغزوه وتسخيره لمصالحها، إنما هي إفراز للمعرفة والرغبة الجامحة بالحرية، والانفتاح 
تشبه  العولمة  “أن  هلال:  الدين  علي  د.  يقول  الإنسان،  أعماق  في  الكامنة  والتواصل 
قطاراً تحرك بالفعل بينما لا يزال البعض يتساءل، هل وجود وحركة هذا القطار شرعية 
أم لا؟ بينما لا يوجد من سألهم عن شرعية وجود وحركة القطار، كما أن سؤالهم )وكل 

قدراتهم( لا تملك أن تمنع وجود وحركة القطار بأي شكل من الأشكال«.
****

بلورة وتجسيد  نحو  الإنسان  نتيجة سعي  اقتصادي ظهر  والاشتراكية مذهب 
قيمه، ولعلها نقيض الرأسمالية كأيديولوجية، إلا أنها تهدف إلى نفس الأهداف التي 

دعت إليها الرأسمالية من رفاه المجتمع وتطوره وازدهاره. 
مشاركة  على  تقوم  اقتصادي  كنظام  الاشتراكية  في  العريضة  الخطوط  أهم 
الفردية  الملكية  حظر  خلال  من  القومي،  والدخل  الإنتاج  في  الشعب  فئات  جميع 
وحظر  والعقارات،  والمزارع  كالمصانع  الإنتاجية  المنشئات  وكافة  الإنتاج  لوسائل 
الاستثمارات الخاصة والحق الفردي في تكوين الثروة، وتحويل المنشئات الاقتصادية 
شرائح  لمختلف  المنتمية  العاملة  القوى  لتصبح  الدولة،  ملكية  إلى  أنواعها  بمختلف 
فيها، ومتساوون في الحقوق والواجبات والمزايا،  الشعب موظفين  وفئات وطبقات 
مما يؤدي في النهاية إلى إذابة الطبقات الاجتماعية وشيوع المساواة بين مختلف الأصناف 

الاجتماعية ماديا ومعنويا.



186

وكثيرا ما يتم الخلط بين الشيوعية كأيديولوجية والاشتراكية كمنهج اقتصادي, 
فالأولي مذهب شمولي عادة ما يكون معتنقوه متشددون ومتطرفون، أما الاشتراكية 
فمذهب اقتصادي وأتباعه عادة يكونون منفتحين وقد يكونوا ديمقراطيين ومؤمنين 
اقتصادية  كواجهة  الاشتراكية  على  يؤكدون  الشيوعيون  أن  نجد  حين  في  ما،  بدين 
لعقيدتهم التي بشر بها كارل ماركس، إلا إن الاشتراكيون ليسوا بالضرورة أن يكونوا 
ماركسيين، وقد صنف البعض منهم أنفسهم بأنهم ديمقراطيون اشتراكيون، مع هذا 
فإن الاشتراكية العلمية كمصطلح بدأ استعماله مع ظهور كارل ماركس، خصوصا في 

خضم نقده للرأسمالية.
ورغم سقوط الاشتراكية كنظام اقتصادي وسيادة الرأسمالية، تحديدا في بداية 
اشتراكية  كدولة  السوفييتي  الاتحاد  وانهيار  المنصرم،  القرن  من  الميلادية  التسعينات 
كبرى وأتباعها من دول أوربا الشرقية،  إلا أن الاشتراكية ما تزال حية في بعض البلدان 
ككوريا الشمالية وبورما وبعض دول أمريكا اللاتينية، إلا إن ابرز الدول الاشتراكية 
وأقواها وأكثرها تطورا هي الصين، حيث تمتلك اكبر قطاع عام في العالم، يعمل فيه 

ملايين الموظفين، ويضم آلاف المصانع والمزارع والعقارات والشركات والمنشآت. 
ويقوم عماد الاقتصاد الصيني اليوم على سيطرة القطاع العام إلا إن ذلك وفقا 
لنظم إدارية متطورة بعيدة عن البيروقراطية، بل نظم من شأنها منح مؤسسات القطاع 
الوقت  نفس  وفي  القرارات،  واتخاذ  الإدارة  في  واسعة  وصلاحيات  استقلالية  العام 
أتاحت الحكومة الصينية للقطاع الخاص فرصة واسعة للاستثمار، ومنحت  المستثمرين 
الأجانب تسهيلات جمة، وفد نتج عن ذلك تدفق مليارات الاستثمارات الخارجية على 
الصين خلال العقد المنصرم، كما نجحت الصين اليوم في تشييد اقتصاد قوي ومتميز، 
وتبعتها في نظامها الاقتصادي الاشتراكي المطور ـإن صح التعبيرـ عدة دول في إفريقيا 
وأمريكا اللاتينية، حيث قامت حكومات تلك الدول بإجراء عمليات تأميم جزئية 

وتوسعة وتطوير وتحديث للقطاع العام وتعزيز سيطرة الدولة على الاقتصاد.   



187صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

الدين والح�ضارة
والفكرية  المادية  الحياة  تطبع  التي  المميزات  “مجموع  أنها  على  الحضارة  تعرف 
وأخلاقيات  وآداب  وعادات  وصناعات  ومهارات  علوم  من  الأمم  عند  والخلقية 
الحضارية  المنظومة  من  رئيسا  جزء  يشكل  الدين  كان  وقد  وإبداعات«  واختراعات 
والحياة المدنية بقوانينها وتعاليمها وأنظمتها وتشريعاتها، ولم يكن على نحو الإطلاق في 
أي حضارة أو مدنية قامت على طول التاريخ البشري المصدر الوحيد للتشريع والنظام 
العام، أو المنبع المركزي الأوحد لسن القوانين على مختلف الأصعدة والميادين وبكل 
المعايير والمقاييس، لان الدين في أصله وتكوينه منهج للسلوك وتهذيب للنفوس، إذ 
لا  ولكنهم  متدينين  يكونوا  أن  بدائية  حياة  في  يعيشون  الذين  القرى  لأهل  يمكن 
يمتلكون صرحا حضاريا يعتد به، فالأديان لا يمكن أن تنتج عنها حضارة، لان الدين 
المركزية،  الإدارية  أنظمتها  احد  ولكنه  احد عواملها  أو  الحضارة  مقومات  من  ليس 
القصير  ازدهارها  العربية في فترة  السنن والنواميس حتى في الأمة  وعلى هذا جرت 

نسبيا في أيام الدولة العباسية على نحو الخصوص. 
التي تدير الحضارة شيء ومقوماتها شيء آخر، فمقوماتها عادة ما  إن الأنظمة 
والدينية  الثقافية  منظومته  خلال  من  إدارتها  في  الإنسان  نجح  ما  فإذا  مادية،  تكون 
والسياسية والعلمية والتقنية والتكنولوجيا سيتمكن من الاستفادة من هذه المقومات 
منظومة  يصاحب  ما  وعادة  حضارة،  اسم  عليه  نطلق  أن  يصح  أنساني  نظام  ويشيد 
في  تساهم  عارضة  سياسية  أو  اقتصادية  مختلفة  عوامل  المقومات  هذه  من  الاستفادة 
التي تدير منظومة استثمار وتوظيف هذه المقومات في  زيادة فاعلية الأنظمة المركزية 
تشييد الصرح الحضاري كفتح  بلاد جديدة تزخر بالخيرات أو اكتشاف طرق تجارة 

جديدة أو التوصل إلى مكتشفات أو مخترعات معينة. 
التي  والأركان  والقواعد  للنظم  تقادم  مزدهرة حتى حدوث  الحضارة  وتستمر 
التي  والمرحلة  يتلاءم  بما  وتجديدها  تحديثها  في  الإنسان  اخفق  ما  فإذا  عليها،  تقوم 



188

يعيش فيها، فان ذلك سيؤدي إلى انهيار حضارته بسبب عدم قدرته على الاستفادة من 
مقومات ازدهارها التي تعد مقومات طبيعية في الدرجة الأولى، فمن الممكن أن تنهار 
والزراعية  المعدنية  كالثروات  طبيعة  وموارد  خيرات  به من  تتمتع  ما  ما رغم  حضارة 
والمياه والأراضي الخصبة، علاوة على ما يمتلكه الشعب من علوم وما بلغه من معرفة، 
وذلك بسبب ضعف البنى الإدارية المتمثلة في النظم السياسية والاقتصادية والاجتماعية 
والدينية، وعدم القدرة على تجديدها وتطوير تعاليمها وقوانينها، بحيث تساير متطلبات 
التطور والازدهار، والذي يحدث عادة عندما تتخلف هذه الأنظمة أنها تسخر لصالح 
فئات معينة فقط من المجتمع، دون الالتفات إلى مصالح الفئات والشرائح  الأخرى، مما 
يجعل الموارد والامتيازات والثروات ومخرجات الحضارة مقتصرة على طبقة محدودة من 
المجتمع، ما يؤدي إلى الاضطرابات والنزاعات وتحول الطاقات الإنسانية من الأعمار 
والبناء إلى النزاع والشتات والاضطراب، ما يؤثر سلبا على المنظومة الحضارية ككل، في 

مختلف جوانبها وأركانها وأسسها ويؤدي في النهاية إلى انهيارها
من ناحية أخرى ثمة عوامل خارجية قد تتسبب في عدم قدرة الأنظمة المركزية 
الحاكمة على إدارة مقومات الحضارة بفاعلية وديناميكية، ما يؤدي إلى انهيار الصرح 
أو  البلاد  من  رئيسي  جزء  احتلال  أو  الحرب  في  كالهزيمة  الأمر،  نهاية  في  الحضاري 
ظهور مرض خطير يتسبب في مقتل آلاف الأفراد أو الجفاف وغيرها الكثير، فمملكة 
سبا الذي ورد ذكرها في القران الكريم كان من مقومات ازدهارها التجارة الخارجية 
وسد مأرب، ويشكلان عماد نظامها الاقتصادي برمت، وانهيار سد مأرب كان عاملا 
حاسما من عوامل انهيار النظام الاقتصادي، الأمر الذي أدى إلى انهيار هذه الحضارة 
بل كانت  المملكة ملحدة تماما،  لم تكن هذه  ناحية أخرى  الأمر، من  برمتها في نهاية 
الدين يشكل إحدى  الشمس، وكان هذا  يعبد  بدين وضعي، فقد كان شعبها  تدين 
فَقَالَ أَحَطتُ  بَعِيدٍ  َْر  }فَمَكَثَ غَي الأنظمة المركزية الحاكمة في مملكة سبا، قال تعالى: 
ْلِكُهُمْ وَأُوتيَِتْ مِن كُلِّ  امْرَأَةً تَم إنِِّي وَجَدتُّ  يَقِيٍن *  بنَِبَإٍ  بهِِ وَجِئْتُكَ مِن سَبَإٍ  ُِحطْ  ْ ت بمَِا لَم



189صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

مُ  ُ نَ لَه َِّه وَزَيَّ مْسِ مِن دُونِ الل ا وَقَوْمَهَا يَسْجُدُونَ للِشَّ َُّه ََها عَرْشٌ عَظِيمٌ 23 وَجَدت ءٍ وَل ْ شَي
تَدُونَ{ )النمل/ 21ـ 24(. ْ بيِلِ فَهُمْ لَا يَه هُمْ عَنِ السَّ مْ فَصَدَّ ُ لَه يْطَانُ أَعْمَا الشَّ

ومن الأمثلة أيضا مملكة حمير )115 ق ب – 525م( وكان من مقومات حضارتها 
اتساع رقعتها الزراعية وتنوع محاصيلها وتجارتها الخارجية، وأما عوامل سقوطها فقد 
كانت عوامل سياسية بحته، وعوامل ازدهار الحضارة المصرية تمثلت في الموقع الجغرافي 
النيل والإنتاج  المياه من خلال نهر  المعدنية وتوفر  والثروات  المناخ،  واعتدال  الممتاز 
الزراعي الوفير، وكان من مقومات ازدهار حضارة ما بين النهرين المحاصيل الزراعية 
والثروة الحيوانية ووفرة الأراضي الخصبة ونهري دجلة والفرات، وقد ظلت كافة هذه 
المقومات موجودة ولم تتغير، ومع ذلك انهارت كلا الحضارتين المصرية والبابلية في 
نهاية الأمر، ففي الحضارة الفرعونية انهارت الحضارة في عصر الدولة القديمة 2800 
ق. م، بسبب تولى حكام ضعفاء في أواخر الأسرة السادسة، فانفلت زمام الحكم من 
يد الفرعون وساد الانحلال والضعف والفتن والاضطرابات والتفكك الإجتماعى 
وقامت الحروب الأهلية، وفي الدولة الوسطى حيث خلف إمنمحات الثالث ملوك 
البلاد  وحدة  وتفككت  الفرعوني  والقصر  الأقاليم  حكام  بين  النزاع  اشتد  ضعاف 

وسادت الاضطرابات وفي النهاية سقطت مصر فريسة في يد الهكسوس.���  
وأخيرا في عصر الدولة الحديثة في 1570 ق.م  تداعت الحضارة المصرية بسبب  
ضعف سلطة  الفرعون وازدياد نفوذ كهنة آمون حتى أن احدهم تولى عرش مصر 

فترة من الوقت. 
أما في حضارة ما بين النهرين فقد كانت عوامل سقوطها سياسية صرفة، فقد 
سنة  الفارسي  قورش  يد  على  بابل  سقطت  وبعدها  612ق.م  سنة  نينوى  سقطت 

529ق.م، ومع احتلال الاخمينيين لبابل بدأ انحطاط حضارة وادي الرافدين. 
بداية  في  يمكنها  والانحلال  الضعف  إمارات  عليها  تبدوا  حضارة  إي  إن 

النيل وتوغلت في مصر  ���	الهكسوس قبائل رعوية جاءت من فلسطين وسيطرت على دلتا 
وسيطرت عليها لأكثر من 150 عاما.



190

المركزية  أنظمتها  تكون  أن  شريطة  والأعمار  والابتكار  الإنتاج  في  الاستمرار  أمرها 
الأرض،  مادي ومعنوي على هذه  تقادمت على غرار كل شي  ما  فإذا  وفاعلة،  قوية 
بهيكلها  موجودة  الأمة  هذه  وتظل  والتهاوي،  بالانحدار  سريعا  تبدأ  حضارتها  فان 
ونظامها المريض حتى تصل إلى مرحلة الانهيار التام، ولا يمكنها خلال هذه الحقبة 
الانحطاط  بعصور  عادة  المؤرخون  عليها  يطلق  التي  حضارتها  عمر  من  النهائية 
إنتاج إي ثمرة حضارية يعتد بها، بيد أنها تظل محتفظة بكيانها بعض الوقت لعوامل 
متعددة كالقوة العسكرية وفاعلية نظامها الديني وثبات نظامها السياسي، إلا إن كافة 
التام  الانهيار شبه  برغم  الصمود  قادرة على  الدولة  العوامل تجعل من مؤسسة  هذه 
للمنظومة الحضارية، وتسيير الأمور على ما تبقى منها لكن سرعان ما يضعف تأثيرها 
لتنهار الدولة والأنظمة المركزية تباعا في نهاية الأمر، كما حدث للدولة العباسية مثلا، 
حيث استمرت الخلافة العباسية حوالي 500 عام، بيد أنها في حقبها التاريخية الأخيرة 
كانت موجودة ككيان سياسي حضاري ضعيف ومترهل، حتى انهارت تماما على يد 
المغول، وكذلك الأمر في الاتحاد السوفييتي حيث شهد فترات ازدهار وتطور،  وكان 
نهاية  في  حدث  ما  وهذا  الانهيار،  نحو  حثيثة  بخطى  تسير  دولة  الأخيرة  سنواته  في 
الأمر، حيث انهارت معه الشيوعية كنظام عالمي، سياسيا وفكريا وفلسفيا وعقائديا 
وعسكريا واقتصاديا، وقد بدا الانهيار في النظام الاقتصادي واستشرى بعد ذلك في 

كافة الأنظمة المركزية وصولا لمرحلة الانهيار.
ويمكن للأنظمة المركزية التي ينبثق عنها النظام الحضاري في مساراته المتعددة 
الاستمرار حتى وان كانت هذه الأنظمة شمولية أو تولوتارية أو دكتاتورية بمعاييرنا 
والنواميس،  بالسنن  العمل  من  ومقبولا  معقولا  قسطا  على  تستند  دامت  ما  الراهنة 
وعلى هذا جرت سنن الحضارات الماضية منذ ما قبل الميلاد وحتى اليوم، لذلك قد 
تتعايش الشعوب مع ما نسميه في ثقافتنا المعاصرة بالاستبداد السياسي والديني، وقد 
تتمكن هذه المجتمعات من تشييد تنمية حضارية، في جوانبها المادية على الأقل، حيث 



191صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

تمنح مؤسسة الحكم حرية نسبية للأفراد في المجالات الشخصية والعقائدية والفكرية 
الاقتصادي، كما  النشاط  العلمي وتمنح تسهيلات في  البحث  والثقافية وتشجع على 
تجنب  من  الشيوعية  العلمانية  الوثنية  الصين  تمكنت  حيث  مثلا،  الحديثة  الصين  في 
مصير الاتحاد السوفييتي وجمعت ببراعة ما بين الاحتفاظ بعقيدتها الشيوعية ونظامها 

الاشتراكي والتفاعل الايجابي مع النتاج العالمي. 
هناك دول قد لا تشكل منظومات حضارية ولكنها تشكل كيانات سياسية، بيد 
الراهنة غير مؤهلة للاستمرار كأنظمة حكم ولكن بسبب  أنها بتركيبتها ومنظومتها 
عوامل تختلف من دولة إلى أخرى تظل صادمة كدولة ومتمسكة بنظمها المتخلفة التي 
لا تصلح لان تدير إي نهضة حضارية حقيقية، كأن يكون اعتمادها على مصدر دخل 
طبيعي يوفر لها القدرة على الاستغناء المؤقت عن الإصلاح والتجديد والانفتاح على 

العالم، وسرعان ما تنهار بنفاذه أو بالاستغناء عنه.
في الحضارة الفرعونية التي استمرت لأكثر من 3500 سنة ق.م كانت الديانة 
الفرعونية الوثنية محافظة على تعاليمها وقوانينها وتشريعاتها رغم الازدهار وتعاقب 
الانتكاس  فترات  على  علاوة  الفرعونية،  الحضارة  بها  مرت  التي  والنظم  العلوم 
جزء  يشكل  الدين  كون  إلى  ذلك  ويعود  وغيرها،  السياسية  والصراعات  والضعف 
من المنظومة الحضارية لمصر القديمة، التي تعتبر من أعظم  الحضارات التي شيدها 

الإنسان على مر تاريخ البشرية في حقبة ما قبل الميلاد.
ونعود للتأكيد على إن الدين لم يكن النظام المركزي الوحيد والمحور الأوحد في 
بناء الصرح الحضاري لأي أمة على وجه الأرض، على نحو الإطلاق، بدليل احتفاظه 
شهدتها  التي  الحياة  جوانب  مختلف  في  الواسعة  التغيرات  رغم  وتشريعاته،  بتعاليمه 
حياة مختلف الأمم التي شيدت حضارات خلدها التاريخ، الأمر الذي يحتم القول إن 
الدين كان يسير في مسار ثابت في الحياة المادية وانه كان بمثابة تعاليم روحية معنوية 
اغلب  والثقافية والفكرية والاقتصادية والسياسية في  المادية  للنظم  لا تشكل أساسا 



192

الحضارات، جاء في تاريخ الحضارات العام: 
التي  العبادة  مصر  لآلهة  يقدمون  القوم  كان  الرومانية  الإمبراطورية  عهد  »في 
على  وينقشون  الهياكل  لهم  ويبنون  المتعارفة،  التقليدية  للمراسيم  وفقا  عليها  نهجوا 
جدرانها رسوم الطقوس الدينية بالخط الهيروغليفي، ولم تتلاش ديانة مصر القديمة 
وتنسخ مناسكها ومراسمها إلا مع ظهور المسيحية، وغلبتها في نهاية الأمر سيطرتها على 
أطراف البلاد بعد أن عرفت كيف تحافظ على نفسها سليمة وتحتفظ بحيويتها بالرغم 
والاشورين  والإثيوبيين  كالليبيين  الأجانب  الفاتحين  سيطرة  تحت  مصر  وقوع  من 

والفرس والمقدونيين«.��� 
وغني عن القول إن عدم تغير أو تطور النظام الديني لا يعني الجمود الحضاري، 
القديمة  المصرية  الحضارة  بها  مرت  التي  والمتتالية  العديدة  التاريخية  الحقب  فخلال 
شهدت مصر تطور وازدهارا وتنمية في مختلف المجالات وأكثر من تبدل وتغير وتطور 

في جميع نواحي الحياة وفي مختلف المجالات. 
ضعف  أسباب  من  سببا  والمالي  الإداري  والفساد  الديني  الاستبداد  كان  وقد 
الحضارة المصرية في معظم عهود انحطاطها: »نالت الهياكل العديدة هبات وأعطيات 
الضرائب  من  وغيرها  الرسوم  من  الملوك  أعفاها  والعقارات  الأراضي  من  واسعة 
تفرض على  كانت  التي  الجباية  لها رسوم  إنهم حولوا  كما  ذاك،  إذ  بها  المعمول  المالية 
بالطبع لرؤساء  الهبات ذهبت منافعها  للملك، كل هذه  العائدة  مستثمري الأراضي 
ولدهم  في  ورائية  مناصبهم  يجعلوا  أن  حاولوا  الذين  المحليين  أو  الإقليميين  الكهنة 
وأسرهم.. كثيرا ما كان هؤلاء الزعماء الدينيين يجمعون بين المراتب الدينية والوظائف 
المدنية، هذه الوظائف التي كانت تولي صاحبها  أو المحافظ كما يسميه الإغريق رئاسة 
المحافظة، وقد حصل هؤلاء الموظفون ولا سيما الكبار منهم على قطاعات عريضة من 
فنتج عن هذا كله  أبنائهم من بعدهم..  إلى  بالوراثة  نقلها  نالوا معها حق  الأراضي، 

���	تاريخ الحضارات العام ج1 ص 39.



193صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

فوضى قاصمة في البلاد، وما إلى الفوضى من ضعف السلطان ووهن السلطة المركزية 
وانفصال المقاطعات وتناثرها بددا«.���  

الحد  هدفها  دينية  بإصلاحات  القيام  المصرية  الحكومات  بعض  حاولت  وقد 
العام  والنظام  الفرعون  سلطة  على  خطر  من  تشكله  وما  الدين  رجال  سلطات  من 
ملتمسا  الأعظم  الكهنة  تنصيب  حفلة  يرأس  الملك  »كان  القديمة  المصرية  للدولة 
عنها  يعبر  التي  ومشيئته  رغائبه  لتحقيق  يستجيب  أن  إليه  وضارعا  أمون  الإله  من 
بالتماسات ومراسم كانت تخفي وراءها الكثير من الدسائس والتطبيقات والمناورات 
والألاعيب، وكان على الملك أن يستدرج رضا الإله بالإكثار من الأعطيات والأموال 
رئيس  شان  من  وبالتالي  أمون،  كهنة  سلطة  من  فتزيد  للهيكل،  تذهب  كانت  التي 
الكهنة الذي كان يعيش مترفا ويسكن في دائرة خاصة تعج بالحشم والخدم، فتشمل 
سلطته جميع الكهنة العاملين في الأماكن  والعقارات التابعة لهيكل أمون، وكثيرا ما 
كانت سلطته الدينية تمتد إلى جميع أطراف البلاد، فتشمل القائمين على خدمة الهياكل 
الأخرى، وكان رئيس الكهنة يمارس إلى جانب وظيفته الدينية وظائف مدنية أخرى 
حتى العسكرية.. فالإصلاح الذي قام به »امنوفيس الرابع اخناتون« لم يستهدف الإله 
أمون وحسب بل طغمة رجال الدين ورئيس الكهنة نفسه الذي أخذت الملكية تخشى 
بالتالي خطر رجال  بالفشل واستفحل  الوقوف تحت وصايته، إلا إن المحاولة باءت 
الدين«��� وبالرغم من جمود وصرامة التعاليم الدينية المقدسة التي كان لها دور لا ينكر 
في نظام الدولة والحضارة المصرية بشكل عام إلا إن ما بلغته مصر القديمة من ازدهار 
وتطور في الطب والعمارة والفنون والفلك وغيرها، علاوة على بعض حقوق الإنسان 
والإنتاج  الإبداع  من  القديم  المصري  مكن  ذلك  كل  اتجاهات،  عدة  في  والحريات 
يسلتزمها  التي  الاقتصادية والاجتماعية  النتائج  التشديد على  النافل  »من  والابتكار: 
المفهوم المثالي للملكية المصرية، كان على فرعون الإله منطقيا أن يمارس في كل شي، 

���	نفس المصدر السابق ص 63.
���	 نفس المصدر ص 65.



194

دور وكيل الإلهة العظماء على الأرض، وعمليا وبالتالي دور صاحب الملك وصاحب 
العلم المباشر، وكان عليه بفعل سلطته المطلقة أن يعين لكل شخص عمله وأجره«.

تتعدى  لا  ـوهي  والوسطى  القديمة  الامبرطوريتين  ازدهار  عهود  وباستثناء 
اليوم بالنطاق الحر« وكان  القرون الخمسةـ عرفت مصر دونما انقطاع ما يعرف عنه 
في مصر القديمة تعدد وتنوع أطلق عليه المؤرخون التسميات المتعارف عليها  للفئات 
والشرائح الاجتماعية فكان المجتمع المصري يضم المتدينين والعلمانيين: »يبقى أخيرا 
أولئك الذين انعموا بثقافة ارفع، درجت العادة أن تبدأ الدروس منذ عهد الطفولة في 
المدارس الملحقة بالبلاط أو المعابد، حيث تحتل مادة الخط المركز الأول، تم تتفرع بغية 
تلقين الطلاب المعارف الخاصة بالمهنة التي يعد الوالد ابنه لها، وهي غالبا تلك التي 
اختارها لنفسه بين اثنين الكهنوت أو الإدارة، ونتيجة لانهماكهم في نشاطات المعابد 
الدينية والزمنية على السواء كرس كثير من المصريين والمصريات نفوسهم لخدمة الإلهة، 
الغفير علمانيين عديدين، بما فيها فئات عامة الشعب المختلفة:  ولكن في هذا الجمع 
الفلاحون مستثمرو الأرض المقدسة، وعمال المصانع الاختصاصيون والمعاونون على 
أنواعهم، حتى الراقصات والمغنيات والموسيقيات«.���  وفي حضارات ما بين النهرين 
وكذلك  العامة،  والثقافة  المجتمع  ونظم  الحكم  نظام  تكوين  من  جزءا  الدين  كان 
مكونا مهما للعديد من القوانين، وكانت السلطة الدينية إحدى السلطتين الرئيسيتين  
في البلاد، حتى أن المدينة يرفع شانها وتصبح في عداد المدن المزدهرة إذا ما ارتفعت 
الديانة  بان هذه  نعتقد  العام: »ولا  تاريخ الحضارات  الدينية، جاء في كتاب  مكانتها 
قد منحت المؤمنين بها الكثير من الفرح، فقد عاشوا تحت وطأة الخوف الذي اوحت 
إليهم به، والذي كان يتسع بصورة اللزومية من فكرة العالم الإلهي الذي صورته لهم 
وبقيت المذاهب الأخلاقية والأدبية التي قالت بها تلك الديانة تدور في حلقة ضيقة، 
وقد خلت من كل فكرة عقاب أو ثواب، في عالم آخر بدا حالكا للجميع، كما أضعفها 
الاعتقاد بخطيئة مجهولة يرتكبها الإنسان دون وعي، وغذت هذه التعاليم كما يظهر 

���	نفسالمصدر السابق ص 81.



195صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

سلبية قبل كل شي اقله فيما يختص بالعلاقات مع الآخرين«.��� 
إلا إن الانتماء للهيكل والحالة الدينية ليس مطلقا: »ويلاحظ المرء على كل حال 
الطبقات الاجتماعية،  فيهم كل  بالهيكل وتتمثل  أربابها  يلتحق  المهن  عددا وفيرا من 
أو  الأعظم  الكاهن  رعاية  تحت  ويكونون  وابنته،  الملك  ابن  حتى  العبد  من  ابتداء 
ولكن  مدخوله..  من  ثم  من  وتعتاش  الآلهة  لخدمة  تحيا  كبيرة  جماعة  الأولى  الكهانة 
لا يستنكف أفراد هذه الفئات الاجتماعية من الاندماج في الحياة لمدنية فهم لا يأتون 
بثرواتهم الشخصية إلى الهيكل الذي ينتمون إليه ويملكون أرزاقا شخصية يستثمرونها 
كما يحلوا لهم، حتى أن أصحاب الحرف الذين يعملون لمصلحة الهيكل يشتغلون أيضا 

لقاء اجر إن سنحت الظروف«. 
التنظيم من  الديني من حركة تمرد وعصيان: »ولا يخلو هذا  النظام  يسلم  ولم 
الثالث  الأف  ومنذ  منها،  مفر  التي لا  الالتباسات  من  التذمر  بدا  فباكرا جدا  خلل، 
بموجبه  استخدمت  الذي  للخداع  نهائيا  حدا  وضع  بأنه  لاغاش  ملوك  احد  افتخر 

ثيران الآلهة لأعمال زراعية في ارض يملكها شخصيا احد الكهنة«.���
ولعل من أهم انجازات حضارة ما بين النهرين قوانين حمورابي التي وضعت 
اندفع لتطبيق  القيم الإنسانية، إي إن حمو رابي  بتأثيرات دينية تتماشى مع  دون شك 
القيم الإنسانية من خلال قوانينه الشهير إرضاء للإلهة التي أمرت بذلك، إلا إن مجمل 
هذه القوانين لم تكن من وحي الدين السائد بصورته المباشرة المقدسة، وإنما من خلال 
»وهكذا  الواقع:  ارض  على  القيم  هذه  تجسيد  ومتطلبات  باحتياجات  دقيقة  معرفة 
تبدوا  قوانين لحل بعض حالات  وليس  ملكية  قرارات  أمام مجموعة  بالأحرى  فإننا 
غالبا على جانب من الصعوبة واللبس، لا بل منهما ما هو لربما وهمي وغير حقيقي، 
القضاء  لتوحيد أحكام  اجتهادات محاكم وذلك  القرارات كأنها  وتعرض علينا هذه 
وأكثر ما يمكننا قوله بأننا أمام كتابة تقاليد قانونية كانت تنفذ لذلك التاريخ في وسط 

���	نفس المصدر ص  171.
���	 المصدر نفسه ص 149 ـ149.



196

الامبرطورية ثم قررت الإرادة الملكية تعميمها على جميع المناطق التي تهيمن عليها«. 
بنفس درجة  الفكرية لم تكن  فان الحالة  الهائل  الهيكل ونفوذه  وبسبب سيطرة 
جوانب الازدهار الأخرى التي عرفتها بلاد ما بين النهرين كالطب والفلك والعمارة: 
النهرين  بين  ما  حضارة  نشاط  مجالات  معظم  على  نفسها  مماثلة  ملاحظة  »وتفرض 
نفسها وهي علم  الرياضيات  التجربة والعمل.. حتى  تتعدى حدود  لم  العقلية فهي 
المسائل  استوقفتهم  لقد  مجراها،  غير  مجرى  معهم  اتخذت  الأولى  الدرجة  في  نظري 
الرياضية وأشاروا إلى الطرق الواجب أتباعها لإيجاد حل لها وهكذا توصلوا إلى هذا 
الحل الصحيح ولكنهم لم يعللوا ذلك قط علميا ولم يحللوه، بل اكتفوا بأنهم وجدوا 
فان معارف  معارفهم، وهكذا  القول على مختلف مجالات  وينطبق هذا  النجاح،  سر 
بلاد ما بين النهرين بقيت عملية بحثه حتى إنها لم تصبح تجريبية مع إن المبدأ التجريبي 
يعتمد في بعض مظاهره على الاختبار ولم ترتفع إلى مستوى التنظيم القياسي«���  ورغم 
الظواهر  ويسجل  يراقب  ظل  الرافدين  بين  ما  إنسان  إن  إلا  الدينية  الحالة  سيادة  
الطبيعية ونواميس الكون برغم التفسير الديني السائد، الذي يحصرها في إرادة الآلهة 
التي لا تتصل كليا  المواقف  الفرد هذه  وقوتها ومدى إرضاء الإنسان لها: »واستغل 
التي اعتقد مبدئيا  بالعدم كما هو في مصر ولم يحمله ذلك على تحليل وفهم الحوادث 
بأنها لا تخضع لأي قياس منطقي، ولكنه استباح لنفسه اقله أن يراقب لا بل سار على 
هذا المنوال لاعتقاده المتين بحقارة الإنسان وبالتفوق الساحق الذي تملكه القوى التي 
وتدوين  المراقبة  إلى  الرافدين  بلاد  بسكان  حدا  ما  وهذا  ادم،  بني  مصير  على  تهيمن 
ملاحظاتهم بكل حماس لا بل نلمس عندهم الجد والدقة والمثابرة على العمل وكلها 

عوامل قادتهم إلى تخوم بعض العلوم المباشرة وسيحصد الورثة ثمرة جهودهم«.
والحضارة الرومانية كانت من أعظم حضارات أوروبا بعد الحضارة الإغريقية، 
ومنها كانت الممارسات الديمقراطية الأولى في التاريخ في روما وأثينا، ولا يعرف المؤرخون 

���	نفس المصدر ص 181ـ 182.



197صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

كيف ومتى نشأت  الدولة الرومانية لكنها كانت تبسط سيطرتها على شبه جزيرة إيطاليا،، 
كان ذلك عام 275 ق.م، وخلال القرنين التاليين تمكن الرومانيون من بناء إمبراطورية 
امتدت لما يعرف الآن بأسبانيا، حتى جنوب آسيا عبر الساحل الشمالي لإفريقيا، وضموا 
فيما بعد كل ما تبقى من أوروبا إلى إمبراطوريتهم، وقد حقق الرومان انجازات كبيرة في 

شتى العلوم والمعارف، لا سيما في الفلسفة والعمارة،  ما تزال حية حتى اليوم.
والحضارة الرومانية كانت على اثر من سبقها ولحقها من الحضارات، فقد كان 
يكن  لم  الدين  إن  إلا  الحضارية،  مسيرتها  حركت  التي  المركزية  الأنظمة  احد  الدين 
النهرين والفرعونية، فقد  النظام المركزي المتصلب على غرار حضارتي ما بين  بذلك 
الزمن، بل مرت فترات  الديني فترة لا باس بها من  التسامح والتعدد  شاع في روما 
على الحضارة الرومانية في عهدها الثاني أصبح الاهتمام بالدين هامشيا، وأهمل الدين 
ورجال الدين ولم يعد له تلك المكانة المتميزة في أجهزة الدولة ونظام المجتمع »اتصفت 
مبالاتها  بعدم  العهد الجمهوري  أواخر  مقاليد الحكم في روما في  تولت  التي  النخبة 
بالدين، فهذه الطقوس الدينية الرسمية التي ارتبطت بالحياة في الدولة، والتي كانت 
تمثل بقية من هذه العقائد الايطالية الرومانية أضيفت إليها فيما بعد عناصر يونانية لم 
تكن تمثل في نظر هذه النخبة سوى مراسم لا بد منها للنظام العام القائم، رمزا لا أكثر، 
لمبدأ ديني عانى هو الآخر من هذا القلق الروحي.. وما أن اطل اوغسطس حتى راح 

يصحح الأوضاع ويكافح هذه الأعراض ويحد من تدهور المشاعر الدينية«.��� 
والمعروف أن روما لم يكن بها معابد كثيرة كما في مصر وبلاد ما بين النهرين، 
وكان يتم الاكتفاء ببناء محراب في كل منزل لصلاة العائلة، ولم يكن للدين تأثير واضح 
على المنشئات والمباني في أنحاء الإمبراطورية الرومانية “فالحياة السياسية والحياة الدينية 
فيها قد الفتا كلا واحدا يقوم به الرجال أنفسهم.... حمل رب العائلة مسئولية العبادة 
المنزلية وتوجب كذلك على المسئول الروماني أن يتحلى في آن واحد بخبرة دينية وخبرة 

���	تاريخ الحضارات العام ج2 ص 401.



198

سياسية، كما توجب علمه القانوني أن يتخطى القانون المدني والقانون العام ويشمل 
القانون المقدس، وقد لفت شيشرون النظر إلى ذلك بحق أن الذين اكتسبوا المزيد من 
المجد في حسن إدارة شئون الدولة مكلفون الاهتمام بالديانة، كما أن أوسع مفسري 
الديانة علما مكلفون المحافظة على الدولة، وقد تم الاعتقاد بان روما مدينة بعظمتها 
لتعطف الآلهة الذي قابله بكل نزاهة إرضاء لمتطلباتهم بلغ دائما الحد المطلوب دون أن 

يتخطاه«.��� 
وسقطت الحضارة لذات الأسباب التي أصابت الحضارات السابقة من عوامل 
داخلية أو خارجية وقد اختلف المؤرخون في أسباب انهيار حضارة الرومان، ومن الآراء 
المطروحة ما طرحه هنتكتون ويشير في مقالة له أن انحطاط الإمبراطورية الرومانية 
في الغرب يتزامن مع فترات الجفاف التي أصابت العالم، حيث سجلت الإحصائيات 
في الفترة من 200ـ400 ق.م نقص متزايدا في هطول الإمطار. حيث أدى الجفاف 
والمجاعات إلى تحركات البرابرة وطغيانهم على مناطق غرب الإمبراطورية، ويضيف 
وإهمال  ايطاليا،  في  جرداء  أراضي  إلى  تتحول  المراعي  »أخذت  سيمخوفج:  الأستاذ 
التي أصبحت بؤرا للملاريا  اثر المستنقعات  السلطات لمشاريع الري أدى إلى تفاقم 
مصير  قرر  الزراعي  فالإفلاس  وعلية  الفلاحين،  من  كثير  أرواح  حصدت  التي 

الإمبراطورية في الغرب«.
أما المؤرخ المعروف بينز فقد اعترض على التفسير الجغرافي حيث كان يعتقد إن 
الدمار الزراعي لم يشمل كافة الإمبراطورية، فهناك مناطق ظلت مزدهرة زراعيا حتى 
القرن الخامس، وان التأخر الزراعي في ايطاليا يعود بالدرجة الأولى إلى عدم أشراف 
المالكين على مزارعهم إشرافا مباشرا، إذ تركت الإقطاعيات الكبرى في ايطاليا لإدارة 
الوكلاء ولم يكن لديهم الحرص على رفع مستوى الإنتاج الزراعي، أما الأستاذ اندري 
إلى الانهيار الاقتصادي في الإمبراطورية  إن هناك عدة عوامل أدت  بيكانويل فيرى 

���	نفس المصدر ج2 ص 207. 



199صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

المقاطعات  واتجاه  الفتوحات  وقلة  العبودية  مؤسسة  انهيار  مقدمتها  في  الرومانية، 
المال  رأس  تدمير  إلى  وأدت  بالمدن  أضرت  التي  الذاتي  الاكتفاء  سياسة  إلى  الكبرى 
الإمبراطورية  في  المستمرة  الحروب  وكذلك  البدائي،  الطبيعي  الاقتصاد  وطغيان 
في  الذاتي  الاكتفاء  سياسة  إلى  أدت  هامة  عوامل  كلها  اورليوس،  ماركوس  عهد  في 

المقاطعات الكبرى.
التجاري المرموق عندما  الباحثين إن روما بدأت تفقد مركزها  ويعتقد بعض 
المتوسط  البحر  طريق  يزاحم  والدانوب  الراين  بين  الممتد  التجاري  الطريق  أصبح 
المشاريع  في  الدولة  تدخل  إن  أيضا  ويعتقدون  تراجان،  الإمبراطور  حكم  نهاية  منذ 
أثار  سخط  مما  الإجباري،  العمل  يعتمد على  بمعمل  أشبه  البلاد  الاقتصادية جعل 

الطبقة العاملة ودمرت الاقتصاد في نهاية الأمر.  
يقول المؤرخ كبون: »إن الانحلال الذي اخذ يدب في الإمبراطورية الرومانية 
في أواخر القرن الثاني على اثر وفاة الإمبراطور ماركوس اورليوس عام 180 م بسبب 

أمرين هما:
تخريبية  إعمال  إلى  وأدى  الإمبراطورية  على  البربرية  السيول  تدفق  الأول: 

بسبب: 
1ـ بربره المجتمع الروماني بمؤسساته ونظامه من الداخل.

2ـ ما سببته هجماتهم المتكررة من استنزاف الأموال العناصر الرومانية.
الإيمان  زعزعت  الرومانية  الدفاع  خطوط  في  أحدثتها  التي  الثغرات  إن  3ـ 
في  التمادي  على  وجرأتهم  الخارج  من  هيبتها  وكسرت  الداخل  من  بالإمبراطورية 

الاعتداء والدخول عنوة إلى الإمبراطورية إن اقتضى الأمر. 
والعسكرية  الاقتصادية  القيم  لكافة  هدم  كمعول  المسيحية  انتشار  هو  الثاني: 
والسياسية. أضافه إلى التطاحن بين الفرق المسيحية من جهة وبين بعضها والسلطات 
الحكومية من جهة أخرى على اثر الاعتراف بها في عهد قسطنطين وشركائه في سنتي 



200

311ـ 313 والتي أدت إلى فوضى ايدولوجية، فكان اعتناق قسطنطين للمسيحية قد 
عجل في انحطاط الإمبراطورية«. 

خارجية  أو  داخلية  عوامل  تكون  أن  تعدوا  لا  فإنها  الأسباب  كانت  ومهما 
والدين  الدولة  لأجهزة  المنظمة  المركزية  الأنظمة  قدرة  عدم  فيها  تتجسد  متداخلة 

والاقتصاد والثقافة والمجتمع من مواجهتها، الأمر الذي أدي في النهاية إلى الانهيار. 
****

وهذا  المعاصرة،  الغربية  الحضارة  في  له  دور  لا  الدين  إن  الكثيرون  يعتقد 
اعتقاد يجانب الحقيقية، إذ إن الغرب يعتنق المسيحية في مجمله، بيد انه يدير حضارته 
بعد  وإدارة  حكم  لأنظمة  حولتها  وضعية،  ديمقراطية  ليبرالية  علمانية  لمنظومة  وفقا 
كفاح طويل خلف آلاف الضحايا على مدى أكثر من 600 سنة، ويقوم نظامها على 
مرتكزات ثقافية ونظم حقوقية وقانونية تستند على التجربة والنسبية، وتمثل خلاصة 
الغربية  الحضارة  وتقوم  المجالات،  مختلف  في  الإنسانية  التجارب  إليه  وصلت  لما 
عن  بعيدة  محايدة  تشريعات  وتسن  مركزية،  لمدارات  المشتركة  القواسم  تحويل  على 
أية تنافرات دينية أو مذهبية أو طائفية أو أثنية أو عرقية، وتحويل البارسيكلوجيات 
فردية  شئون  إلى  والعرقية  والطائفية  والمذهبية  والدينية  الثقافية  والأطر  والمثيولوجيا 
يقوم  الذي  العام  النظام  تركيبة  خاصة، مجردة من أي سلطة زمنية، ولا دخل لها في 
على المادية والبرجماتية، وفي مقدمتها بطبيعة الحال الدين بتعاليمه وتشريعاته،  إلا إن 
الدين يبقى احد الأنظمة الحاكمة المسيرة للمجتمع في أوربا وأمريكا بل وفي معظم 
دول العالم، سواء كان ذلك بطريقة مباشرة أو غير مباشرة، وحتى لو لم يكن له أي 
دور مباشر في نظام الدولة وقاعدتها التشريعية والقانونية، إلا انه يعتبر خلفية ثقافية 
ومعرفية وروحية تتأثر بها روح القوانين وأهدافها ومساراتها التطبيقية، يقول د. عبد 
فصلٍ  بل  الدولة،  عن  للدين  فصلًا  ليست  الشاملة  العلمانية  “إن  المسيري:  الوهاب 
لكلِّ القيم عن مجمل حياة الإنسان ونزع للقداسة عنه، بحيث يتحول العالم إلى مادة 



201صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

استعماليه يوظفها القوي لحسابه، وهو ما يؤدي إلى الحداثة الداروينية وتحويل العالم إلى 
حلبة صراع، فهي علمانية تنكر إنسانية الإنسان«.

وفي أوربا اليوم دولة دينية مسيحية ألا وهي الفاتيكان، ويرأسها البابا الكاثوليكي 
الدولة  هذه  في  وتتضاءل  الكاثوليكية،  المسيحية  في  روحي  منصب  اكبر  يعتبر  الذي 
مظاهر الحياة المادية والدنيوية، وكل ما يخالف العقيدة المسيحية في كافة شئون الحياة، 
وتشريعية  تنفيذية  بسلطات  يتمتع  فالبابا  صرفة،  شمولية  مركزية  دينية  دولة  فهي 
مهم  دور روحي  ـوللبابا  الكاثوليك  المسيحيين  مطلقة، وكافة سكانها من  وقضائية 
على مستوى العالمـ ويقوم اقتصادها على التبرعات التي تأتيها من المسيحيين المتدينين 
من كافة أنحاء العالم، وتبرعات ودعم بعض الدول الأوربية، وتنعدم في الفاتيكان دور 
اللهو، وأية مراكز ودور عبادة لأي دين غير الدين المسيحي الكاثوليكي، ويسودها 
دولة  كونها  على  كدلالة  الصارمة،  المسحية  الدينية  التعاليم  على  مبني  اجتماعي  نظام 
دينية مسيحية مطلقة، بيد إن الدين والمؤسسات الدينية في الغرب الأوربي والأطلسي 
يأخذ أبعاد مختلفة في معظم دولها، وله حضور وتأثير يختلف من دولة لأخرى، إلا انه 
الأوربية  المجتمعات  تشهد  كما  ملحوظا،  انتعاشا وصعودا  يشهد  الأحيان  معظم  في 
بين الحين والآخر أحداث ذات طابع ديني يفاجأ المراقبين وأنصار الإلحاد والعلمانية 
المطلقة وقراءاتهم الدوغمائية المتشددة التي تؤكد على العلمانية الشاملة للدول والشعوب 
الأوربية، من ذلك ما حظيت به وفاة البابا يوحنا بولس الثاني من اهتمام غير مسبوق، 
أنها  يظن  الكثير  كان  كنسية  وطقوس  دينية  مشاعر  من  الحدث  هذا  أثاره  عما  فضلا 
انتهت إلى غير رجعة، خاصة مع سيادة الحداثة وانقضاء حقبة القرون الوسطى، وما 
يزال رجال الدين المسيحيين يمارسون حضورا قويا على أكثر من صعيد رغم سيادة 

عدة قرون من الحداثة، فضلا عن الأدوار النشيطة للكنائس والتنظيمات الدينية.
ورغم إن النشاط الديني المؤسسي يشهد تراجعا لصالح النشاط الديني الفردي 
والاتجاهات  والحركات  السلوكيات  من  جديدة  أنماط  ظهور  على  علاوة  والخاص، 



202

الدينية كالغنوصية���. 
والوضعية، إلا أن ذلك لا يشكل معايرا يعتد بها في قياس مدى تأثير الدين في الحياة 
الاجتماعية أو السياسية، فقد يكون نشاط المؤسسة الدينية في تراجع في حين إن معدلات 

التدين والممارسات الدينية الفردية والجماعية في ازدياد والعكس صحيح أيضا.
في إحدى الدراسات تبين أن الاعتقاد بوجود خالق وحياة أخرى، وفي قيمتي 
الخير والشر بمعناهما الديني مازال مرتفعا في الكثير من المجتمعات الغربية، بل هو في 
تزايد ملحوظ قياسا بالعقود السابقة، أو قياسا بالتصورات الدهرية الإلحادية التي ما 
تزال قاصرة على بعض الفئات الاجتماعية المحدودة في معظم الدول الغربية، باستثناء 
ما، ويعتقد  نوعا  التيارات الإلحادية والدهرية  فيها  تتسع  التي  الدول الاسكندينافية 
والشر  والخير  الأخرى  والحياة  بالله  الإيمان  قيم  في  يجدون  الناس  عامة  إن  الباحثون 
نوعا من الحماية من النظم المادية السائدة المتسمة بالأنانية والمنافسة والفردية الحادة، 
العلاقات  ونسيج  الذاتية  والطبيعة  النفسي  التوازن  على  مدمرة  أثار  من  تخلفه  وما 
الاجتماعية، التي من المفترض أن تكون بعيدة عن زحام التنافس المحموم في مختلف 

إيقاعات الحياة لا سيما في الجانب الاقتصادي. 
فرض  الغرب  في  الحياة  مجالات  ومختلف  العام  المشهد  في  الحداثة  سيادة  إن 
وخططها  وأهدافها  وأنشطتها  مهامها  على  جوهرية  تحولات  إجراء  الكنيسة  على 
الإستراتيجية، ولم تختفي على نحو الإطلاق كمكون أساسي للنظام الديني، الذي لا 
فقد  المعاصرة،  الغربية  المنظمة لصرح الحضارة  المركزية  يزال يشكل إحدى الأنظمة 
والتأثيرية  والتطبيقية  التنفيذية  وأدوارها  الكنيسة  نشاط  من  الأكبر  الجزء  تحويل  ثم 

���	كلمة يونانية تعني المعرفـة، اصطلح الباحثون على استخدامها لوصف عدد من الحركات 
الدينية في العصور الرومانية المتعاقبة، ومعظم هذه الحركات لا صلة لها إطلاقا بالمسيحية، 
ومعظمها عبارة عن تيار ومذهب فكري متشعب ذو فلسفات باطنية، بذل جهده لاكتساب 
اً  ومُفّرس لاهوتية،  معرفة  لكل  كأساس  الإلهي  الوحي  مسقطا  الوثنية،  الفلسفية  المعارف 
من  نقلها  وعناصر   الوثنية  الفلسفية  النظريات  بين  جمعه  خلال  من  مجازياً،  تفسيراً  إياها 

ناً بذلك نظريات وفلسفات غريبة ومعقدة العبادات الشرقية،مكوِّ



203صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

من المجال الحصري أو شبه الحصري من موقع السلطة النافذة، وانتقلت في ظل قيم 
العالم الجديد إلى الحقل الاجتماعي والمدني والى الفضاء السياسي الجديد، وقد تمكنت 
الكنيسة بذلك من تبؤ موقعا حيويا في مؤسسات المجتمع المدني، حيث تساند الكثير 
المادية والأسرية  الرعايا  المجتمع وتمنحهم  فئات عديدة من  الكنسية  المؤسسات  من 
والروحية، وإلى جانب ذلك تلعب دورا بارزا في مجال التعليم وحتى في الحياة السياسية 

الرسمية.��� 
الدينية  والتيارات  وللكنائس  الديني،  التعليم  تدعم  الأوربية  الدول  فمعظم 
دورا في نشاط الأحزاب السياسية، وتشكل لوبي هام في الانتخابات العامة بمختلف 
مستوياتها، وتعتبر عامل من عوامل  سقوط وصعود الشخصيات السياسية، وتؤثر في 

بعض توجهات الدولة على الصعيد العالمي. 
نواة  الغرب وظلت  التقليدي في  ناحية أخرى صمدت الأسرة بمفهومها  من 
الديني ومن بعض قوى  النظام  المجتمع وركيزته الأساسية، ولا زالت مدعومة من 
المجتمع، حيث يجمع الكل على أهمية الأسرة والروابط الدموية وأهمية الحفاظ عليها 
التي  والمتلاحقة  السريعة  والمتغيرات  التطورات  جراء  ضرر  لأي  تعرضها  وعدم 

يشهدها المجتمع بصورة متوالية. 
ويتجه الجهاز التعليمي في الغرب الأوربي نحو إحياء القيم الأخلاقية الدينية 
والمدنية في المدارس ومناهج التعليم، وذلك لمواجهة مظاهر الحياة المادية وما تنتج عنه 
لتعزيز  التعليمي  للفرد والجماعة، كما دعا الجهاز  النفسي  آثار سلبية على الصعيد  من 
الروابط الإنسانية والقيم الأخلاقية، ففي بريطانيا مثلا تدرس في معظم المدارس مادة 
دينية اختيارية أسبوعيا ودروس أخلاقية إلزامية، وفي ألمانيا صوت الطلاب وأولياء 
أمورهم في أوائل عام 2009م على ضرورة إبقاء الدروس الأخلاقية في المدارس، وفي 

تورث  عضو  و95  الحياة،  مدي  عضو   500 من  البريطاني   اللوردات  مجلس  ���	يتكون 
عضويتهم، و62 عضو من رجال الدين. 



204

المعاهد والجامعات تدرس الكثير من المواد الدراسية ذات الطابع الديني والأخلاقي 
من  العديد  في  تدرس  التي  العولمة،  عصر  في  الإيمان  كمادة  عام،  بشكل  والقيمي 

الجامعات الأمريكية.  
وفي ايطاليا تم تدريس الدين المسيحي في المدارس الحكومية، وعينت الحكومة 
كما  الدولة،  خزينة  من  أجورهم  ودفعت  الدين  لتدريس  الكنائس  من  قساوسة 
سمحت للمواطنين بدفع جزء من ضرائبهم للكنيسة للإنفاق عليها وعلى العاملين 
بها، وخصصت جزءا من الأموال العامة لتمويل بناء المراكز الدينية وتقديم الإعانات 
لها، حتى تتمكن من تقديم خدماتها، وسمحت أيضا لبعض المدارس التابعة للطوائف 
الدينية بالحصول على تمويل إذا وافقت أن تكون تحت رقابة الدولة، وقد حظي الزواج 

الكنسي بتقدير أكبر من الزواج المدني في المجتمع الايطالي.
وفي بريطانيا تعد الملكة رأس الكنيسة وتحظى بميزات استثنائية، أما في الدنمرك 
فيضم البرلمان عددا من القساوسة الموظفين في الكنيسة والمعينين من قبل وزير يسمى 

وزير الشئون الكنسية.
وتعتقد بعض الدول الأوربية اتفاقات تدعى “الاتفاقيات البابوية« مع الكنيسة، 
وبالأخص كنيسة الفاتيكان، وهي عبارة عن اتفاقيات ذات صبغة قانونية ملزمة تمنح 
ايطاليا  وقعت  1984م  عام  في  فمثلا  الدولة،  نظام  في  وثقافيا  معنويا  وضعا  الدين 
اتفاقية مع الفاتيكان تمنح بموجبها الثقافة الدينية قيمة فعلية وتأخذ في الاعتبار المبادئ 
الكاثوليكية في سن التشريعات والقوانين وبعض السياسات الخارجية لأنها “تُعَد في 
ذاتها جزءا من التراث التاريخي للشعب الإيطالي« وعندما اعترض البعض على هذه 

العبارة رفضت المحكمة العليا الطعن فيها وأكدت اعترافها بالاتفاقية.
نظامها  ويحث  الأديان  أتباع  بين  تساوي  علمانية  دولة  أنها  رغم  أسبانيا  وفي 
الحقوقي على حرية التدين والانتماء الروحي إلا إن للحكومة الحق في إبرام اتفاقيات 
وعلاقات تعاون مع الكنائس، إضافة إلى حق منحها امتيازات مالية، وذلك بموجب 



205صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

مرسوم قانوني عام.
تلتزم  فهي  المتطرفة  العلمانية  عن  الخروج  في  صارخا  مثالا  فتعتبر  اليونان  أما 
عام  الديمقراطي  التحول  بعد  حتى  والدولة  الكنيسة  بين  مباشرة  بعلاقة  صراحة 
والعقود  الممارسات  من  وكثير  القانون،  بحكم  موجودة  الدينية  فالمؤسسة   ،1975
الدينية تأخذ حكم القانون مثل الزواج الديني الذي تعترف به المحاكم المدنية، ولا 

تزال اليونان الدولة الوحيدة التي ترفض بناء مساجد على أراضيها.
الفصل  “يُعدُّ  ما نصه:  الألمانية  الأنباء  وجاء في دراسة سياسية في موقع وكالة 
بين الدين والدولة أحد أهم الركائز الأساسية للنظام السياسي الألماني. ورغم الفصل 
بينهما، إلا أن الكنيسة تلعب دوراً غير مباشر في صياغة القرار السياسي عبر تأثيرها 

على الأحزاب السياسية وتوجهات الرأي العام«.
التي كانت خاضعة لأنظمة  وربما يختلف الوضع قليلا في دول أوربا الشرقية 
حكم شيوعية، باعتبار أن الحكم الشيوعي كان مثالا للحكم الشمولي الطاغوتي الذي 
أن  ما  ولكن  شكل،  بأي  عنها  التعبير  ويحظر  ومعتقداته  أفكاره  في  الإنسان  يحارب 
رحلت الشيوعية حتى استعادت الكنيسة مرة أخرى دورها في المجتمع، وأصبحت 
جزء من النظام الجديد، ولعل المثال الأبرز الجمهورية البولندية، فقد لعبت الكنيسة 
عهده  مباشرة  الجديد  النظام  دشن  ثم  الشيوعي،  النظام  إسقاط  في  كبيرا  دورا  فيها 
الكنيسة  بين  القانوني  للفصل  الدولة  اضطرت  وحين  الفاتيكان،  مع  بابوية  باتفاقية 
والدولة لتكون مؤهلة للانضمام إلى الاتحاد الأوربي أصرت على التأكيد على احتفاظها 

بهويتها المسيحية من خلال تسميتها بـ«دولة علمانية ذات تراث مسيحي«.
وما  ومعنوية  مادية  منتجات  من  المعاصرة  الغربية  الحضارة  أفرزته  لما  ونتيجة 
تيارات  عدة  نشأت  فقد  ومتعددة،  مختلفة  سلبيات  من  عام  بشكل  بالإنسان  لحق 
روحية وفكرية سعت إلى اكتشاف المجهول في الذات الإنسانية وإعادة قراءة الأديان 
والمعتقدات، بما في ذلك الأديان الوثنية وشبه الوثنية كالبوذية والهندوسية والديانات 



206

الروحية القديمة، مما حذا ببعض الباحثين الغربيين إلى إطلاق مسمى “انفجار المقدس« 
على هذه الظاهرة، وأطلق عليها بعضهم الآخر مصطلح “ما بعد العلمانية« 

        ****
أما في أمريكا فان الدين يمثل قيمة أساسية في حياة الأمريكيين، وملمحا مميزا 
للمجتمع على مدار التاريخ الأمريكي، بل يمكن القول إن المجتمع الأمريكي أسس 
الحقبة  بدايات  منذ  إقرارها  تم  التي  الدولة  علمانية  ورغم  ديني،  أساس  على  تاريخيا 
الأولى من عمر الدولة الأمريكية، وحرص المؤسسين على فصل الدولة الناشئة عن 
هذا  محافظة حتى  العلمانية  المجتمعات  أكثر  الأمريكي ظل  المجتمع  إن  إلا  الكنيسة، 
في  أجريت  التي  المتحدة  الولايات  في  العام  الرأي  استطلاعات  نتائج  وتشير  اليوم، 
يعتبرون  الأمريكيين  معظم  أن  إلى  العشرين  القرن  من  الميلادية  السبعينات  منتصف 
أنفسهم مؤمنين ومتدينين، ففي استطلاع للرأي أجرته مؤسسة غالوب أعرب %96 
من عينة الدراسة عن إيمانهم بالله، كما أن 71% قالوا إنهم منتمون إلى كنيسة أو معبد 
يهودي، وأكد 45% من العينة أنهم يمارسون العبادات والطقوس بصورة منتظمة. وما 
يزيد عن 56% من الأمريكيين يصفون أنفسهم بأنهم بروتستانت، بينما 27 % يعتبرون 
الإنجيلية  الكنائس  إن  حديثا  نشرت  دراسات  وفي  يهود،  و%2  كاثوليك  أنفسهم 
زادت معدلات نموها من حيث زيادة أعضائها وحجم نفوذها وتأثيرها في النظامين 
إلى  أخرى  وإحصائيات  بحوث  نتائج  وخلصت  أمريكا،  في  والسياسي  الاجتماعي 
في  المذكورة  والتاريخية  الدينية  والمعجزات  بالوقائع  يؤمنون  الأمريكيين  معظم  إن 
البحر بعصاه ومعجزات  الكتاب المقدس، كقصة الخلق وطوفان نوح وشق موسى 
السيد المسيح وغيرها بصورة حرفية أو شبه حرفية، إضافة إلى إيمانهم بعودة المسيح 
ومعارك آخر الزمان، خاصة عند أتباع المذهب الإنجيلي، كما يعتقد معظم الأمريكيين 

في الغيبيات والجنة والنار والأرواح الشريرة وغيرها.
من المعروف أن القوى الدينية المحافظة في الولايات المتحدة تشدد على فكرة 



207صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

الشعب المختار، وتضفي طابع القدسية على نصوص أميركا التأسيسية، مثل الدستور 
طرق  وتعتبر  ديني،  شبه  تمسكاً  الاقتصادي  بالنظام  وتتمسك  الاستقلال،  وإعلان 
العيش الأميركية نموذجاً يحتذى به، كما أنها تشدد على الحرية الدينية على نحو يفوق 
حرصها على الحريات المدنية والسياسية، في استفتاء اجري في عام 2002م عن مدى 
إيمان الأمريكيين بصحة مقولة إن قوة أمريكا في دينها، أجاب بنعم 3 أشخاص من 
 %77 البروتستانتية  المعمدانية  الكنيسة  أتباع  بين  بنعم  الإجابة  نسبة  وبلغت  خمسة، 

وعند الكاثوليك 75% وسجل اليهود اقل النسب بـ %22.
إن  إلا  الروحي،  للانتماء  وفقا  الأمريكي  المجتمع  في  التدين  مظاهر  وتتنوع 
على  تقوم  الدينية  وشخصيتها  عام،  بشكل  المسيحية  تسودها  المتحدة  الولايات 
التدين  مظاهر  فان  وبالتالي  المقدس،  والكتاب  والمسيح  للمسيحية  والولاء  الانتماء 
السائدة مسيحية الطابع بطبيعة الحال، وهي كثيرة، فمن تعميد الأطفال في الكنائس 
الكاثوليكية وتنشئتهم على الأخلاق المسيحية، وتقديس الذهاب إلى الكنيسة بصورة 
منتظمة، إلى تسمية المدن في مختلف الولايات بأسماء مدن مستقاة من الكتاب المقدس، 
إلى المشاركة في الأنشطة الاجتماعية التي تنظمها وتشرف عليها الكنائس، ومن الصلاة 
عند البدء في تناول الطعام، إلى حضور عشرات الآلاف لقداس أو محاضرة دينية في 
المدن الكبرى، وكذلك إلى وضع رمز أو شعار ديني على السيارات الخاصة، واتخاذ 
مواقف سياسية لتحقيق معتقدات دينية، ومطالبة أولياء أمور الطلاب بوضع الوصايا 
العشر في حجرات الدراسة، إلى استعمال ألفاظ ذات دلالة دينية وإنتاج أفلام سينمائية 

تتناول المسيحية وحياة المسيح وآلامه. 
المحافظون  ما يصوت  إذ غالبا  الدين دورا مؤثرا،  يلعب  السياسي  النظام  وفي 
طرح  إلى  الحزب  ومرشحي  بقادة  يدفع  مما  الجمهوري،  الحزب  لصالح  والمتدينون 
من  انه  على  اليوم  أمريكا  في  الجمهوري  الحزب  ويصنف  محافظة،  انتخابية  برامج 
ذات  التطرف  من  قريبة  مواقف  اتخاذ  إلى  تميل  التي  المحافظة،  الأمريكية  الأحزاب 



208

خطاب أيديولوجي متشدد، ولعل فترة الرئيس الأمريكي السابق جورج دبليو بوش 
خير شاهد على ذلك.���

انقسم  فمثلا  أمريكا،  في  المسيحية  للكنائس  السياسية  المواقف  وتتباين 
العراق،  على  الحرب  تجاه  موقفهم  في  المتحدة  الولايات  في  البروتستانت  المسيحيون 
أخرى،  وكنائس  مسيحية  قوى  عارضته  بينما  الحرب،  أيدوا  المسيحيون  فالصهاينة 
وتشتهر الكنيسة المشيخانية في الولايات المتحدة باتخاذ موقف متشدد تجاه السياسات 
مالية  إلى فرض عقوبات  تدعوا  زالت  وما  الفلسطيني،  للشعب  المعادية  الإسرائيلية 
المشروع  بناء  في  تساهم  التي  والإسرائيلية  الأمريكية  الشركات  كافة  على  وتجارية 

الاستعماري الإسرائيلي في الأراضي الفلسطينية. 

��� في السنوات ألثمان الماضية تولى الرئيس الجمهوري جورج دبليو بوش السلطة في الولايات 
»المحافظون  الأمريكية وصف  السياسية  للحياة  والمتابعون  الباحثون  أطلق  المتحدة، وقد 
سياسة  فعلا  تمارس  بوش  الرئيس  إدارة  كانت  وقد  الجمهورية،  الإدارة  على  الجدد« 
الرئيس  أن  المعروف  ومن  متشدد،  أيدلوجي  خطاب  وذات  ومتطرفة  محافظة  خارجية 
المتشددين  من  إدارته  أعضاء  ومعظم  الكنيسة،  إلى  الحضور  ودائم  متدين  رجل  بوش 
بغزو  أمره  الله  إن  مرة  قال  بوش  الرئيس  إن  الصدد  هذا  في  وينقل  اليمينيين،  والمتطرفين 
إن  الباحثون  وينقل  الصليبية،  للحروب  إحياء  العراق هو  إن الحرب على  العراق، وقال 
بوش قبل دخوله الحياة السياسية كان شخص غير متدين، وعندما خسر انتخابات ولاية  
تكساس، نصحه أصدقائه بالتدين والمواظبة على الحضور للكنيسة والصلاة فيها، وعندما 
رشح نفسه للانتخابات مرة أخرى فاز بمنصب حاكم ولاية تكساس، ومنذ ذلك الحين 
انفك في  الرئيس الأميركي بوش ما  أن  والرئيس بوش شخص متدين ومحافظ،  والحال 
دينية لأتباع مذهبه  التي تتضمن رسالات  العبارات  ألثمان عن استخدام  سنوات حكمه 
للبيت  الانتخابية ومفتاح وصوله  المتحدة، والذين شكلوا قاعدته  الولايات  الإنجيلي في 
يتوجب على  تاريخية ومفصلية  بمرحلة  »إن منطقة الشرق الأوسط تمر  فعبارته  الأبيض، 
شعوبها الاختيار بين الديمقراطية والحرية وبين الاستبداد والتطرف«  إشارة فهمها الكثير 
من أتباعه بان المراد منها هو التزام الإدارة الأميركية بتطبيق حكم الله في الأرض، حيث 
نص الإنجيل والعهد القديم  على وجوب تخليص منطقة الشرق الأوسط من قوى الشر، 
لان ذلك  شرطاً أساسياً لعودة المسيح وخوض المعركة الأخيرة التي سينتصر فيها الخير 

على الشيطان، وبالتالي إقامة دولة الله على الأرض.



209صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

في  قالت  أولبرايت،  مادلين  السابقة  الأمريكية  الخارجية  وزيرة  مع  مقابلة  في 
التأثير الذي  ـم  اليوم« في 2007م: »أعتقد أن تفهُّ مقابلة مع شبكة »أخبار سويسرا 
أساسياً،  متطلباً  يعُـد  والنزاعات  الصراعات  من  الكثير  في  الدينية  العقيدة  تُـمارسه 
يُـعين على إيجاد الحلول لها« وتتابع: »أنا أعتقد في الواقع أننا بحاجة إلى إشراك الزعماء 
ولكن  المفاوضات،  مائدة  على  مشاركة  كأطراف  ليس  الصراعات،  حل  في  ينيين  الدِّ
التوصّـل  يتم  التي  للقرارات  المطاف  نهاية  في  مساندتهم  ولكسب  للتفهم  كمصادر 

ينية«. إليها في المفاوضات، لأنه لا يمكن فصل الناس عن معتقداتهم الدِّ
ويقول المفكر الفرنسي الشهير إلكس دي توكفيل: »إن فصل الدين عن الدولة 
في فرنسا أدى إلى تراجع دور الدين في حياة الأفراد، إلا أن فصل الدين عن الدولة 
الدينية«  الحيوية  من  مزيد  إلى  أدى  بل  ذاتها،  النتيجة  إلى  يؤد  لم  المتحدة  الولايات  في 
فالولايات المتحدة بلد متجسدة صورته المعنوية في الذهنية العامة على انه وطن مرتبط 
بالسماء وتحت رعاية الله ما دامت أمريكا مخلصة للمسيح، وتتغذى هذه  الصورة على 
الاستعارات والصور الدينية كاستعارة لغة الكتاب المقدس عند الحديث عن أمريكا، 
الكثير،  رسالة....وغيرها  صاحبة  وأنها  الميعاد،  وأرض  مختارة  أمة  بأنها  ووصفها 
على  فقط  ليس  إنتاجها  ويعاد  الأمريكية  الجمعية  الذاكرة  في  مستقرة  الصورة  وهذه 
يد الجماعات بالأصولية، ولكن أيضا بواسطة ما أطلق عليه بعض علماء الاجتماع ب 
»الدين المدني« الذي يعبر عن الخلط الايجابي بين ما هو مادي وما هو معنوي، وبين ما 
هو دنيوي وما هو ديني، وبين ما هو روحي وما هو بدني، وتسبح في الفضاء الذهني 

والعقائدي الأمريكي مقولة: »أمريكا غير منقسمة خاضعة لله«
*****

أما في الصين فان أديانها الرئيسية هي البوذية والطاوية والإسلام والكاثوليكية 
والأرثوذكسية، وحسب إحصاءات أولية أجريت في بدايات العقد الأول من القرن 
الحادي والعشرين، فانه يوجد في الصين  حوالي 100 مليون من معتنقي الأديان و85 



210

و74  دينية  منظمة  و3000  ديني  موظف  ألف  و300  الدينية  للأنشطة  مكان  ألف 
مدرسة ومعهدا دينيا، وينص الدستور الصيني على »أن المواطنين الصينيين يتمتعون 
بحرية الاعتقاد الديني« »لا يجوز لأي جهاز رسمي أو جماعة أو فرد إجبار المواطنين 
من  المؤمنين  غير  أو  بالأديان  المؤمنين  ظلم  يجوز  ولا  عدمه  أو  الأديان  اعتناق  على 
المواطنين«  »تحمي الدولة النشاطات الدينية«  »يحظر على أي فرد استخدام الدين في 
ممارسة نشاطات مخلة بالنظام العام ومضرة لسلامة المواطنين ومخربة للنظام التعليمي 
الوطني«  »أن الجماعات الدينية والشئون الدينية لا تخضع لسيطرة أجنبية« و«يتمتع 
المواطنون بحقي الانتخاب والتقدم للانتخابات بغض النظر عن معتقداتهم الدينية« 
الدين  عن  التعليم  »ينفصل  الدينية«  للمنظمات  الشرعية  الممتلكات  القانون  »يحمي 
كل  أبناء  »يحترم  الدينية«  اعتقاداتهم  رغم  متساوية  تعليم  بفرص  المواطنون  ويتمتع 
قومية اللغات والتقاليد والاعتقادات الدينية للقوميات الأخرى« و»يتمتع المواطنون 
التجارية  للإعلانات  يجوز  »لا  الدينية«  اعتقاداتهم  رغم  متساوية  عمل  بفرص 

والعلامات التجارية استخدام كلمات تضر بالمشاعر القومية أو الدينية«
والكونفوشيوسية  والطاوية  البوذية  على  القضاء  الشيوعي  الحزب  حاول  لقد 
أثناء العقود الثلاثة الأولى من كمه الذي بدا في عام 1949م لكنه مع مطلع التسعينيات 
الميلادية أصبح يقر  بإمكانية مساهمة الدين في الحفاظ على الاستقرار الوطني، وبناء 
أمكنة  إدارة  »لوائح  قانون  1994م  سنة  في  الصينية  الحكومة  أصدرت  ذلك  على 
العام  نفس  وفي  الدينية،  والمراكز  الأماكن  وحماية  رعاية  يهدف  الدينية«  النشاطات 
أصدرت الحكومة الصينية »لوائح تنظيم الأجانب للنشاطات الدينية داخل جمهورية 
الصين الشعبية« التي أكدت على احترام حرية الاعتقاد الديني للأجانب الموجودين 
كما  الصينية،  الدينية  الأوساط  مع  ودية  اتصالات  إجراء  في  وحمايتهم  الصين  داخل 
تديرها  الدينية  والشئون  النشاطات  أن  على  تنص  الصلة  ذات  الصينية  القوانين  إن 
وتعالجها المنظمات الدينية والمؤمنون بأنفسهم وتوضع تحت مظلة حماية القانون، ولا 



211صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

يجوز لأي شخص التدخل فيها.        
جوهريا  تغيرا  الحالي  الصيني  الشيوعي  الحزب  موقف  يمثل  الحال  بطبيعة 
لم  تقريبا  العالم  أنحاء  الشيوعية في كافة  فالسلطات  فكريا وثقافيا وأيدلوجيا محوريا، 
تقم بتهميش الأديان وحصرها في زوايا معتمة،كما العلمانيات المتطرفة، بل أكثر من 
ذلك فقد سعت إلى القضاء على الدين كنظام مركزي وكجزء من الشخصية الإنسانية 
وكوجود، ومنذ ما يناهز التسعين عاما والحزب الشيوعي الصيني على غرار الأحزاب 
الشيوعية الأخرى في العالم يرى الدين العائق الأكبر أمام تحقيق الأهداف الاشتراكية 
والاقتصادية  الاجتماعية  والتنمية  الإصلاح  خطط  على  الداهم  والخطر  العليا، 
والثقافية، وما أن تولى الشيوعيون السلطة حتى بدئوا بشن حملات لا هوادة فيها ضد 

أتباع الأديان بمختلف انتماءاتهم.  
البشري، وكونه  المجتمع  لإدارة  عنه  غنى  مركزيا لا  نظاما  الدين  إن كون  إلا 
كذلك جزءا مهما في الشخصية الإنسانية، إلى جانب فشل كافة السياسات التي سعت 
وانهيار  الشيوعية،  الأقطار  ومختلف  الصين  في  وكيان  كوجود  الدين  على  للقضاء 
دفع  ذلك  كل  عالمية،  وكعقيدة  عالمي  وكقطب  للرأسمالية  كند  الشيوعية  المنظومة 
بالحزب الشيوعي الحاكم في الصين إلى تغيير سياساته بشكل دراماتيكي، إذ اقر القادة 
التنموية  يلعب دورا مفيدا في تحقيق الأهداف  أن  الدين يمكن  بان  الصينيون أخيرا 
أكد  عام 2008م  الأمريكية  بوست«  »واشنطن  ففي تصريحات لصحيفة  البلاد،  في 
»ليو باينيان« نائب رئيس الجمعية الكاثوليكية الوطنية الصينية: أن »الحزب الآن أكثر 
الدين في المجتمع«. ونقل عن »جيا كينج لين«  يلعبه  الذي يمكن أن  بالدور  اهتماماً 
قوله: »علينا الاستفادة  الشيوعي  بالحزب  الدائمة  اللجنة  السياسي في  المكتب  عضو 
والمؤمنين بين  الدينية  الشخصيات  تلعبه  أن  يمكن  الذي  الإيجابي  الدور  الكاملة من 
وزعيم  الصيني  الرئيس  صرح  كما  والاجتماعية«.  الاقتصادية  التنمية  لدعم  الجماهير 
للمكتب  الاستثنائية  الدورات  إحدى  أثناء  جينتا«  »هيو  الحاكم  الشيوعي  الحزب 



212

في  الدين  دور  توسيع  كيفية  لدراسة  خصصت  والتي  الشيوعي  للحزب  السياسي 
الصين بأن »الحزب الشيوعي الصيني مهتم بتوثيق الروابط مع المتدينين بالبلاد«.

الدينية  الشخصيات  بين  التواصل  جسور  لمد  نناضل  أن  »علينا  أيضا:  وقال 
والمؤمنين من الجماهير والحكومة« وأضاف: »لم يعد من الممكن بعد الآن اعتبار الدين 
تخريبًا لخطط الحزب الاقتصادية والاجتماعية، بل على العكس يمكن توظيفه لتنفيذ 

هذه الخطط«.
وقد تم تقدير عدد المتدينين في الصين في الآونة الأخيرة بحوالي 300 مليون من 
إجمالي عدد السكان البالغ 1.3 مليار مواطن، وشكل الإسلام والأديان التقليدية مثل 

البوذية والطاوية 67% بينما زاد عدد المسيحيين عن 40 مليون.
****

الوحيد  المحرك  هو  الاقتصاد  أن  على  ماركس  أصر  الشيوعية  ظهرت  عندما 
العمران  حركة  في  الأوحد  اللاعب  هو  الاقتصادي  العامل  وان  البشري،  للتاريخ 
هو  الجنسي  العامل  إن  قال  النفسي  التحليل  بمدرسة   فرويد  جاء  وعندما  البشري، 
المحرك الوحيد للنشاط البشري، واليوم يقول الدينيون المتشددون إن الدين هو العامل 
الوحيد للنهضة والحضارة بشكل مطلق، وما عداه فإنها عوامل فرعية مساندة، وان 

الأمة العربية إذا كانت تروم التقدم والازدهار فعليها فقط العودة إلى الدين.
ومن المنطقي القول أن كافة هذه الآراء تفتقد إلى الموضوعية والاتزان والدراسة 
والعلم  والدين  والجنس  فالاقتصاد  جوانبه،  بمختلف  الإنساني  للتاريخ  الموضوعية 
كلها عوامل لا يمكن إنكارها في مسيرة التاريخ البشري في مختلف جوانبه، بيد إن جعل 
واحد منها عامل ودافع أوحد ومحرك لا ثاني له لا يمكن تقبله على نحو الإطلاق، لان 
إضافة  خلقته،  وطبيعة  وجوده  ومرتكزات  شخصيته  وجوانب  الإنسان  احتياجات 
ارتباطا  البعض  ببعضها  به متعددة ومتنوعة ومترابطة  المتعلقة  السنن والنواميس  إلى 
وثيقا، بحيث لا يمكن أن يكون احدها العامل الوحيد، نعم من الممكن اعتبار بعضها 



213صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

عوامل أساسية وبعضها الآخر عوامل ثانوية، حسب الزمان والمكان، ومن الممكن أن 
يلعب احدها دورا بارزا أكثر من العامل الآخر.

لها  والمؤسساتية  والجماعية  الفردية  الإنسانية  الحياة  جوانب  من  جانب  فكل 
يمكن  ولا  الأخرى،  بالجوانب  ومرتبطة  مستقلة  وسنن  وقواعد  ومتطلبات  شروط 
أن يكون أساسها واحدا، كأن يكون تنظيم العلاقات الاجتماعية على أسس جنسية 
الدينية والأداء  التفاعلات  ما بين  دينية، بل هي خليط  أو أسس  اقتصادية  أو أسس 
الجسدية  والغرائز  النزعات  على  علاوة  والعلمي،  السياسي  والنشاط  الاقتصادي 
والأنشطة  والتداخلات  التفاعلات  من  الكثير  عنها  تنشا  التي  والروحية  والحسية 
والوقائع والأحداث وتنتج عنها في نهاية الأمر ثقافات وقيم وتعاليم وقوانين تدخل 

في صلب تركيبة البيئة الإنسانية.  
من ناحية أخرى لا يمكن لأي دولة أن تحظ بقسط معقول من الازدهار والتقدم 
دون أن تكون مؤسساتها ونظمها وقوانينها محققة للشروط الدنيا من المتطلبات اللازمة 
لتحقيق ذلك،  فعندما توصم هذه الدولة أو تلك بان اقتصادها مزدهر، فهذا يعني 
للفساد  مكافحة  من  ذلك  يشمله  بما  وفعالة،  جيدة  للاقتصاد  إدارتها  إن  بالضرورة 

والجريمة بمختلف التصنيفات.
البيروقراطية،  وبعد عن  الاقتصادي  النشاط  حرية في  القوانين من  توفره  وما 
وعندما نقول إن هذه الدولة تعيش فيها أقليات دينية وعرقية واثنيه بسلام، ولم تشهد 
التنمية ومسيرة الاستقرار  أية صراعات سياسية أو دينية أو مذهبية تؤثر على حركة 
والازدهار فهذا يعني إن هذه الدولة قد حققت الشروط الدنيا من متطلبات الأمن 
والدين  التجارة  بحرية  يتمتع  شعبها  بان  الدول  بعض  توصم  وعندما  الاجتماعي، 

والمعتقد والاجتماع فهذا يدل على أنها دول تطبق قوانين وأنظمة مناسبة.
وحالة  متماسك  اجتماعي  ونظام  مزدهر  اقتصاد  تحقيق  ومتطلبات  فشروط 
دينية مستقرة مرتبط بقواعد ومرتكزات موضوعية، مبنية على أسس وقواعد علمية 



214

صرفة، تعتبر جزء من حقول ومعارف علمية محكمة، فالاقتصاد والاجتماع والحقوق 
بصلات  البعض  ببعضها  ومرتبطة  مستقلة  بشرية  علوم  جميعها  الخ..  والقوانين.. 
علمية رصينة، لذلك لا يمكن بأي حال من الأحوال أن يكون الاقتصاد  أو الدين أو 
المادة أو الجنس أساسا أوحد في تشييد الحضارات الإنسانية الناجحة أو الدول الوطنية 

والقومية المزدهرة. 
لقد كان لكل حضارة شيدها الإنسان شخصية متميزة ونسق عام مختلف جزئيا 
على الأقل عن الحضارة الأخرى سابقة كانت أم لاحقة، وكان لكل شريحة أو فئة أو 
طبقة دور ما تؤديه وتلعبه، ابتداء من رجال العلم والدين والحكام وانتهاء بالعبيد وما 
بينهما من الصناع والزراع والتجار، وكان لكل نظام مركزي دوره في إدارة الحضارة، 
ابتداء بالدين وانتهاء بالنظام الاجتماعي وما بينهما من تنظيم سياسي وأداري وقانوني 

وحقوقي وثقافي.
ولا يمكن أن نقول: إن هناك حضارة جنسية أو اقتصادية أو دينية بل وحتى 
باستطاعتها  تحقيق  يكن  لم  الدين لاعبا محوريا  فيها  كان  التي  والمدنيات  الحضارات 
والكونية،  الإنسانية  والنواميس  السنن  أتباعها  لولا  النمو  في  والاستمرار  الازدهار 
جانب  إلى  الأخرى،  للحضارات  المدنية  والأنساق  والمعارف  العلوم  من  كالنهل 
وجود مساحة من الحرية والرعاية الصحية  والتعليم وكذلك رعاية بعض المجالات 
القوانين  بعض  وتعديل  تغيير  على  والعمل  والدينية،  والفلسفة  العلمية  كالبحوث 
والأنظمة بما ينسجم مع مستجدات ومتغيرات الواقع ومتطلبات استمرارية الازدهار 
الاقتصادي والحضري، وما أن تفشل السلطات المركزية في ذلك أو تعتريها الفوضى 
والضعف أو تخوض حروب خاسرة حتى تبدأ في السقوط والتهاوي والانهيار في نهاية 

المطاف. 
مثلا،  التاريخ   لنا  ينقل  فلم  ديني،  أساس  على  حضارة  تقم  لم  التاريخ  وعبر 



215صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

أو  إسلامية  حضارة  أو  يهودية  حضارة  أو  مسيحية  حضارة  أو  هندوسية  حضارة 
وصينية،  وعربية  وهندية  رومانية  حضارات  قامت  نعم  بوذية،  أو  سيخيه  حضارة 
وكان الدين احد أنظمتها الأساسية المنظمة لإدارة مقومات الحضارة واستثمار عوامل 
ازدهارها وديمومتها، سواء كان دينا سماويا أو ارضيا، هندوسيا أو يهوديا.. مسيحيا 
أو إسلاميا، وكان دور الدين وموقعه متفاوتا في كل حضارة أو مدنية وفقا للمعطيات 

السياسية والثقافية والاقتصادية.
ويرى أبن خلدون إن الدول تمر بدورة حياة كالإنسان تماما، أي أنها تولد ثم 
يقوى عودها وتشتد، ثم تهرم، وأخيرا تموت، وعماد الدولة هو »العصبية« والعصبية 
ولكنها  عادة،  أذهاننا  في  يرد  الذي  المباشر  الضيق  للمعنى  مرادفا  ليست  مفهومه  في 
تعني بتعبيرنا المعاصرة الروح الوطنية والقومية، التي تتعزز بالدين لتؤلف معه عماد 
الدولة وأساسا لحضارتها، ويرى أبن خلدون أيضا، أن »الدعوة الدينية تزيد الدولة 
في أصلها قوة على قوة العصبية« وهو ما يؤكد على إن الدين جزءا مهما وأساسيا في 
المنظومة الحضارية وان لا تناقض بينه وبين الانتماء القومي، وأنه احد الأنظمة المركزية 
المنظمة لعمليات الأعمار والبناء والتشييد في أي حضارة، فالنظام السياسي ينظم أداء 
الدولة، والنظام الاجتماعي ينظم الحياة الاجتماعية، والنظام الاقتصادي ينظم النشاط 
الاقتصادي، أما الدين فيمثل عامل استقرار روحي ونفسي فردي واجتماعي هام جدا، 
يساهم في الحركة الاجتماعية بشكل عام كما في الغرب والصين ودول أخرى عديدة، 

ويمثل ضابطا قانونيا وجزائيا كونه جزءا من التشريع العام عند بعض الأمم.
لقد كان العرب قبل الإسلام يفتقدون للدين والدولة، وهما في تصنيفنا من أهم 
أنظمة الحضارة وأعمدتها الأساسية، وكانت تسودهم نظم وقيم وقوانين وتعاليم لا 
يمكن التعويل عليها في بناء أي منظومة حضارية حقيقية، لذلك اتفق المؤرخون على 



216

ومتطابقة،  متقنة  تسمية  وهي  الجاهلي���  بالعصر  الإسلام  قبل  العرب  تاريخ  تسمية 
حيث إن النظام الذي كان سائدا بين العرب قبل ظهور الإسلام كدين ونظام مركزي 
بها  شيدت  التي  الدين  مع  بالتوازي  الثانية  الركيزة  الدولة،  مؤسسة  جانب  )إلى 
الحضارة العربية في عصر النبوة( غير مؤهل أبدا ليكون لبنة لأي بناء حضاري قابل 
للتطور والارتقاء، فمن الناحية السياسية كان الإنسان العربي ينتمي إلى القبيلة فقط، 

��� قد يطرح سؤال عرضي عن بعض الممالك العربية قبل الإسلام وأسباب ازدهارها، ومدى 
الإجابة  بالمقابل  ويمكن  الكتاب،  هذا  في  نطرحه  ما  مع  وانثربولوجيا  تاريخا  انسجامها 
بشكل مختصر فنقول انه بالاطلاع السريع على تاريخ بعض الممالك القريبة من عهد الدعوة 
فقد  ما طرحناه،  إلى  الأغلب  الأعم  تعود على  ازدهارها  أسباب  إن  نجد  نسبيا  الإسلامية 
كانت المسيحية نشطة في حضارة الغساسنة وكانت دين الدولة الرسمي، وكان نظام حكمها 
للدولة  موالون  الغساسنة  كان  فقد  عام،  بشكل  بيزنطة  في  الرومانية  للحضارة  خاضع 
البيزنطية، وكان الملوك البيزنطيين يدعمون حكم الغساسنة مقابل أن يكونوا خط الدفاع 
ونظامها  للفرس  خاضعة  فكانت  المناذرة  حضارة  أما  الفارسية،  الدولة  خطر  ضد  الأول 
السياسي مدعوم من قبل الدولة الفارسية، أما ديانتها الرئيسية فقد كانت المسيحية أيضا، 
مقتصرا  كان  الذي  الديني  نسيجها  من  مهما  جزء  وأصبحت  بسرعة  فيها  انتشرت  حيث 
الذي  المنذر،  النعمان بن  الدولة في عهد  الوثنية والصابئة، وقد تنصرت  قبل ظهورها على 
دراستهم  العباد  الكثير من  تلقى  الأديرة، وقد  الكثير من  وبنا  الكاثوليكي  المذهب  اعتنق 
الفرس، فقد  الوطيدة مع  المناذرة، ونظرا للعلاقة  المسيحية في الحيرة عاصمة دولة  الدينية 
إليهم،  ونظمها  وعلومها  الفارسية  الحضارة  آداب  من  الكثير  الدولة  هذه  في  العرب  نقل 
وكان اقتصادها يعتمد على الزراعة حيث كانت ارض العراق وما زالت ذات أراضي خصبة 
ومياه وفيرة، وكان ملوكها يشجعون الشعر والآداب عموما، فقد كان المنذر يجتمع مع أدباء 
الطب  الدولة  والبلاغة والخطابة، كما شجعت  الشعر  يشمل  أدبيا  ويقيم مهرجانا  العرب 
إن  بيد  طويلة،  لحقب  شهرتها  على  محافظة  وظلت  متقدما،  طبيا  مركزا  الحيرة  وأصبحت 
العرب في نهاية الأمر كان أغلبهم عبارة عن قبائل متفرقة ومتناحرة، لا تجمعهم دولة ولا 
يضمهم دين، أما الممالك العربية التي يمكن القول أنها قد ازدهرت نوعا ما، فإنها لم تكن 
مستقلة وكانت خاضعة إما لحضارة الرومان في الغرب أو للفرس في الشرق، وكان أمر بقاء 
هذه الممالك بيد سلطات كلا الدولتين، ولم يحظى حكامها بالتالي بالاستقلال والعزة والمنعة، 
ولم يتمكن العرب بذلك على وجه العموم من تأسيس منظومة حضارية نابعة من ثقافتهم 
وتراثهم، و تعبر عن هويتهم القومية والإنسانية والدينية، تتمتع بالاستقلال والقوة إلا بعد 

. ظهور الإسلام وقيام الدولة الإسلامية التي أسسها النبي محمد



217صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

فقوميته لا تتعدى حدود القبيلة، ولم يكن يجمع العرب دولة واحدة، بل كان التنقل 
الدائم بحثا عن الماء والكلاء، وما تمثله التعاليم القبلية من جمود وعسر لا يمكن أن 
التي كانت  العربية  القبائل  انه حتى  بل  والتطور،  للنمو  قابل  لنظام مركزي  تؤسس 
دعامة الحياة السياسية في بعض الممالك العربية التي قامت في جنوب جزيرة العرب 
وفي حواضر الحجاز والشام والعراق لم تنصهر في مدنها وحواضرها لتصبح جزء من 
تكوينها العام وإنما ظلت محتفظة بتنظيمها القبلي على الرغم من اختلاط أنسابها بأهل 

هذه الحواضر.
لقد كانت القبائل العربية تقاتل بعضها بعضا من أجل العيش،وكان ينتشر بين 
العرب الغزوات والحروب المنتجة للعداوات والصراعات والتناحرات، وعلاوة على 
المتعددة الأسباب  الدوافع الاقتصادية  بينهم الحروب ذات  العدائية نشئت  الحروب 
كالنزاع على مناطق رعى الغنم أو تعرض القوافل للسلب، وكان النظام الاجتماعي 
من  والفقراء  كالعبيد  الدنيا  الطبقات  وحرمان  الطبقي  والتمييز  التفاوت  على  يقوم 
طبقة  وكانت  بينهم،  والتفضيلي  العنصري  التمييز  وممارسة  والحقوق،  الامتيازات 
الأغنياء تمثل قلة إلى جانب الفقراء وأصحاب الدخل المحدود، وكانت هذه الطبقة 
تسيطر على الأسواق وحركة القوافل وتتحكم في الأسعار وتحظ بكافة الامتيازات، 
النظام  وكان  حقوقها،  معظم  من  محرومة  الاجتماعية  والشرائح  الفئات  بقية  بينما 
الحقوقي مخالفا لقواعد العدالة وأدنى متطلباتها بما لا يمكن أن يكون عاملا من عوامل 
الازدهار، حيث كان يحق للرجل الزواج بالكثير من النساء من دون أية ضمانات أو 
والاستبضاع  والشغار  والمتعة  والبدل  كالرهط  الزواج  من  مختلفة  وبأنواع  حقوق، 
ابنته  يزوج  أن  الرضيعات حال ولادتهن، وله  بناته  قتل  للرجل  وغيرها، وكان يحق 
بأي رجل كان، ولا يحق للمرأة أن ترث أباها أو زوجها، بل كانت زوجات الأب من 

بين ما يتوارثه الأبناء بعد وفاة آبائهم. 
لقد كانت القبائل العربية في الجاهلية تمارس السطو والسبي ضد بعضها البعض، 



218

مما حول العرب إلى قبائل متناحرة متصارعة، ومن القيم الدارجة في العصر الجاهلي 
هو أن الظلم والبغي الطريق الوحيد الذي يصل المرء بواسطته إلى الحق، فالحق هو 

القوة في وعي ذلك العصر. 
إذن لم يكن من الممكن على نحو الإطلاق في ظل نظاما قبليا يقوم على العداوات 
والمنازعات والخصومات الدائمة، ويعتمد على العصبيات القبلية والولاءات الرحمية 
إقامة إي نوع من الوحدة السياسية، لان القبيلة تكتل اجتماعي لا يمكن أن ينتج عنه 

إي نظام حضاري.
من  الأغلبية  فمنهم وهم  منقسمون كذلك،  العرب  كان  الدينية  الناحية  ومن 
القبائل،  رجال  وكبار  الكهنة  عليها  ويسيطر  يديرها  كان  التي  الأصنام،  يعبدون 
ويوجهون تعاليمها الدينية والروحية خدمة لمصالحهم وحفظا لمكتسباتهم ومكانتهم 
اثر في بلورة إي نظام حضاري  الاجتماعية والاقتصادية والسياسية، ولم يكن لها إي 
يعتد به، وكان منهم من يدين بالحنفية والمسيحية واليهودية وهم قلة، وهذا التشتت 

الديني أيضا لم يكن ليؤهل لقيام حضارة يعتد بها. 
وعندما جاء الإسلام حرم الكثير من العادات الاجتماعية السيئة، ودعم الكثير 
الناس  وجمع  الإسلام،  وتعاليم  أهداف  مع  تفق  التي  الايجابية  والنظم  العادات  من 
كما  الكريم،  القرآن  وهو  ألا  واحد  مقدس  وكتاب  مركزي  واحد  دين  تعاليم  على 
ضمن النبي الكريم للأقليات الدينية كاليهود والمسيحيين حقوقهم الدينية، كما ساهم 
الإسلام في بلورة نظام حقوقي أكثر عدلا وإنصافا بين الفقراء والأغنياء عبر تشريعه 
الحقوق  من  الكثير  والعبيد  المرأة  ومنح  والأنصار  المهاجرين  بين  والإخاء  للزكاة 
النظام الجاهلي، كما عمل الإسلام على  تذويب  التي كانت محظورة في  والامتيازات 
الإسلامية  للدولة  الولاء  وجعل  والقومية  والعرقية  القبلية  والعصبيات   الولاءات 

. العربية والدين والقرآن والنبي
أما الدولة فان أعظم مساهماتها كإحدى أهم المؤسسات الاعتبارية التي بنيت 



219صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

بها الحضارة العربية واهم عوامل نهضت العرب بعد ظهور الإسلام فتتمثل في كونها 
الأمة  فقهاء  اجتهد   ومهما  إليه،  الوصول  يستحيل  أمر  اليقيني  الله  حكم  إن  ذلك 
الفقهية، فأنهم لن يصلوا إلى  وعلمائها في استنباط الأحكام الشرعية وفقا لمدارسهم 
الفردية  المسارات  على  تطبيقها  يمكن  الاجتهاد  هذا  مخرجات  ولكن  المطلق،  اليقين 
والجماعية في نطاق محدد، ومن الممكن تحولها إلى منظومة تشريعية وقانونية  من خلال 
من  الاستفادة  يمكن  وبذلك  الأمة،  مكونات  لكافة  الجامعة  التشريعية  المؤسسات 

الدين في التشريع والتنمية.
كان العرب والمسلمين مبدعين ومساهمين في الحضارة الإنسانية بقوة، فعلى سبيل 
المثال يعتبر العلماء العرب أول من ابتكروا طريقة قياس محيط الأرض، ومن المعروف 
أن  أعتبر  عندما  عام  بمائتي  كوبرنيكوس  البولندي  الفلك  عالم  سبق  الشاطر  ابن  أن 
الشمس هي مركز المجموعة الشمسية وليست الأرض، إذ يقول الكثير من المؤرخين 
والباحثين انه عثر على احد المخطوطات التي كان كوبرنيكوس يرجع إليها، وكانت 
عبارة عن مخطوط عربي لمثلث كروي مكتوب على رؤوسه )أ، ب،ج( باللغة العربية، 
ويرجح أنها لأبن الشاطر ونظريته حول مركزية الشمس في المجموعة الشمسية، إلا 
رمزا  البعض  أعتبره  بل  لكوبرنيكوس،  ذلك  كل  رغم  بالكامل  أسندت  النظرية  إن 
للنهضة العلمية الحديثة في الغرب وأطلقوا على نظريته الثورة الكوبرنكية، لأنها كانت 

تمثل تحديا واضحا لمفاهيم الكنيسة الكاثوليكية في العصور الوسطى.
تأتي  الأشياء  رؤية  بأن  نادى  من  أول  يعتبر  الذي  الهيثم  ابن  الحسن  أيضا  نبغ 
نتيجة لسقوط شعاع من هذه الأشياء على العين فتراها وليس العكس، وأكثر الباحثين 
العلماء الأفذاذ جابر بن حيان  انه المؤسس الحقيقي لعلم البصريات، ومن  يعتقدون 
الذي التصق اسمه بعلم الجبر، وأبن سيناء وأبن النفيس اللذان اكتشفا الدورة الدموية 

الصغرى والكبرى، وغيرهم الكثير من العلماء العرب والمسلمين.



220



221صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

انهيار الح�ضارات

بين العوامل الغيبية والعوامل التاريخية 

يطرح المؤرخون عدد من عوامل انحطاط الحضارات، اغلبها مرتبط بالظروف 
السياسية التي كانت تعيشها الدول، إذ يعتبر النظام السياسي الركيزة الأولى في إدارة 
إي نظام حضاري، فإذا ما سقطت الدولة سقطت كذلك الحضارة، وهذا ما كان في 
كافة الأمم والحضارات ومنها الأمة العربية، فقد كانت الحضارة العربية الإسلامية 
دمشق  في  الأموية  الدولة  عهود  كبعض  كذلك،  دولها  كانت  عندما  وقوية  مزدهرة 

وقرطبة والعباسية في بغداد والفاطمية في القاهرة.
    وتختلف عوامل الانحطاط والتراجع ما بين حضارة وأخرى وما بين مرحلة 
حضارية وأخرى أيضا، ويقدم لنا أبن خلدون تصورا من خمس مراحل تمر بها الدولة 

من الولادة حتى الفناء وهي:    
أصحاب  الناس  من  مجموعة  »إن  حيث  والنشأة،  القيام  طور  الأول:  الطور 
عصبية جاهدت وقاتلت حتى حصلت على الملك تجد أنهم في المرحلة الأولى مجتمعين 

لان الملك حصل لهم جميعا فبينهم تعاون وتضافر وتلاحم«. 
الطور الثاني: طور الاستبداد والاستئثار بالسلطة والسلطان.
الطور الثالث: طور الفراغ والدعة لتحصيل ثمرات الملك. 



222

طور الخنوع والمسالمة والتقليد للسابقين بحيث »يقول الإنسان  الرابع:  الطور 
إن ما كان عليه آباؤه وأجداده هو السليم«.

الطور الخامس: هو الإسراف والتبذير واصطناع قرناء السوء وإبعاد الصالحين 
والناصحين.

أما المؤرخ البريطاني ارنولد توينبي، فمن اكبر من قدموا إسهاما في دراسة عوامل 
انهيار وفناء الحضارات، وقدم نظريته تحت مسمى )نظرية التحدي والاستجابة( ويرى 
أن الحضارات من خلال هذه النظرية تنشأ وتتطور استجابة لتحديات محددة، سواء 

كانت هذه التحديات مادية أو اجتماعية. 
وفي تحليله للحضارة، وجد إن الحضارة عندما تصل إلى مرحلة تعجز فيها عن 

الاستجابة للتحديات التي تجابهها، فإنها تدخل في مرحلة الانهيار.
ويرى توينبي أن سبب عجز أي حضارة في مواجهة الاستجابة للتحديات يكمن 
في فقدانها لقوتها الأخلاقية والقيمية والروحية، أي عندما تشهد انهيارا قيميا وأخلاقيا 
ودينيا يؤدي إلى الجمود ومن ثم إلى العجز عن الابتكار والتجديد والإبداع، ومن بعد 
ذلك العجز عن مواجهة التحديات، وأخيرا يصيب الحضارة ما يسميه توينبي »شرخ 
في الروح« تكون نتيجته موت القيم الروحية والأخلاقية، وفي النهاية تفقد الحضارة 

القدرة على مواجهة التحديات، ما يؤدي إلى سقوطها ونهايتها الحتمية.
دراسة  في  عمره  قضى  )الذي  ديورانت«  »ويل  الأمريكي  المؤرخ  ويطرح 
نشوء وتطور وسقوط الحضارات الإنسانية ودونها في عدة مؤلفات( نظرية الانهيار 
الأخلاقي والديني باعتبارها في مقدمة عوامل سقوط الحضارة.. يقول: »الحضارات 
لانهيار  الأساسية  والأسباب  داخلها،  من  نفسها  تدمر  عندما  إلا  تنهزم  لا  العظيمة 
الرومانية تكمن في شعبها وأخلاقياته، وصراع فئاته وطبقاته،  روما مثلا والحضارة 

والاستبداد الذي عرفته وهكذا«. 
ويقول أيضا: »قبل عصرنا الحالي، لا توجد أمثلة في التاريخ لمجتمع استطاع أن 



223صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

يسمو أخلاقيا في حياته من دون مساعدة أساسية من الدين« 
الإمبراطورية  وسقوط  »انهيار  كتاب  ومؤلف  مؤرخ  جيبون«  »ادوارد  أما 

الرومانية« فقد حدد خمسة أسباب تفسر في رأيه انهيار وموت الأمم هي: 
1ـ انهيار قدسية ومكانة الأسرة باعتبارها أساس المجتمع الإنساني.

والسلع  الاستهلاك  في  العام  المال  وإنفاق  المرتفعة،  الضرائب  فرض  2ـ 
الكمالية.

3ـ تحول المتعة إلى أشكال من الجنون، كان تصبح الرياضة عاما بعد عام أكثر 
عنفا ووحشية. 

4ـ انهيار المسئولية الفردية، أي إحساس الفرد بمسئوليته تجاه المجتمع. 
5ـ انهيار مكانة الدين في المجتمع، كقوة مرشدة وموجهة وهادية لأبناء المجتمع 

تفكيرا وقيما وسلوكا. 
ومن البديهي أن نقيض هذه الأسباب أسباب مقابلة لبقاء واستمرار وتطور أي 

حضارة.
أما »لورد ماكولاي« وهو مؤرخ وكاتب انجليزي عاش في القرن التاسع عشر، 
فقد كتب أيضا عن أسباب انهيار وموت الأمم، ويرى أن الأمم تمر بتسع مراحل هي 

على النحو التالي:
1ـ من العبودية إلى الإيمان الروحي.

2ـ من الإيمان إلى البسالة والشجاعة الفائقة.
3ـ من الشجاعة إلى الحرية.

4ـ من الحرية إلى الوفرة. 
5ـ من الوفرة إلى الاستكانة والرضا الفائق عن النفس. 

6ـ من الاستكانة إلى الأنانية المفرطة.



224

7ـ من الأنانية إلى الاستهتار واللامبالاة.
8ـ من الاستهتار إلى التبعية. 

9ـ من التبعية إلى العبودية مجددا.
في نهاية الأمر تختلف الأسباب وتتشعب من حضارة لحضارة ومن امة لأخرى، 
بيد إن ثمة عوامل مشتركة ترتبط بالسنن والنواميس الإنسانية والكونية، فمن عوامل 
انهيار الحضارة العربية في العصر الأموي على رأي بعض الباحثين هو تحول الخلافة 
من الشورى إلى الملكية الوراثية، الأمر الذي أدى إلى تذمر فئات كثيرة وقيامها بثورات 

عديدة ضد الحكم الأموي.
إخوانهم  أو  أبنائهم  من  اثنين  باختيار  الخلفاء  بعض  قيام  أيضا  العوامل  ومن 

لولاية العهد، ما أدى إلى انشقاق البيت الأموي ونشوء الصراعات بين أبنائه.
  وكذلك كثرة الثورات الخارجية والصراعات الداخلية، إلى جانب عدم اهتمام 
الخلفاء المتأخرين بإدارة شئون الدولة وانغماسهم في الترف، كل ذلك أدى إلى استنزاف 
الدولة الأموية حتى ضعفت ودخلت في مرحلة الانهيار والتداعي، حتى قضت عليها 

الثورة العباسية في نهاية الأمر.
اتسمت  حيث  العربية،  العصبية  منها  أخرى  أسباب  المؤرخين  بعض  ويطرح 
سياسة الأمويين بالاعتماد على العرب وتمييزهم على غيرهم، وقد أدت هذه السياسة 
إلى نفور كثير من العناصر غير العربية ـالموالي والفرسـ من الأمويين وانضمامهم إلى 

الحركات والمذاهب المعارضة للحكم الأموي. 
ومنها العصبية القبلية، حيث فضل الحكم الأموي قبائل على أخرى، ما احدث 
صراعات دامية بين القبائل المضرية والقبائل اليمانية، الأمر الذي ساهم في نشوء الفتن 

والثورات المناهضة للأمويين، خاصة في عهد الوليد بن يزيد بن عبد الملك.
أما عن أسباب انهيار الحضارة العربية في العهد العباسي فيطرح الباحثون العديد 
من العوامل، منها سوء الوضع الاقتصادي، حيث مال بعض الخلفاء إلى الراحة والدعة 



225صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

وأمعنوا في الترف واعرضوا عن إدارة شئون الدولة ورعاية شعوبها وأقطارها، ما أدى 
إلى كثرة النفقات وزيادة الضرائب وشيوع الفوضى والفساد وسوء الإدارة، فقل إيراد 
النظام السياسي، وأنشق بعض الولاة والحكام  الثروة، ثم ضعف  الدولة وتضاءلت 
عن سلطة الخلافة في بغداد، وفي النهاية انهارت الخلافة العباسية وانتهت معها حقبة 

من حقب الحضارة العربية.     
منها  لسقوطها  عديدة  أسباب  المؤرخون  طرح  فقد  الفاطمية  الدولة  عن  أما 
الانقسامات التي حدثت داخل المذهب الإسماعيلي )مذهب الدولة الفاطمية( حيث 
متخاصمتان،  فرقتان  وكانتا  النزارية،  والثانية  المستعلية  الأولى  فرقتين،  إلى   انقسم 
العاشر »الآمر  الفاطمي  النزارية الخليفة  بينهما قتل مجموعة من  الفتن  وكانت أعظم 

بأحكام الله«.
الاقتصادية،  الأزمات  وحضارتهم  الفاطميين  دولة  انهيار  أسباب  أهم  ومن 
خاصة تلك التي واكبت انخفاض منسوب مياه النيل، وفساد السلطة وضعفها، وقد 
تمثل ذلك في زيادة سطوة ونفوذ الوزراء بحيث أصبح بعضهم يعين الخلفاء، فكانوا 
يعمدون إلى اختيار الصبية ليسهل عليهم إحكام قبضتهم على السلطة، وقد دارت بين 
الوزراء الذين زاد نفوذهم وقادة الجيوش الفاطميين حروب طاحنة هدفها الاستفراد 

بإدارة شئون الدولة. 
ضعف  في  تتركز  الفاطمية  الدولة  انهيار  وأسباب  عوامل  أن  الواضح  ومن 
الأنظمة السياسية والدينية والاقتصادية، مما أدى في النهاية إلى انهيار دولة الفاطميين 

ونشوء الدولة الأيوبية على أنقاضها.  
ويرجع بعض المؤرخين أسباب سقوط الحضارة العربية الأندلسية لعدة أسباب، 
من أهمها عداوة العرب لغيرهم من الطوائف والأجناس كالبربر والصقالبة واليهود 
والأسبان، فقد كانوا يحضون بامتيازات كثيرة حرمت منها بقية الطوائف، الأمر الذي 
إلى  إضافة  السياسية والاجتماعية،  والصراعات  بالاضطرابات  مليئة  الأندلس  جعل 



226

وبعد  الملك،  بكرسي  الظفر  على  وتكالبهم  أمية،  بني  من  العرش  طلاب  كثرة  ذلك 
انهيار الدولة الأموية أصبحت الأندلس دولا مفككة من عدة دويلات صغيرة، لكل 
استمر ستين عاما بعصر  الذي  العهد  أمير وجيش وحياة خاصة، وسمي هذا  دولة 
وقامت  بالمرتزقة،  والقلاع والاستعانة  ببناء الحصون  انشغلوا  وقد  الطوائف،  ملوك 
بينهم الفتن والمكائد والحروب، حتى جاء المرابطون الذين عملوا على توحيد البلاد 
ولكنهم لم يحققوا أية انجازات حضارية يعتد بها، ثم جاءت بعدهم دولة الموحدين، 

الذين كانوا آخر من حكم الأندلس.
بطبيعة الحال تبقى عوامل سقوط الحضارات متعددة ومتداخلة، وليس هناك 
من أسباب مطلقة بعينها، فالمفكرين الدينيين يطرحون أسباب تختلف أو على الأقل 
المثال  سبيل  فعلى  الحضارات،  انهيار  وبالتالي  الدول  لانهيار  أخرى  زوايا  من  أسبابا 
تمهيد  عن  عبارة  روما  سقوط  بان  يعتقد   )430  –  354( »اوغستين«  القديس  كان 
لانتصار مملكة الله الخالدة، ويناقضه المؤرخ »زوزيموس« وهو من المؤرخين الوثنيين، 
التهم إلى المسيحية وحملها مسؤولية سقوط روما وذلك في كتابة )التاريخ  فقد وجه 
المسيحية سببا مهما لتردي الأوضاع في الإمبراطورية،  انتشار  إن  إلى  الجديد( وأشار 

وان المسيحية العامل الأول في سقوط الإمبراطورية نتيجة لنقمة الآلهة.
العربية  الحضارة  لانهيار  نظرية  أسباب  يطرحون  كذلك  المسلمون  والفقهاء 
الإسلامية، كالبعد عن تعاليم الإسلام، وفصل الدين عن السياسة، والنزعات الجاهلية 
للحكام، والضلالات والبدع، وأسباب أخرى عديدة، إلا انه لا يمكن التعويل على 
الأسباب الغيبية البارسكيولوجية والمثيولوجية وترك تعقل الأسباب المادية والتاريخية 
دلائل  تخلف  والتي  بها  والمرتبطة  عنها  الناشئة  والعوامل  والسياسية،  والاقتصادية 
أخرى  ناحية  من  ونتاجها،  تكونها  مراحل  وتتبع  إدراكها  يمكن  وصريحة،  واضحة 
إن كافة المؤرخين لم يطرحوا الدين كأحد عوامل انهيار الحضارة  في كافة الحضارات 
سلطاته  حدود  كانت  مهما  حضارة،  لأي  منه  بد  لا  نظام  الدين  لان  التاريخ،  عبر 



227صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

التي  هي  وسنن  نواميس  من  به  يتعلق  ما  فان  وبالتالي  والمحدودة،  القليلة  وتأثيراته 
تؤدي إلى سقوط الحضارات، فالدين ثابت في جوهره وقوانينه، إلا انه متعدد ومتنوع 
النصوص  تفسير  في  أو  الأحكام  أو  العقائد  صعيد  على  سواء  وأشكاله،  مظاهره  في 
المقدسة، ويتخذ الدين في الغالب بعدين، أولهما انه مقتصر على الحياة الروحية وبعض 
التشريعات، فهو ليس إلا نظاما من أنظمة إدارة الحضارة، واغلب ذلك في الجوانب 
الروحية والأخلاقية والاجتماعية التي لا تمس العوامل النشطة ذات الطبيعة المتحركة 
الأحيان ضابطا  اغلب  يتخذ في  انه  والثاني  والتطبيقية،  والعلمية  المادية  والخصائص 
وموجها تربويا وأخلاقيا، ومن خلاله يتم التعامل مع العناصر النشطة في حياة الفرد 

والمجتمع، بيد انه ليس له دخل مباشر في صناعتها وتركيبها. 
وعوامل سقوط الحضارة عادة ما تكون عوامل خارجة عن منظومة وقواعد 
وأركان الأنظمة المركزية، وإنما هي عوامل خارجية قد ترتبط بها بوشائج معينة ومحددة، 
سواء في نظام الدين أو الدولة أو النظام الاجتماعي أو الثقافي أو الفكري أو الحقوقي، 
عنه  ينتج  الديني  السلطوي  والاستبداد  المذهبية  والانشقاقات  الدينية  فالصراعات 
انشقاقات  كذلك  عنه  ينتج  وقد  الحضارة،  إدارة  أنظمة  كأحد  الديني  النظام  انهيار 
الاقتصاد  وتراجع   الدولة  سلطة  تدهور  إلى  يؤدي  مما  سياسية،  ونزاعات  اجتماعية 

وتدهور الصناعات والتعليم والبحث العلمي وكافة مرافق التنمية والأعمار.  
النظامين  الغرب في عاملين أساسيين هما: فساد  العرب كان تخلف  إبان تقدم 
اجتماعيا  العامة  الحياة  في  طغى  بالكنيسة  المتمثل  الديني  فالنظام  والسياسي،  الديني 
لا  نهضة  أي  ومنع  الأوضاع  على  سيطر  بحيث  واقتصاديا،  وروحيا  وفكريا  وثقافيا 
تكون منسجمة مع قيم الكنيسة ومنظومتها الحاكمة، حتى اللغة الآتينية ظل تعلمها 
فتعرضت  الشعب،  بقية  منها  وحرم  فقط،  وأتباعهم  الدين  رجال  على  مقتصرا 
للكبت والإرهاب والقمع كافة فئات المجتمع وطبقاته وشرائحه كالعلماء والمفكرين 
للقتل  الآلاف  وتعرض  والاجتماعيين،  والسياسيين  والاقتصاديين  والفلاسفة 



228

والابتكار على  التجديد  فأصبحت حركة  التعسفي،  والتعذيب  والسجن والاعتقال 
المعلومات والأفكار،  بتداول  مختلف الأصعدة شبه ميتة، حيث لم يكن يسمح حتى 
ووصم معتنقو  بعض الآراء المخالفة للكنيسة بالمرتزقة والملاحدة، وعوقب العديد 
والأندلسية  العباسية  العصور  في  خاصة  الإسلامي،  الشرق  في  بينما  بالإعدام،  منهم 
عليهم  يغدقون  الذين  الخلفاء،  برعاية  يحظون  والمترجمون  والفلاسفة  العلماء  كان 
السياسي  النظام  أما  الدولة،  أجهزة  في  وموظفين  مستشارين  ويتخذونهم  بالأموال 
المتمثل بالملكية فقد كانت ملكية مطلقة مستبدة متحدة مع السلطة الدينية ضد القيم 
والحقوق الإنسانية وسنن النهضة والتطور والتقدم، فكان رموز وأتباع كلا النظامين 
بينما  الحياة،  واجه  كافة  على  ومسيطرين  والعقارات  والأراضي  بالأموال  مستأثرين 
ترزح نسبة كبيرة من الشعوب الأوربية تحت وطأة الفقر والعوز والاستعباد والجهل 
الإقطاعي،  بالنظام  يعرف  كان  لما  خاضعا  كان  فقد  الاقتصاد  أما  الشامل،  والقمع 
حيث سيطر موظفو الدولة المتنفذين، وفي مقدمتهم الملك وعائلته وأتباعه وحاشيته 
زراعية  وأراضي  تجارة  من  الاقتصاد  عصب  على  النبلاء  وطبقة  الكنيسة  ورجال 
ومصانع وعقارات، ووضعوا أنظمة وقوانين تعزز سيطرتهم على النظام الاقتصادي، 
في  بينما  مستهلكة،  فئات  إلى  وتحولوا  الثروة  من  الاستفادة  السكان   أغلبية  حرم  مما 
الشرق الإسلامي العربي كانت الأوضاع بشكل عام على العكس من ذلك، فقد كان 
رجال الدين لا يسيطرون على كامل أوجه الحياة، وإنما كان لهم وظائف دينية في أجهزة 
الدولة وسلطة في الحياة الدينية التقليدية، ونفوذهم يبقى محدودا ويحتل نسبة معينة من 
هيكل السلطة العامة، وظلت حركة العلم والمعرفة والأنشطة الاقتصادية والتجارية 
الدولة  وكانت  مستقلة،  شبه  أو  مستقلة  والسياسية  والثقافية  والفكرية  والاجتماعية 
تقدم الرعاية للكثير من اتجاهات الحياة، فازدهر الاقتصاد في كثير من الحقب التاريخية، 
من  وفترات  والأندلسية  العباسية  العهود  بعض  في  العربية  النهضة  عصر  في  خاصة 
الحكم الأموي أيضا، وازدهرت حركة الترجمة والتأليف والفلسفة والطب والفلك، 



229صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

وشجعت الدولة فنون العمارة والرسم والزخرفة ونسخ المؤلفات وتداولها بين مختلف 
طبقات المجتمع، وقامت الدولة بإنشاء نظام للرعاية الصحية والاجتماعية، وكانت 
تقوم بواجباتها بالتعاون مع مختلف طبقات وشرائح المجتمع بشكل عام، كما اهتمت 
الدولة بالصناعة والزراعة وأقامت نظام ضرائبي للإنفاق على الجيش وسائر مرافق 

الدولة والمؤسسات الخدمية. 
لم تكن الدولة العربية في عصر النهضة العربية دولة مستبدة وطاغوتية بشكل 
مطلق كما في الغرب، وإنما كانت مؤسسة تقوم بواجباتها تجاه حركة النهضة والازدهار 
وسنن التطور في الحدود الدنيا على الأقل، ولم يكن النظام الديني احتكاريا واستبداديا 
بحيث كان يقف بالمرصاد لأي بحث علمي أو فلسفي أو منطقي مثل ما كان يحدث 
في الغرب، بمعنى آخر كانت الأنظمة المركزية تعمل بكفاءة، بحيث تمكن العرب من 
إدارة مواردهم الطبيعية والبشرية بصورة رائعة، فتمكنوا من تشييد حضارة مزدهرة 
استمرت لأكثر من قرنين من الزمن، ونظنها فترة قصيرة نسبيا، ولكنها شكلت علامة 

بارزة وصفحة ناصعة في التاريخ البشري لا يمكن إنكارها على كل حال.
الموارد  من  الاستفادة  على  وقادرا  متوازنا  العام  العربي  النظام  كان  لقد 
رافقت  التي  الايجابية  العوامل  واستثمار  جيد،  بشكل  الثروات  وإدارة  والإمكانيات 
حقبة النهضة مما ذكرناه سابقا، فنتج عنها حضارة عربية وإسلامية رائعة، والعكس 
صحيح في كل ما ذكرنا بالنسبة لأوربا في ذلك الوقت، فقد كانت أنظمتها السياسية 
والطغيان،  والهيمنة  الاحتكار  على  تقوم  والعلمية  والدينية  والثقافية  والاقتصادية 
فحوربت كافة أشكال التنوع والتجديد والنقد وسخرت كافة الموارد والإمكانيات 
والثروات لصالح الطبقات الحاكمة فتخلفت واندحرت في نفس الفترة التي كان فيها 

العرب متفوقون وبلادهم مزدهرة ولغتهم العربية هي اللغة العالمية الأولى.
انحدارها الحضاري،  أوربا نهضت وتقدمت وازدهرت وخرجت من  ولكن 



230

وفي نفس الوقت تخلف العرب وسقطوا إنسانيا وحضاريا وعلميا وفي كافة المجالات��� 
1( ويمكن حصر عوامل النهضة الأوربية بعاملين توأمين هما:

* إعادة البناء. 
* تجديد الأنظمة المركزية، وفي طليعتها النظام السياسي والديني والاقتصادي.���

المؤاتية  العوامل  استغلال  قادرة على  والاجتماعي والفكري، بحيث أصبحت 

العربي نحو 30 مليون نسمة، وكان عدد  العالم  العاشر الميلادي كان عدد سكان  القرن  ���	في 
سكان أوروبا في الفترة نفسها 30 مليونا أيضا، ولكن في تلك الفترة تقريبا ولأسباب قال 
عنها المؤرخون إنها أسباب مناخية، شهدت أوروبا ازديادا مطردا في عدد السكان، بينما كان 
الميلادي  القرن الخامس عشر  ثبات عدد سكانه، ومع حلول  يزداد جفافا مع  العربي  العالم 
كانت أوروبا تتخطي حاجز المائة مليون نسمة، في حين لم يسجل العالم العربي إي تغيير في 
عدد سكانه، وفي الوقت نفسه كان »فاسكو دي غاما«  يكتشف رأس الرجاء الصالح، الأمر 
الذي افقد خطوط التجارة القديمة في آسيا أهميتها التجارية، مما سبب انتقال مركز الثقل في 
التجارة العالمية من شرق البحر الأبيض المتوسط إلى  المحيط الأطلسي، أي من الوطن العربي 

إلى أوربا، مما ساهم في تفاقم التخلف والانحطاط الحضاري في الوطن العربي.
���  إن العلمانية لم تقم  فقط بتحرير الدولة والمجتمع من سلطة الاستبداد الديني، بل إنها قامت 
بشيء أعظم وهو تحرير الدين والتفكير الديني من السلطة الكهنوتية الاستبدادية، وكان 
لظهور البروتستانتية اثر جوهري في إعادة تشكيل النظام الديني برمته في العصور المتأخرة، 
بيد إن المذهب الكاثلوكي تماشى أيضا مع التغيير الواسع النطاق في المنظومة الدينية وكافة 
الأنظمة المركزية في أوربا، والله الآن في نظر الكثيرين من اللاهوتيين والروحانيين الغربيين 
في  التفكير  وليس  المستقبل  لرحلة  الاستعداد  في  تتمثل  المؤمنين  ومهمة  المستقبل،  في  هو 
الماضي وسجن الذات الفردية والجماعية في دهاليزه، يقول )جوليو جيراردي( الأستاذ في 
الجامعة السالزيانية البابوية في روما في معرض تعليقه على الفكر الماركسي بعد انهيار الدول 
الشيوعية: »لقد شعرنا نحن المسيحيين واللاهوتيين نتيجة تجاربنا إبان الحرب الباردة ومن 
التناقضات العميقة التي قطعت العلاقات بين المسيحية والماركسية، أننا بحاجة إلى تأكيد 
قيمة مساهمة الماركسية في رؤية المسيحية للعالم وللتاريخ.. إذا كان صحيحاً أن الماركسية 
الإنسانية، بعد تحديثها بعمق، ينبغي أن تشكل أحد مكونات الثقافة البديلة، فمن الصحيح 
أيضاً أن يجري نقد نزيه وقاسٍ في الوقت ذاته لبعض الاتجاهات المسيطرة في اليسار« ويختتم 
مقاله بقوله: »إن  الديانات متورطة في الأزمة الحالية، ولا تستطيع أن تضع نفسها جانباً 

فهي: إما إلى جانب المستغَلين أو إلى جانب المستغِلين«.



231صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

والإفرازات الايجابية المصاحبة لعمليات بناء الأنظمة المركزية، الأمر الذي أصبحت 
فيه أوربا قادرة على النهضة، فتطورت وازدهرت وتقدمت حتى وصلت إلى ما هي 
عليه الآن، ومن الطبيعي القول إن النهضة الأوربية بشكل عام لم تحدث خلال قرن 
الأوربية  الشعوب  عبرها  قدمت  ومتتالية،  متتابعة  قرون  خلال  من  بل  الزمان،  من 
ويمكن  الراهنة،  والإنسانية  الحضارية  نهضتها  بلغت  حتى  الجسيمة  التضحيات 

تلخيص عوامل النهضة في أوربا بما يلي:
1ـ إصلاح أنظمة إدارة الحضارة: وذلك وفق النقاط التالية: 

*   تحول أنظمة الحكم من الملكية المطلقة المستبدة إلى الملكيات الدستورية، ومن 
الجمهوريات الدكتاتورية إلى الجمهوريات الديمقراطية.

*  القضاء على الاستبداد الديني والحكم الكنسي وسيطرة رجال الدين، بحيث 
الدين من شان عام ذو صبغة قانونية وسلطة مطلقة، إلى شان فردي وجماعي  تحول 
يتحرك من خلال قانون عام لا يخضع لسيطرة شريحة أو فئة أو طبقة، ويوفر لكافة 

شرائح وفئات وطبقات المجتمع حريات متوازية.
* القضاء على النظام الإقطاعي وتحول الاقتصاد إلى الرأسمالية برعاية الدولة، 
مع  المجتمع،  طبقات  لكافة  الاقتصادية  الحياة  في  متساوية  وفرص  حقوق  وضمان 
سن قوانين ملزمة للدولة تمنح بموجبها مساعدات ورعاية مالية واجتماعية للفئات 

المحتاجة لإحداث توازن ما بين الطبقات المتعددة.
* بناء النظام الثقافي على أساس حرية الفكر والمعتقد والضمير، وعدم إخضاع 
بالتجربة  وإثباتها  ماورائية،  لمفاهيم  العلمية  والبحوث  والفلسفات  والآراء  الأفكار 

والبرهان والمنطق، ما أدى إلى ازدهار العلوم والمعارف في مختلف مساراتها.
ومفاهيم  وقيم  وتقاليد  عادات  من  يشمله  بما  الاجتماعي  النظام  إخضاع   *
ومسبقات دينية إلى عملية تغيير واسعة جدا، بحيث أصبح الإنسان الغربي )الأوربي 
– الأطلسي( قادرا في إطار نظامه الاجتماعي على الإبداع والتجديد والابتكار والإنتاج، 



232

والتمتع بالحرية الواسعة في شتى المجالات، الأمر الذي جعل النظام الاجتماعي نظاما 
الأولى  بالدرجة  مرتبطة  أصبحت  التي  تعاليمه  تغير  على  وقادرا  ومتسامحا  منفتحا 

بحركة التطور والأعمار والبناء الحضاري. 
من  الحاكمة  المركزية  أنظمتها  وتطوير  تحديث  خلال  من  أوربا  تمكنت  2ـ 

الاستفادة المباشرة من عوامل ازدهار الحضارة التي توافرت لديها وهي كثيرة منها:
* المخترعات الحديثة وأهمها صناعة الورق والطباعة والبارود والبوصلة. 

بين  التجارة  وانتعاش  الأوربية،  التجارية  المدن  وازدهار  التجارة  انتعاش   *
الغرب والشرق وخاصة عبر البحر المتوسط، جعل المدن الأوربية المطلة عليه تشهد 
رخاء اقتصادياً، ساعد على ظهور طبقة غنية استأثرت بالسلطة و تحررت من السيادة 

الإقطاعية.
* استعمال اللغة الوطنية، حيث كانت اللغة اللاتينية وهي لغة العلم والثقافة 
محصورة في رجال الدين، لكن الأوروبيين تنبهوا إلى ضرورة استعمال اللغة الوطنية في 

كل دولة والاهتمام بها.  
* سقوط القسطنطينية، حيث أدى سقوط القسطنطينية إلى هجرة عدد كبير من 
العلماء إلى إيطاليا على وجه الخصوص، وحملوا معهم ما استطاعوا من كتب إغريقية 
مكتبة  في  العثمانيون  منها  تخلص  التي  الكتب  على  علاوة  قديمة،  وأدوات  وتماثيل 
القسطنطينية، وقد عكفوا على ترجمتها إلى اللاتينية، وكان من أهم موضوعاتها تلك 
المتعلقة بشرح فلسفة أفلاطون، والفلسفة الهرمسية المصرية القديمة التي تتحدث عن 
السحر والعلم، وأدت ترجمة هذه الكتب إلى اتساع آفاق المعرفة في أوروبا، فظهرت 
حركة ترجمة واسعة لكنوز معارف العالم القديم، وتم نقلها من اليونانية والعربية إلى 
كثقافة  بعثها  على  والدارسين  والباحثين  والفلاسفة  المفكرين  كافة  وتآزر  اللاتينية، 

وتطويرها ووضعها في قالب جديد ومتميز. 
* إحياء الدراسات القديمة.. إذ إستهوت الدراسات الإغريقية واللاتينية عقول 



233صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

الكثيرين من الأوروبيين حيث وجدوا معظم مجلداتها في الكنائس والأديرة، فعكفوا 
على دراستها وترجمتها إلى اللغات الأوربية المحلية، وبهذا انفتحت نوافذ المعرفة أمام 

معظم طبقات وفئات وشرائح المجتمع الأوربي لأول مرة منذ عدة قرون.
* الترجمة.. حيث شهدت أوربا انفتاح شامل على مختلف العلوم والمعارف التي 
السابقة في الشرق والغرب من خلال ترجمتها وتحليلها وتبوبيها  خلفتها الحضارات 
النتاج  بناء صرح الحضارة الأوربية، ومن بين ذلك كان  منها في  وتهيئتها للاستفادة 
الفكري للعرب��� حيث ترجمت مؤلفات ابن رشد وابن خلدون وابن سينا العقلية���   
والصينيين  والإغريق  والفرس  العرب  والمتكلمين  الفلاسفة  من  وغيرهم 

والهنود.  

التي  الضخامة  من  الصورة  بهذه  ليس  المعاصرة  الغربية  الحضارة  في  العربي  الإسهام  ���	إن 
من  كثير  في  اللاتينية  إلى  المترجمة  العربية  العلوم  اقتصرت  فقد  الباحثين،  بعض  يصورها 
التراث  إلي  انطلاق  نقطة  للغرب  شكلت  التي  العقلانية  الكتابات  بعض  على   الأحيان 
الإغريقي الفلسفي والفني، والحضارة العربية نفسها كانت في احد وجوهها نتاج الترجمة 
الثالث  القرنين  العربية لم تدم أكثر من قرنين، وبالتحديد في  اليونانية، لكن الحضارة  عن 

والرابع الهجريين فقط، بينما تمتد جذور الحضارة الأوروبية إلى القرن الخامس قبل الميلاد.
���	لقد كان أمثال هؤلاء خارج الثقافة العربية، حيث رفضوا ولفضوا، فابن رشد أحرقت كتبه 
في معظم أنحاء العالم العربي، ولم ينجوا منها إلا القليل، ومن ضمنها ما تم نسخه باللغة 
الطويلة،  التفكيرية  الغرب وسار على هديها في مسيرته  التي درسها  اللاتينية، وهي تلك 
واهم ما نهله الفكر الغربي )الأوربي والأطلسي ( من ابن رشد فكرة التوفيق بين الشريعة 

والفلسفة، والوحي والعقل، واقتبس  من ابن سيناء آراؤه في العقل والمنطق والطب.
حتى  رشد  ابن  يهاجم  ظل  الاكويني  توما  القسيس  إن  ملاحظة  يمكن  أخرى  ناحية  من  	
تمكن من استصدار مرسوم كنسي في سنة 1270م يدين ابن رشد وأفكاره ويحرم تداولها، 
في تطابق مع الإمام الغزالي الذي ناوئ ابن رشد العداء واصدر بحقه الفتاوى وحرض 
عليه السلطات حتى تمكن من إحراق كتبه وحظرها، إلا إن الفارق الجوهري هو  إن أوربا 
تمكنت في النهاية من القضاء على سلطة الاستبداد الديني وأعلت من مكانة العقل، بينما 
ظلت فتاوى الغزالي مهيمنة على كافة أوجه الحياة في العالم العربي حتى يومنا هذا، حتى 
قال بعض المفكرين إن نكسة الأمة العربية الحقيقية بدأت منذ انتصار الغزالي على ابن رشد 

وإحراق كتبه، حيث لم تقم للعرب قائمة من ذلك الحين.



234

من خلال كل هذا السرد نستنتج ما يلي:
من  يتجزأ  لا  وجزء  الحضارة،  تدير  التي  الأنظمة  إحدى  يمثل  الدين  إن  1ـ 
الأنظمة المركزية في كافة الحضارات والأمم والشعوب دون استثناء، وان كان دوره 

متفاوتا بين حضارة وأخرى.
إلى عوامل عديدة، جوهرية وعرضية،  تعود  الحضارات  انهيار  أسباب  إن  2ـ 
ولا يمكن حصرها بنطاق معين أو عوامل معينة أومحددة، بيد أنها مرتبطة بالأنظمة 
الحاكمة بشكل أو بآخر، فقد يكون السبب صراعات دينية أو سياسية أو اقتصادية أو 

ثقافية أو بها كلها، وقد تأخذ أبعادا وأشكالا متعددة ومتنوعة ومختلفة. 
3ـ لا يمكن القول إن الدين هو سبب من أسباب انهيار الحضارة، بنفس المنطق 
منها  بد  لا  أنظمة  الانهيار، لأنها  أسباب  من  سبب  الدولة  بان  يقال  أن  يمكن  الذي 
بالدين  المتصلة  العوامل  إنما  الحضارة،  ونتاج  ومكتسبات  وعوامل  مقومات  لإدارة 
والصراع  المذهبي  والتطرف  الديني  التعصب  كاستفحال  بالاقتصاد،  أو  الدولة  أو 
الطائفي، وضعف سلطة الدولة وتراجع دورها وتفشي الفساد في أجهزتها، أو التخلف 
التقني أو الفساد الاقتصادي وسوء إدارة الموارد، أو الصراعات العسكرية مع الدول 
الأخرى أو الكوارث الطبيعية، كلها تعتبر أسباب وعوامل ومسببات ضعف وانهيار 

هذه الحضارة أو تلك بشكل عام أو خاص. 
                                



235صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

الفصل الثالث

البيئة العربية

ن�ساني المعا�صر يديولوجي والفكر الإ بين الموروث الأ

الدولة  وسقوط  المغولي  الغزو  مند  وتحديدا  طويلة  قرون  منذ  العرب  يعاني 
العباسية والفاطمية وأفول الحضارة العربية في الأندلس وانقسام العالم العربي إلى دول 
يعيشها حتى  يزال  ما  وممالك مختلفة ومتنازعة من سقطة حضارية وإنسانية مدوية، 
الآن، ولعل حقبة الخلافة العثمانية التي استمرت زهاء ال600 سنة خففت قليلا من 
في  العتيدة  القوية  دوله  وانهيار  سقوط  بعد  العربي  العالم  اجتاحت  التي  الأزمة  حدة 
الخلافة  ومتنازعة، حيث حالت  أقطار ضعيفة  إلى  والأندلس، وتحوله  بغداد ومصر 
والمملكة  كالبرتغال  أوربا  في  النامية  القوى  بيد  العربية  الأقطار  سقوط  من  العثمانية 
والفكري  الاجتماعي  والاتصال  القومية  اللحمة  من  حالة  وإيجاد  وفرنسا،  المتحدة 
الخلافة  إن  إلا  العربية،  الأقطار  أبناء  بين  عام  بشكل  والإنساني  والثقافي  والأدبي 
العثمانية كانت دولة حربية  ذات نظام سلطوي تيوقراطي يميل إلى القومية التركية ولم 
يحقق للوطن العربي أية انجازات حضارية وتنموية يعتد بها، بل كانت دولة الخلافة 
وتغطية  الحربي  مجهودها  لصالح  العربية  الأقطار  وثروات  مقدرات  تستغل  العثمانية 



نفقات أجهزتها الحكومية المدنية منها والحربية، ولم تكن مهتمة كثيرا بالتنمية الإنسانية 
للدول  القصيرة  العهود  من  كان  كما  والأدبية  والثقافية  والتقنية  والعلمية  والحضرية 
العباسية والأموية )الدمشقية والأندلسية( والفاطمية، ومن أمثلة ذلك إن في القاهرة 
قبل الحكم العثماني  عام 1517م أكثر من 70 مدرسة علمية أنشئها المماليك، إلا إن 
الحكم العثماني أغلقها جميعها وأبقى فقط على الأزهر الذي تولى تدريس اللغة العربية 
المتأخرة  العهود  في  إلا  العثمانية  البلاد  تدخل  لم  والمطبعة  التقليدية،   الدينية  والعلوم 

بسبب معارضة السلطات الدينية لها.��� 
حيث إن النظام الديني العثماني كان قائما على التقليد والتبعية، والقوانين المدنية 
وإغلاق  الفلسفي  الفكر  استبعاد  وعلى  وجامدة،  تقليدية  دينية  أسس  على  وضعت 
باب الاجتهاد، كما عمدت السلطات إلى إهمال اللغة العربية واعتماد اللغة التركية في 
معاملات الدولة، مما أذى إلى ضعفها، فساهم ذلك بشكل مباشر وغير مباشر في تأخر 

الشعوب العربية وتخلفها. 
التمييز  سياسة  ممارسة  في  العثمانية  الدولة  بدأت  العشرين  القرن  إطلالة  ومع 
والاضطهاد العرقي والاستنزاف  الاقتصادي بحق العرب والأقطار العربية، مما دفع 
مكة  حاكم  حسين  الشريف  رأسهم   وعلى  الصاعدة  السياسية  الشخصيات  ببعض 
العثمانية  الدولة   منه للانفصال عن  الكبرى، في محاولة  العربية  الثورة  بإعلان  أنداك 

��� حاول بعض السلاطين العثمانيين تجديد مؤسسات ونظم الدولة العثمانية، إلا إن ما أصابها 
كان  محمود  السلطان  اتخذها  التي  الأمور  أخطر  ومن  تجاوزه،  بالإمكان  يعد  لم  دمار  من 
تقليص صلاحيات علماء الدولة وفقهائها، فسحبت من أيديهم إدارة البلديات والأقضية 
والمدارس، ولم يبق تحت إدارتهم سوى المدارس التي تدرس الدين ومحاكم الحقوق المدنية 
المدارس  معلمي  لتخريج  رشدية«  »مدارس  أسست  التعليم  مجال  وفي  الدين،  وأمور 
والزراعة  والطب  البحرية  بمدارس  للالتحاق  طلابها  تعد  مدارس  وأنشئت  الابتدائية، 
البعثات العلمية إلى أوروبا لأول مرة في  والهندسة والمدفعية، وأكثر السلطان من إرسال 
تاريخ الدولة العثمانية، وظهرت في عهده أول جريدة تركية، واتخذ عدة  إجراءات أخرى 
عديدة، إلا إنها في نهاية الأمر لم تحدث الأثر المطلوب في إعادة قوة الدولة العثمانية وسارت 

الدولة إلى حتفها بعد ذلك بقرنين من الزمان. 

236



وإقامة دولة عربية مركزية واحدة تمتد على اكبر مساحة من الوطن العربي، تحقق للعرب 
نهضة جديدة يستعيدون بها دورهم الذي لعبوه سابقا أثناء ما كانت أوربا غارقة في 
عصور الظلام، إلا إن الثورة فشلت وظهرت نتائجها المدوية بعد انهيار سلطة الخلافة 
العثمانية حيث وقعت معظم الدول العربية تحت الاحتلال الغربي البريطاني والايطالي 
والفرنسي، ولم تستقل معظم الأقطار العربية إلا بعد النصف الثاني من القرن العشرين، 
وانقسم العالم العربي بذلك إلى حوالي عشرين دولة قطرية، تعاني جميعها دون استثناء  
التراجع  من  عام   800 من  لأكثر  امتداد  يعتبر  مريع،  وأنساني  حضاري  تخلف   من 

والانحدار في مختلف المجالات والأصعدة والميادين. 
وقصيرة  محدودة  كانت  العربي  الازدهار  فترات  أن  المؤرخين  معظم  يقول 
وفي حال جمعها فإنها لا تتجاوز ال250 عام فقط، وهي فترة قصيرة ومحدودة  على 
وكانت  الازدهار،  من  اليسير   النزر  إلا  الإسلام  قبل  العرب  يحقق  ولم  حال،  كل 
تابعتان  وسوريا  العراق  في  الجاهلي  العصر  في  شيدتا  اللتين  العربيتين  الحاضرتين 
في  العربية  القبائل  ظلت  بينما  مستقلتين،  تكونتا  ولم  والبيزنطية  الفارسية  للمملكتين 
العرب  بدائي ومتخلف، فالإسلام جمع  الحجاز واليمن ترزح تحت وطأة نظام قبلي 
بهما  تمكنوا   مركزيا،   دينيا  نظام  لهم  واوجد  الوقت،  بعض  واحدة  مركزية  دولة  في 
من بناء منظومة اجتماعية واقتصادية وثقافية وفكرية وعلمية أطلق عليها المؤرخون 
السياسية  الصراعات  بالكثير من  أنها كانت مشوبة  إلا  أو إسلامية«  »حضارة عربية 
والطائفية والمذهبية المهولة، وسرعان ما انقسمت الدولة الإسلامية العربية المركزية 
إلى العديد من الممالك والدول والإمارات، وسقطت بعد فترة وجيزة الدول العربية 
الكبرى التي كانت تدير الصرح الحضاري العربي، كدولة الخلافة العباسية والفاطمية 
والأموية الأندلسية،  وعلى مدى أكثر من 800 من السقوط الحضاري العربي خرجت 
العديد من الشخصيات والتيارات الدينية والفكرية والسياسية التي حملت على عاتقها 
مشروع النهضة العربية، وسعت وحاولت وجاهدت في سبيل هدف واحد فقط هو 



238

بناء منظومة حضارية جديدة للوطن العربي والإسلامي بشكل عام، إلا إن جميع هذه 
المحالات فشلت في التأسيس لهذه الحضارة، فضلا عن البدء في بنائها، وظلت عوامل 
ومظاهر التخلف الشاملة حاضرة ومتجسدة في كافة الاتجاهات وعلى مختلف الأصعدة 
وفي جميع أنظمة الحكم المركزية في البيئة العربية، وكانت أكثر الحقول تضررا منظومة 

التعليم والبحث العلمي في شتى أغراضه ومجالاته العلمية والطبيعية والإنسانية. 
على  قادرة  مركزية  أنظمة  العربية  لامته    محمد  الكريم  النبي  أسس  لقد 
الاستفادة من مقومات وعوامل  النهضة والبدء بتشييد حضارة عربية إسلامية وكتابة 
تاريخ عربي وإسلامي ضخم، وتكوين امة حية وناهضة تمتلك الرؤية والهدف، فقد 
الإنسانية   والحقوق  للقيم  المناوئة  والتقاليد  العادات  من  الكثير  على  بدين قضى  جاء 
لصالح تعاليم قادرة على العطاء وتؤسس للعدالة والمساواة، وتكون لبنة متينة لدولة 
الأنظمة  تأسيس  تم  والسياسي،  الديني  النظامين  وبهذين  والاستمرار،  للحياة  قابلة 
العرب  وتمكن  عليها،  بناء  والحقوقية  والاقتصادية  والفكرية  والثقافية  الاجتماعية 
بأنظمتهم المركزية الجديدة من تشييد حضارة أوجدت بصمة متميزة على صفحات 
حضارته  في  الغرب  سيما  لا  بعد،  فيما  الآخرون  منها  واستفاد  البشري،  التاريخ 

المعاصرة.
وقد انتاب العرب والمسلمين ما انتاب غيرهم من الأمم والشعوب من صراعات 
على سلطة الأنظمة المركزية وأحقية هذا النظام أو ذاك في الحكم والإدارة، لقد كان 
لب الصراع ومحوريته في الأمة العربية وما يزال منذ وفاة النبي  وحتى يومنا هذا 
المرير  الصراع  الغرب هذا  بينما تجاوز  النظام«  »بالصراع على  يمكن تسميته  ما  حول 
وانتقل لمرحلة »التنافس من داخل النظام« حيث تمكنت الشعوب الغربية )الأوربية 
التيارات المختلفة،  التوفيق ما بين  والأطلسية( من بناء نظام واسع ومرن، قادر على 
السلطة  إدارة  لمنظومة  وفقا  التيارات  كافة   إدارته  على  ويتداول  يتعاقب  أن  ويمكن 

الحالية المعروفة بـ »الديمقراطية«. 



239صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

إن العرب لم يتمكنوا من تجاوز هذه المعضلة الخطيرة وظلوا حتى هذه اللحظة 
يتعاركون فيما بينهم حول دائرة الصراع على النظام، حيث ترى كل فرقة أحقيتها في 
فرض نظامها الديني والسياسي على الأمة، وبالتالي على بقية الأنظمة المركزية الحاكمة 
المتوافقة مع  الحقة   الفرقة  إنها هي  فرقة  المختلفة، وتعتقد كل  ودوائرها ومؤسساتها 
الفرق والاتجاهات والآراء  بقية  وان  ونواميسه،  الكون وسننه  الخالق وحقيقة  رضا 

باطلة ولن ينتج عنها سوى المزيد من الضعف والهوان.
إلى  العرب  من  الساحقة  وأغلبيتهم  المسلمون  انقسم    النبي  وفاة  بعد 
فرقتين، الأولى ترى إن نظام  الحكم بعد النبي الكريم  يتمثل في الشورى، وان 
الخليفة يختاره مجلسا مكونا من صحابته وأهل بيته، والثانية ترى إن السلطة يجب إن 
تكون محصورة في آل هاشم فقط وتحديدا في آل عبد المطلب ونسل النبي  من ابنته 
فاطمة الزهراء، ومن البديهي القول إن كلا الاتجاهين حمل كل منهما وجهة نظر مخالفة 
ومتعارضة في بعض التفاصيل والجزئيات في النظامين الديني والسياسي، أي تعارض 
في هيئة وصفة وشكل النظامين الديني والسياسي اللذان من المفترض أن يسودا، وها 
وهما  والسنة(،  )الشيعة  رئيسيتين   فرقتين  إلى  المسلمون  انقسم  فقد  فعلا،  حدث  ما 
بطبيعة  ويختلفان  العصر،  هذا  في  الإسلامي  العالم  أغلبية  تشكلان  اللتان  الطائفتين 
نظامي الحكم  التاريخية والفقهية والعقائدية، ومن أهمها  القضايا  الحال  في كثير من 
السياسي والديني، فالسنة اعتقدوا  بشورى الحكم وفرعيته، فهو من  حق أي شخص 
توصله الظروف والملاحم إليه وفقا لقواعد وتعاليم حددها الفقهاء، بينما يرى الشيعة 
 فقط، وان أي نظام حكم آخر   النبي  بيت  السلطة هي لآل  إن  المبدأ  من حيث 
بعد  باب الاجتهاد  فتح عندهم  الآراء حتى  نظام غير  شرعي، وظلوا على هذه  هو 
انقضاء عصر الأئمة  وقالوا بشرعية النظام السياسي إذا ما توفرت فيه بعض الشروط، 
والعقائدية  الفقهية  والتنافرات  الانشقاقات  من  الكثير  انبثقت  الاختلاف  هذا  ومن 
والتاريخية حتى اليوم، وكل من الطائفتين تدعي الأحقية المطلقة والصواب المحض 



240

فيما تؤمن به وتعتقده.
وخلال أكثر من 1400 عام ظهرت مئات الفرق والمذاهب الفقهية والعقائدية 
لتيارات دينية  لأسباب وعوامل مختلفة ومتعددة ومتنوعة،  وعادة ما تتكون واجهة 
وسياسية معادية للسلطة القائمة في هذا القطر أو ذاك، وقد مرت على الأمة العربية 
والإسلامية بشكل عام فترات استقرار لصالح سيادة منظومة سياسية وبالتالي دينية 
بعض  في  وذلك  العربية،  الحضارة  لقيام  مهدت  وثقافية  وفكرية  وعلمية  واجتماعية 

مراحل العهدين الأموي والعباسي، والفاطمي والأندلسي.
لعل اخطر ما دونته كتب التاريخ العربي من الصراع المحتدم على النظام السياسي 
وبالتالي النظام الديني  أيضا هو مقتل الخليفة الثالث عثمان بن عفان، وما أعقبه ذلك 
الوقائع  والشام، في  والعراق  الحجاز  أبي طالب  في  ابن  ثورات على خلافة علي  من 
المعروفة )الجمل وصفين والنهروان( وخروج  الشام عن سيطرة الدولة الإسلامية، 
وقد ظهرت في عهد حكم الإمام  علي فرقة الخوارج، الذين خرجوا على كل من علي 
للطرفين،  مخالفا  وعقائديا  وفقهيا  دينيا  مسلكا  وسلكوا  الشام  في  ومعاوية  بالكوفة  
وكان منهم ابن ملجم الذي كان على رأس فرقة كلفت بقتل كل من علي ومعاوية، 
إلا أنها أصابت الأولى ولم تصب الثاني، وظل الخوارج فرقة خارجة عن طاعة كافة 
الحكومات التي حكمت العالم العربي، ابتداء بحكم الخليفة الرابع علي ابن طالب وما 
تلاه من المدة القصيرة لحكم نجله الحسن ) 6 أشهر ( وحكم الأمويين، وقد انقسموا 
إلى فرق متعددة ومختلفة، وقد قامت لهم دولتان، ألأباظيين في »تاهرت«، والصفرية 

في »سجلماسة«.
ومن أهم الثورات التي سعت لتغيير الأنظمة المركزية في البيئة العربية ثورة  سبط 
الرسول الحسين ابن علي، التي هدفت إلى إقامة نظام سياسي وديني جديد مختلف تماما 
عن ما شيده الأمويين، إلا إن الثورة  أخفقت وقتل جميع من ناصروها، وفي مقدمتهم 
الحسين مع جمع من أهل بيته وأصحابه في واقعة كربلاء الشهيرة عام 61هـ،  إلا إن 



241صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

صدى ثورته ظلت فاعلة وحية، وكانت منطلقا لقيام العديد من الثورات ضد الحكم 
إقامة نظام سياسي وديني  الأموي  وجميعها حملت في طياتها هدف مركزي إلا وهو 
الذي  الثقفي،  يوسف  بن  المختار  كثورة  الأمويون،  إدارة  السائد تحت  للنظام  مغاير 
انبثقت عنه فيما بعد فرقة الكيسائية، وهي فرقة شيعية تقول بإمامة ابن الحنفية )احد 
أبناء الإمام علي( وقد عمل المختار بن يوسف الثقفي على قتل المئات ممن شاركوا في 
حرب الحسين بن علي فالتف حوله الكثير من الناس، وقد قتله مصعب بن الزبير بأمر 
أخيه عبد الله بن الزبير، الذي كان معارضا هو الآخر للحكم الأموي، وحكم الحجاز 
بأمير  المؤرخون  من  الكثير  ولقبه  الشام،  وأكثر  وخراسان  والعراق  ومصر  واليمن 
الثقفي، ومنها  السياسي والديني الحجاج بن يوسف  المؤمنين، وقد قضى على نظامه 
أيضا ثورة زيد بن علي بن الحسين الذي قتل في عهد هشام بن عبد الملك، وهو مؤسس 

فرقة الزيدية، وهي فرقة شيعية قريبة في تعاليمها من المذاهب الإسلامية السنية.
سعت  وجميعها  الأموي  الحكم  على  خرجت  التي  الثورات  من  الكثير  وهناك 
سقط  حتى  تستعر  الثورات  وظلت  للأمويين،   مغاير   وسياسي  ديني  نظام  لإنشاء 
وتحديدا  محمد  لأهل  الثار  شعارات  حملوا  الذين  العباسيين،  يد  على  الأموي  الحكم 
الحسين وأهل بيته في كربلاء، وتمكنوا من حشد صفوف أنصار بني هاشم بمختلف 
فروعهم وتمكنوا من إسقاط الحكم الأموي عام 132هـ  وتشييد نظام سياسي جديد 
تحت قيادة آل العباس، إلا إن الثورات على العباسيين سرعان ما اشتعلت فقد خرج 
على المنصور في المدينة المنورة محمد بن النفس الزكية، وهو علوي من نسل الحسن وقد 
دعا إلى الخلافة لنفسه ولأهل البيت عامة، وخرج من الكوفة أخوه إبراهيم بن عبد 
الله بن الحسن، وكلاهما في النهاية من الشيعة الذين يخالفون مذهب العباسيين، وقد 

قتلا في المعارك ودحرت ثورتيهما.  
في غرب إفريقيا خرج إدريس الأصغر عام 170هـ وشيد دولة مناوئة للعباسيين، 
كذلك  وظهرت  الزمن،  من  مدة  بعده  دولته  وبقيت  فقتله  الرشيد  عليه  احتال  وقد 



242

الدولة القرمطية، التي كانت في بداية أمرها عبارة عن حركة سياسية دينية تفرعت من 
الفرقة المباركية )إحدى شعب المذهب الاسماعيلي المنتمي للطائفة الشيعية(، وتمكنت 
من نشر عقائدها وأفكارها من خلال تأسيسها لنظام ديني ساهم في انتشاره وسيادته 
الدعاة الذين أرسلوا لحواضر عديدة في الجزيرة العربية والعراق والشام، وتأسيسهم 

لنظام سياسي ساد لأكثر من قرن من الزمان.
إن الصراع كان وما يزال على شكل وماهية النظام السياسي والديني الذي يجب 
أن يسود، ورغم نشوء  عشرات الأنظمة السياسية في حقب التاريخ العربي المختلفة، 
إلا إن كافة أنظمة الحكم في مختلف أنحاء العالم العربي لم تستطع فرض هيمنة مطلقة 
وولاء تام في صفوف شعوبها، فكان في صفوف كل شعب اتجاهات سياسية مناوئة 
للنظام الحاكم بشكل من الأشكال، إلا إن هذه الاتجاهات تظهر كتيارات وحركات 
معارضة ويسعى أنصارها لفرضها كأنظمة  حكم بديلة إذا مع أصاب النظام الحاكم 

عوارض الضعف والانحلال التي تؤدي إلى عدم قدرته على أداء مهامه وواجباته.  
الحكم  على  خرج  فقد  ألأخرى،  هي  ثورات  الفاطمية  الدولة  على  وقامت 
الفاطمي الشيعة أبي يزيد مخلد بن كيداد الزناتي صاحب ثورة الحمار، الموالي للأمويين، 
القضاء عليها بعد 13 عاما من الصراع، وفي أواخر  الفاطمي من  وقد تمكن الحكم 
عهد الدولة الفاطمية قامت الدولة السلجوقية التي استولت على أجزاء واسعة من 
الشام ومناطق عديدة كانت خاضعة للفاطميين، وفي النهاية قضى على الدولة الفاطمية 
مؤسس الدولة الأيوبية السلطان صلاح الدين الأيوبي محرر القدس، ويروى عنه انه 
أسس قلعته الشهيرة بعيدا عن القاهرة لان اغلب سكان القاهرة في ذلك الوقت كانوا 

ما يزالون موالين للفاطميين ويعتنقون المذهب الاسماعيلي. 
وفي أحيان أخرى كانت الثورات السياسية من داخل البيت السياسي والديني 
الحاكم، وكان الثائرون يتهمون الحاكم بمخالفته للدين، ويجعلون ذلك مبررا للثورة 
عليه، كالسلطان العثماني سليم الثالث الذي عزل من منصبه عام 1807م بانقلاب 



243صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

ابيض استنادا إلى فتوى من مفتي الديار العثمانية، الذي اتهمه بأنه غير صالح للملك 
لأنه »فرض على المسلمين أنظمة الكفار وأدخل نظامات الإفرنج وعوائدهم، وأجبر 

الرعية عليها«.
يعتنقون  الخلفاء  من  السياسي  النظام  على  القائمين  كان  أخرى  أحيان  وفي 
تتمثل  سياسية،  ومكاسب  مصالح  تحقيق  اجل  من  قبلهم  كان  لما  مغايرا  دينيا  نظاما 
كما  لحكمهم،  الاستقرار  وتحقيق   السلطة  مفاصل  على  الشامل  الاستيلاء  في  اغلبها 
كان من الأمويين عندما حظيت أفكار المرجئة بالدعم الإعلامي والسياسي من قبل 
بعض خلفائهم، الذين أمروا بنشر أفكار هذه الفرقة وإذاعتها بين الناس، وقد كانت 
معتقدات المرجئة بشكل عام تصب في صالح تحقيق مشروعية حكمهم وتدعوا الناس 
إلى ترك ما اقترفوه وما قد يقترفوه من مخالفات للشرع أو جرائم حرب أو أية انتهاكات 
لحق الرعية إلى الله سبحانه وتعالى، فهو وحده الذي يحكم بين عباده يوم القيامة وليس 
لأحد أن يحاسبهم أو يحكم عليهم بشيء، حتى قيل في الأثر »الإرجاء دين الملوك«.   

وفي زمن هارون الرشيد نبغت المعتزلة ونشطت حركتهم الفكرية وثاروا على 
بشكل  الدينية  الأوساط  في  سائدا  كان  الذي  والعقائدي  والفلسفي  الديني  الجمود 
عام، حتى تولى المأمون الذي كان يميل إلى حرية الفكر، وبذلك استطاع المعتزلة أن 
ومن  والإجلال،  الإكبار  بعين  له  وينظرون  منه  يتقربون  فراحوا  نشاطهم،  يواصلوا 
جانبه كان مذهبهم من اقرب المذاهب إلى نفسه، فما كان منه إلا أن قربهم من سلطته 
فأصبحوا ذو نفوذ في قصره، واستمروا على هذا المنوال في عهدي المعتصم والواثق إلى 

أن جاء المتوكل، الذي اعرض عنهم، فبذا مذهبهم بالضعف وفقدان البريق.
ومن المذاهب التي دعمها الأنظمة السياسية »الجبرية« والجبر كما عرفه المتكلمون 
هو نفي الفعل عن العبد وإضافته إلى الرب، وقد نالت هذه العقيدة استحسان بعض 
تكون  قد  التي  سياساتهم  لتبرير  شرعيا  كمسوغ  اتخذت  حيث  الأمويين،  الخلفاء 

متعارضة مع التعاليم الدينية والقيمية. 



244

في نهاية الأمر فان الكثير من المذاهب الإسلامية المعاصرة ما كانت لتسود لولا 
مساندة الأنظمة السياسية لها وفرضه بالقوة، فالمذاهب الإسلامية السنية فرضت في 
زمن العباسين وأصبحت المذاهب الرسمية التي تنظم عمل أجهزة القضاء والتعليم 
والجبر  بالإكراه  إيران  في  فرض  الجعفري  الشيعي  والمذهب  الدولة،  شئون  وسائر 
حيث كان  الإيرانيين يعتنقون قبل حكم الصفويين المذاهب السنية  الأربعة، وتذكر 
كتب التواريخ أن سلطات الدولة الصفوية كانت تخير الإنسان الإيراني بين التشيع أو 
السنية والصفوية الشيعة حروبا وصراعات  العثمانية  الدولتين  السيف، وكان ما بين 
الأمتين   في  الطائفية  والنزاعات  المذهبية  الانقسامات  حدة  زيادة  إلى  أفضت  مدوية، 
العربية والاسلامبة، وساهمت في ضعف العرب والمسلمين وتفاقم تخلفهم الإنساني 

والحضاري. 
وهكذا يمكن ملاحظة أن الصراع في عالمنا العربي ظل مستعرا حتى هذا اليوم، 
ويتركز حول طبيعة النظام السياسي والنظام الديني الذي يجب أن يسود، وحتى هذا 

اليوم لم ينتهي هذا  الصراع ولم يخرج من دائرته العرب حتى يومنا هذا.
الشخصيات  من  الكثير  العربي  التاريخ  مدى  على  ظهرت  آخر  جانب  من 
بالقلم والفتوى والعلم في سبيل إصلاح  ناضلت  التي  المدنية والدينية،  الإصلاحية 
نظر متكاملة  العربية، وقد كانت في حقيقتها تحمل وجهة  البيئة  المركزية في  الأنظمة 
في شان جهازي الحكم الديني والسياسي، إلا إن معظم هذه الشخصيات عمدت إلى 
النضال المدني ولم تلجا إلى مواجهة الأنظمة الحاكمة عسكريا في سبيل فرض آرائها، 
وظلت معظم هذه الشخصيات تناضل بالطرق والوسائل السلمية، إلا أنها غالبا لم 
تسلم من أذى حكام الأنظمة السياسية الذين  كانوا يعمدون إلى تصفية أي معارضة 
لحكمهم  مهما كان سلميا، ولا يحمل أي بدرة للتمرد والعصيان، من أبرزهم الإمام 
موسى الكاظم، الذي قتل في بغداد بأمر من الخليفة هارون الرشيد، وقد كان عالما 
زاهدا، وأحد أئمة الإمامية الاثنا عشرية،  وقد اعتقله الرشيد لسنوات عديدة،  رغم 



245صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

كبر سنه وعلمه وفضله، وكان يدعوا إلى مكارم الأخلاق والزهد عن الدنيا،  والعدل 
مغاير  آخر  مذهبا  وتزعمه  لاعتناقه  ولكنه  والفضائل،  القيم  من  وغيرها  الرعية،  في 
لم  الذي  حنبل،  ابن  الإمام  ومنهم  باغتياله،  الرشيد  أمر  حتى  سجن  السلطة  لمذهب 
العباسين،  سجون  احد  في  استشهد  حتى  فعذب  المأمون  أمر  كما  القران  بخلق  يقل 
ومنهم ابن تيمية، الملقب بشيخ الإسلام، الذي كانت له فتاوى وآراء مخالفة للفتاوى 
والعقائد التي كانت سائدة في عصره، كما انتقد حكومات زمانه أيضا، ولكن كان كل 
ذلك بالقلم واللسان فسجن أكثر من خمس مرات، إحداها كان بسبب جداله في بعض 
العقائد كالعرش وأسباب نزول بعض آيات القران، وسجن ذات مرة لتأليفه كتاب  
»الاستغاثة«  الذي حرم من خلاله الاستغاثة بالأموات مطلقا وان كانوا أنبياء أو عباد 
صالحين، وسجن في المرة السادسة لمجادلته في مسالة » الحلف بالطلاق« أما تصفيده 
الأخير فاستمر لأكثر من عامين ونصف، خرج بعدها محمولا على الأكتاف من سجن 
القلعة بالقاهرة ليدفن في مثواه الأخير، وكان ذلك بسبب تأليفه كتاب »زيارة القبور  

والاستنجاد بالمقبور« الذي حرم عبره زيارة القبور والتوسل بأصحابها.
قرطبة  قضاة  قاضي  الأندلسي،  محمد  بن  أحمد  بن  محمد  رشد،  ابن  ومنهم 

والفيلسوف العربي الكبير،  الذي اتهم بالكفر والضلال، فأمر الخليفة المنصور.���
بحرق كتبه وإبعاده إلى بلدة »اليسانه« وهي بلدة صغيرة بجانب قرطبه، واغلب 
سكانها أنداك من اليهود، كما أمر بحظر الاشتغال بالفلسفة والعلوم العقلية، إلا إن 
ذلك لم يستمر طويلا حيث عاد ابن رشد محضيا عند المنصور مرة أخرى حتى وفاتهما 

في عام واحد )1198م(. 
ومنهم احمد بن نصر الخزاعي الذي كان من المنشغلين بعلوم الحديث، واحضر 
مقيدا إلى بغداد في حضرة الخليفة العباسي الواثق بالله، الذي كان يميل إلى المعتزلة، 
فسأله عن القران ورؤية الله وحاججه في ذلك ثم قتله  صلبا، وظلت جثثه مصلوبة 

��� أبو يوسف يعقوب المنصور احد خلفاء دولة الموحدين.



246

زهاء ست سنوات حتى أمر به المتوكل ودفن. 
*****

لم  يقتصر الأمر في الواقع العربي على قمع النظام السياسي للتيارات التي لا تعتقد 
بأحقيته في الإدارة والسلطة وفساد النظام الدينية والاجتماعية والاقتصادية والثقافية 
وبالتالي  يديرها،  من  بالضرورة  لها  الأنظمة  هذه  كل  إن  بل  وحسب،  تسانده  التي 
القائمين على إدارتها يخوضون في حلقات لا حدود  لها من الصراع اللامتناهي  فان 
ليكون  والتغيير،  للإصلاح  الداعية  والأفكار  الأيدلوجيات  معتنقي  من  غيرهم  مع 
الصراع في البيئة الحاضنة صراعا عبثيا وشاملا لا حدود له، يكون ضحيته الحضارة 
بمحتوياتها ومقوماتها وعواملها، وحاضر الأمة ومستقبلها، وتكون النتيجة في النهاية 

امة متخلفة وتهاوي إنساني وحضاري مريع. 
وحسبنا أن هذه ظاهرة طبيعية بقياس تلك الأزمنة، حيث لم تكن البشرية قد 
وصلت بعد إلى تلك المرحلة التي انتجت من خلالها نظاما ينقلها من مرحلة  الصراع 
على النظام إلى الصراع داخل النظام، فها  هي  بلدان وأقطار العالم الأول والثاني تتمتع 
شعوبها بالرخاء وحرية الاعتقاد في شتى اتجاهات الحياة، بيد أن عالمنا العربي ما يزال 
من  كل  إن  حيث  النظام،  على  الصراع  وهي  ألا  خطيرة  إشكالية  وطأة  تحت  يرزح 

الحاكم والمحكوم 
يعتنقان عقيدة دينية أو سياسية أو فلسفية يراها كل منهما حقا مطلقا، فيحاول 
الحاكم فرضها بالقوة والغلبة، بينما قد يحاول المحكوم الذي يعتنق رأي مغايرا لعقيدة 
السلطة فرض رأيه إن سنحت له الفرصة، ليعيش الحاكم الرغبة الجامحة الدائمة في القضاء 
على أي معارضة، مهما كانت سلمية وغير عنفيه، لخوفه من تحولها إلى معارضة تسعى 
للقضاء على نظام حكمه، وذلك لافتقاد الدول والممالك العربية في ذلك الزمان للنظام 
ذلك  يشكل  أن  دون  من  والتعاليم  والأفكار  الآراء  كافة  استيعاب  من  يمكنها  الذي 

خطرا على الأنظمة المركزية الحاكمة، ومؤسساتها وامتداداتها الإنسانية والاجتماعية. 



247صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

****
بعد انهيار الحكم العثماني وتعرض الأقطار العربية للاستعمار، ومن ثم تحررها 
والإنسانية  الحضارية  المسيرة  كانت  الأخرى،  تلو  واحدة  والانتداب  الاحتلال  من 
الصراعات  مراحله  أكثر  شابت  الذي  التليد  لماضيهم  امتدادا  سوى  ليست  للعرب 
مسيرة  الآن   تعيش  العربية  والبلدان  فالشعوب  والاضطرابات،  والفتن  والنزاعات 
يزالون  ما  العرب  إن  حيث  هذا،  يومنا  حتى  السنوات  مئات  منذ  مستمرة  تاريخية 
الفكرية  التيارات  ظهور  مع  وحتى  الحضارة،  إدارة  أنظمة  على  بينهم  فيما  يتنازعون 
كل  حمل  فقد  المضمار،  هذا  في  جوهري  أو  حقيقي  اختلاف  أي  يحدث  لم  والتنويرية 
أتباع تيار سياسي أو أيديولوجي على عاتقهم هم الوصول إلى السلطة وتطبيق نظامهم 
الحضاري واعتبار كل من يخالفهم فيه معاديا للشعب والأمة ولفكر النهضة والقوة 
والتحرر من التخلف، انه نفس الخلل ونفس الإشكالية العميقة التي تعاني منها البيئة 

العربية، أي عدم قدرتها على استيعاب المختلف وتوظيفه في التنمية.
كانت البداية عندما كانت الدولة العثمانية تعاني من الضعف والانحلال وتمارس 
البلدان  بها  تزخر  التي  الثروات  والتفاضل، وتسخر  التمييز  أنواع  العرب شتى  على 
العربية وأعمار بلدانها، فأعلن  بتنمية الشعوب  العربية لصالح الدولة، دون الاهتمام 
الشريف حسين حاكم الحجاز ثورته الشهيرة » الثورة العربية الكبرى«  والتي كانت 
تهدف إلى جمع العرب في دولة مركزية واحدة، تعمر بلدانهم وتشيد لهم حضارة عربية 
جديدة، إلا إن هذه الثورة فشلت، وبغض النظر عن أسباب فشلها فقد كانت النتيجة 
فيما بعد احتلال معظم الأقطار العربية من قبل القوى الأوربية الاستعمارية، وعندما 
رسمت خريطة العالم العربي وتكونت الكيانات السياسية الجديدة حملت معها أزمة 
أمتها الحضارية والإنسانية، ولم تنجح  حكومات الدول العربية والتي تجاوزت اليوم 
ال22 دولة في إخراج شعوبها من التخلف والانحطاط، بل إنها ساهمت في تكريس 
لبناتها  وضع  ومتطورة،  حديثة  سياسية  أنظمة  بنائها  عدم  خلال  من  المتردي  الواقع 



248

غالبا الاستعمار قبل رحيله، وعدم نهلهم من الأفكار والرؤى الوطنية المعاصرة التي 
تتماشى مع روح العصر ومتطلبات العصرنة وتتوافق مع الموروث كأفكار الطهطاوي 
وغيرهم،  الرازق  عبد  وعلي  حسين  وطه  عبده  ومحمد  والكواكبي  السيد  ولطفي 
وبعض الأنظمة العربية لم تشجع قوى الاعتدال الديني بل إنها على العكس من ذلك 
وامنيا  سياسيا  وخيمة  نتاج  لذلك  وكان  متشددة،  دينية  تيارات  صناعة  في  ساهمت 
وثقافيا ودينيا واجتماعيا، ما تزال تعاني منها بعض الدول العربية حتى الآن، فظهرت 
يعاني  وثقافية،  ودينية  سياسية  تنظيمات  عنها  تفرعت  آيدولوجية  تيارات  فعل  كردة 
معظم معتنقوها من نزعة وثوقيه شبه مطلقة، حيث يرون إن أيديولوجيتهم هي الحق 
المطلق الذي يجب أن تسير في ركابه شعوبهم، إن أرادت  الخروج من روتقة البؤس 
ولم  أيضا  تنجح  لم  واليمينية  اليسارية  التنظيمات  هذه  إن  إلا  والانحطاط،  والتخلف 
تحقق أية نتيجة تذكر، وظلت الأمة تعاني من الانهيار والتخلف والانحطاط والبؤس 
ليست سوى وليدة  أنها  ما يمكن ملاحظته  والميادين، وأول  وعلى مختلف الأصعدة 
وظروفها  وحيثياتها  مكوناتها  بمختلف  بيئتها  ساهمت  إذ  منها،  خرجت  التي  للبيئة 
المكانية والزمانية في بلورتها وتكوينها، فكان معتنقوها ينظرون إلى الآخر نظرة عداء 
مستحكم ويعتبرونهم العقبة التي يجب إزاحتها قبل المباشرة في تجسيد برامج النهضة 
والتطور، فانشغلوا بإدارة الصراعات مع مخالفيهم ومناوئيهم، وظلوا على هذا المنوال 

حتى نهايتهم كتنظيمات سياسية أو مدنية ولم يحققوا أية انجازات حقيقية أو فعلية.
إن مسيرة العرب في عصرنا الراهن ليست سوى امتدادا تاريخي وانتربلوجي 
لمرحلة حضارية عمرها أكثر من 700 عام على الأقل، إذ ظلوا متنازعين ومتنافسين 
والاقتصادية  والدينية  السياسية  والسلطة  الحكم  أنظمة  إدارة  دفة  على  ومتصارعين 
هذه  حتى  الحضارية  سقطتهم  من  الخروج  من  يتمكنوا  فلم  والثقافية،  والاجتماعية 

اللحظة.
أنظمة  إلى  العربية  الحكم  لأنظمة  المعارضة  الأيدلوجيات  بعض  تحولت  وقد 



249صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

شهدت  التي   « العربية  القومية   « أهمها  من  لعل  شاملة،  وثقافية  واقتصادية  سياسية 
ازدهار في فترة الخمسينات والستينات من القرن الماضي، وكان من أهم تياراتها التيار 

الناصري واهم انجازاتها قيام اتحاد »الجمهورية العربية المتحدة« بين مصر وسوريا.
اللغة  بين  مشترك  تراث  عن  ناتجة  كعقيدة  العروبة  على  القومي  الفكر  يستند 
والثقافة والتاريخ والدين، وكانت بداياته في أواخر القرن التاسع عشر وأوائل القرن 

العشرين، حيث سميت هذه الحقبة بعصر القوميات، 
المفكر السوري ساطع الحصري وزكي  القومية الأولى   وكان من رواد الحقبة 
الأرسوزي وعبد الرحمن عزام وغيرهم، وقد تجلت القومية العربية في أوجها بالثورة 

العربية الكبرى التي قادها الشريف حسين من مكة،
والتي فشلت في تحقيق هدفها الكبير المتمثل في الاستقلال عن الدولة العثمانية 

وإنشاء الدولة العربية الكبرى.
أنها  إلا  القومي  الفكر  انجازات  أهم  من  المتحدة  العربية  الجمهورية  وتعتبر 
المؤامرات  وكثرة  الإدارة  سوء  بسبب  فشلت  حيث  فقط،  سنوات  أربع  استمرت 
الخارجية والداخلية ضدها، إلا إن النظام الجمهوري المصري بقيادة الرئيس جمال عبد 
الناصر  ظل يبث الوعي القومي ويرتل الشعارات القومية دون تحقيق أية انجازات 

نهضوية كبرى يمكن التعويل عليها في بناء قطر عربي متطور ومتقدم. 
إلى  بعضها  تحول  العربية،  الأقطار  في  مختلفة  تيارات  القومية  عن  انبثقت  وقد 
نظام سياسي،  إلا أنها لم تحقق أية نتائج ملموسة، أما نظام الرئيس جمال عبد الناصر 
الحربية، وحكم  معاركه  كافة  انه هزم في  بيد  اقتصادية محدودة،  انجازات  فقد حقق 
إلى  تدعو  كانت  والتي  رفعها،  التي  الشعارات  عن  بعيدا  تقليدية  لأطر  وفقا  مصر 
تتمكن  لم  كما  السلطة،  على  السلمي  والتداول  القانون  وسيادة  والديمقراطية  الحرية 
الليبي  الزعيم  نظام  يبرز  كما  وفاعلية،  بحرية  العمل  من  له  المناوئة  التيارات  معظم 
معمر القذافي الذي تولى السلطة بعد الإطاحة بالنظام الملكي كأحد الأنظمة السياسة 



250

التي رفعت شعارات قومية ذات زخم ثوري واسع النطاق، إلا انه كذلك لم يحقق أية 
الكثير من  الماضية إلى تغيير  القليلة  السنوات  الليبي خلال  الزعيم  انجازات، وعمد 

شعاراته وسياساته كالتقرب إلى الغرب الأطلسي والأوربي والانفتاح الاقتصادي.
أيضا،  الثورية  اليسار  تيارات  كأحد  الاشتراكي  العربي  البعث  حزب  وظهر 
ورفع شعار »امة عربية واحدة ذات رسالة خالدة« و »حرية وحدة اشتراكية«  ويحكم 
حزب البعث سوريا منذ أكثر من أربعين عاما، وحكم العراق منذ عام 1968م حتى 
عام  2003م، حيث أدت المغامرات العسكرية للنظام العراقي إلى احتلال  العراق 
ضد  ضروسا  حرب  البعث  نظام  خاض  فقد  الأمريكية،  المتحدة  الولايات  قبل  من 
وانتهك حقوق  منتسبيها،  المجازر ضد  وارتكب  الدينية  التيارات  الأكراد واضطهد 
النظام  بسقوط  انتهت  نطاق واسع، ودخل في ثلاث  حروب مدمرة،  الإنسان على 
الجمهوري بقيادة البعث العراقي  وقيام دولة عراقية جديدة، كانت أولى قراراتها حظر 
نشاط حزب البعث العربي الاشتراكي، أما في سوريا فقد حافظ البعثيين على السلطة 
في  الآن  حتى  ينجح  لم  السوري  البعث  إن  إلا  العراقيين،  نظرائهم  عبث  متجاوزين 

تجسيد شعاراته.
الأحزاب  من  العديد  تكونت  حيث   : الشيوعية  المهمة  الأيديولوجيات  ومن 
تمسك  لم  ولكنها  والمغرب،  ومصر  وسوريا  والخليج  العراق  في  العربية  الشيوعية 
بالسلطة في أي منها، عدا العراق في عهد عبد الكريم قاسم الذي سقطت تجربته بعد 4 
سنوات بانقلاب دبره القوميين العراقيين، وقد مرت الأحزاب والتنظيمات  والتيارات 
الشيوعية العربية بالكثير من المراحل والمنعطفات، وواجهت الأنظمة الحاكمة في أكثر 
من قطر عربي، ولكن الشيوعيون إجمالا لم ينجحوا في تحقيق أية انجازات ملموسة، وقد 
تراجع الفكر الشيوعي منذ الثمانينات، وعزز هذا التراجع بانهيار الاتحاد السوفييتي 
واجهة  يمثل  اقتصادي  كنظام  »الاشتراكية«  ظهرت  كما  الدولية،   الشيوعية  وانهيار 
للنظام السياسي اليساري الدولي والعربي، إلا إن الاشتراكية كنظام عالمي تهاوت مع 



251صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

انهيار المعسكر الشرقي وسقوط الدول الشيوعية وسيادة الرأسمالية كنظام اقتصادي 
عالمي، والدول العربية التي طبقت الاشتراكية على وجه العموم كسوريا ومصر وليبيا 
لم تنجح في تشييد مؤسسات تنموية حقيقية  يمكن التعويل عليها في بناء نظام اقتصادي 
حديث ومزدهر، وقد سارعت هذه الأقطار في دعم وتوسعة  القطاع الخاص ليخفف 

العبا على الدولة وينسجم مع النظام الاقتصادي الرأسمالي السائد. 
والديمقراطية  الحرية  على  يقوم  سياسي  نظام  إلى  والبعثتين  القوميين  دعا  لقد 
ثقافي  نظام  وإقامة  اشتراكي  اقتصادي  نظام  السلطة وسيادة  السلمي على  والتداول  
والاشتراكية  الوسطية،  الثقافية  والشيوعية  العربية  القومية  على  يقوم  واجتماعي 
وتغطية  للأفراد  الروحية  الاحتياجات  بتوفير  يقوم  ديني  نظام  وإنشاء  الاقتصادية، 
وظائف الدولة المتعلقة بالواجبات التربوية والأخلاقية والقيمية  وكافة مفاهيم وقيم 
وتهاوت  وتطلعاته،  أهدافه  تحقيق  في  ينجح  لم  عموما  اليسار  إن  إلا  العربي،  اليسار 
أنظمته السياسية وتراجع نفوذ وشعبية أحزابه السياسية في كافة الأقطار  العربية دون 

استثناء.
واليسار  اليمين  أحزاب  العموم  تراجعت على وجه  السبعينات  منتصف  ومع 
واسعة  شعبية  كتيارات  الدينية  الحالة  فظهرت  الدينية،  التيارات  بالبروز  وبدأت 
العربي،  العالم  أقطار  مختلف  في  إسلامية  وأحزاب  تيارات  عنها   وانبثقت  الانتشار 
إيران، لا سيما على صعيد  الدينية في  الثورة  بانتصار  الإسلامية  الحركة  تعززت  وقد 
الأحزاب الدينية الشيعية  في العراق ولبنان والخليج، وقد حقق الإسلاميين انجازات 
يعتد بها في لبنان،  حيث تمكنوا من دحر الاحتلال الإسرائيلي للجنوب اللبناني عام  
2000م  بعد ثماني عشر عاما من المقاومة، وأصبحوا قوة  سياسية وعسكرية مهمة 
المقاومة الإسلامية تكتلا  الدولة، وكذلك في فلسطين حيث تشكل  توازي  لبنان  في 
في  الإسلاميون   شارك  وقد  الفلسطينية،  المقاومة  حركة  من  وجوهريا  وحيويا  هام 
الحياة السياسة في معظم الأقطار العربية كالكويت والعراق ومصر ولبنان وفلسطين 



252

والمغرب والأردن، وتمكنوا من الوصول إلى السلطة في الكويت وفلسطين والعراق، 
وتشكل التيارات الإسلامية في معظم البلدان العربية قوى اجتماعية وسياسية وثقافية 
مهمة في هذه الحقبة الزمنية، كما ويحكم الإسلاميين بلدين مهمين مجاورين للأقطار 

العربية هما إيران وتركيا.  
ومن ابرز الحركات الإسلامية العربية حزب الله في لبنان، الذي قاوم الاحتلال 
الإسرائيلي لعشرين عاما وحقق انتصارا على إسرائيل في عام 2000م، إلا انه تمسك 
التسعينات  ابتدأ في أوائل عقد  اللبنانية الذي  الدولة  بسلاحه ورفض إكمال مشروع 
باتفاق الطائف، الذي أنهى الحرب الأهلية وسمح له دون غيره من  القوى  اللبنانية 
بالإبقاء على سلاحه ما دام يقاوم الاحتلال، حيث حلت كافة أحزاب الحرب الأهلية 
اللبنانية   أجنحتها العسكرية وتحولت إلى أحزاب مدنية، إذ ارتئ حزب الله ضرورة  بقاء 
السلاح وميلشيات  المقاومة لحين انتهاء الصراع العربي الإسرائيلي برمته، وفي فلسطين 
راديكالية  منظمات  وهي  الإسلامي،  والجهاد  حماس  الإسلامية  المقاومة  حركة  تبرز 
تهدف إلى محاربة إسرائيل وتحرير كافة التراب الفلسطيني والقضاء على إسرائيل، وفي  
مصر ظهرت عام 1924 حركة الإخوان المسلمين، التي سعت إلى قيام حكم إسلامي 
في مصر وتعتبر كبرى الحركات الإسلامية في العالم العربي في عصرنا الراهن إذ يمتد 
السياسية في  العديد من الأحزاب  تقريبا وتفرعت عنها  تاريخها لأكثر من 100عام 
فلسطين ولبنان والكويت والأردن، وفي الجزائر تبرز الجبهة الإسلامية للإنقاذ، التي 
نتيجة الانتخابات مما أذى   انتخابات عام 1992م، فتدخل الجيش وألغى  فازت في 
إلى اشتعال حرب أهلية طاحنة قتل خلالها أكثر من 60 ألف مواطن جزائري، وفي 
الصومال برزت حركة المحاكم الإسلامية التي سعت إلى السيطرة على البلاد وتأسيس 
دولة إسلامية، فتدخل الجيش الإثيوبي واسقط كيانها الحاكم في الصومال، فبرز بعدها 
حركة الشباب المجاهدين والحزب الإسلامي، اللذان يشكلان قوة عسكرية مناوئة 
للنظام الصومالي الانتقالي، وتنتشر في مختلف أنحاء العالم العربي العديد من الحركات 



253صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

الإسلامية، ففي العراق حزب الدعوة والمجلس الإسلامي الأعلى والحزب الإسلامي 
العراقي، وفي الأردن حزب جبهة العمل الإسلامي، وفي الكويت والبحرين تسيطر 
التشكيلات السياسية الدينية على مقاعد السلطة التشريعية، وتسيطر التيارات الدينية 
وقتنا  وحتى  الثمانينات  مطلع  منذ  العربي  العالم  في  الشارع  حركة  على  عام  بشكل 

الراهن. 
بيد إن الحركة الإسلامية تبقى على غرار نظرائها من الأيدلوجيات، إذ يعتقد 
الإسلاميون بأنهم الحق المطلق وان ما عداهم الباطل المطلق، ويفتقد تشريعهم لمفاهيم 
ونظم وقيم الاختلاف والخلاف والاستيعاب، ويقضي الإسلاميين جزء ليس بالقليل 
الإسلامية  الحركة  تحقق  ولم  الأخرى،  الايدولوجيات  ضد  حروب  في  وقتهم  من 
على  انجازاتها  عدا  ما  بها،  يعتد  ومعرفية  وحضارية  تنموية  انجازات  أية  المعاصرة 
الصعيد العسكري في لبنان وفلسطين وأفغانستان، رغم إن ذلك ما كان لينجز لولا 
الدعم المادي والسياسي والإعلامي من عدد من الأنظمة السياسية العربية والإسلامية 

والغربية على حد سواء.
مختلف  وفي  الأصعدة  مختلف  على  متخلفا  يظل  العربية  الشعوب  وضع  إن 
الدينية في معظم الاتجاهات والمسارات، ولم  المشاعر والقيم   المجالات رغم سيطرة 
تأخذ  شاملة،  حضارية  منظومة  إلى  أطروحاتها  ترجمة  من  الإسلامية  الحركة  تتمكن 
تطور  من  إليه  وصلت  وما  ونظمها  بقيمها  المعاصرة  الإنسانية  الثقافة  الاعتبار  بعين 
هائل وشامل، ورغم أن الفكر الإسلامي ينقسم إلى العديد من الاتجاهات والتيارات 
إلا انه لم يتمكن من بلورة منظومة تعايش، ونظام تداولي حر، وقيم تنويرية، يمكن 
من خلالها التفاعل الايجابي بين مختلف مكونات المجتمع العربي والتأسيس لحضارة 
إلا  تحقيقها  يمكن  لا  النهضة  أن  يرون  الإسلاميون   وظل  جديدة،  عربية  إسلامية 
باعتناق كافة مكونات الأمة لأيديولوجيتهم، وتحولها إلى نظام شامل بحيث تتحول 
الأيديولوجيات المناوئة إلى أقليات غير فاعلة، ويبقى مفهوم التعدد والتنوع والتجربة 



254

الحركات الإسلامية  مقبولة وغير مطروحة في صفوف معظم  مفاهيم غير  والنسبية 
العرب كذلك  الدينيون  يتمكن  ولم  حديدية،  مركزية  ثقافة شمولية  مقابل شيوع  في 
التي  الزمنية  المرحلة  لصالح  والتاريخي  والعقائدي  الفقهي  تراثهم  تدوير  إعادة  من 
يعيشونها، بما تحتويه من تغيرات واسعة النطاق في القيم والمعارف والعلوم والبرامج 

والمؤسسات والتشكيلات الإنسانية.
السياسية  الأحزاب  برزت  العشرين  القرن  من  الميلادية  التسعينات  عقد  وفي 
رأسمالي،  اقتصادي  ونظام  ديمقراطي،  سياسي  نظام  قيام  إلى  تدعو  التي  الليبرالية 
ومنظومة ثقافية تقوم على مفاهيم الحرية الفردية وحقوق الإنسان والتداول السلمي 
على السلطة، ونظام ديني يقوم على الفردية أو المنظومة القانونية المحدودة، وأنشئت 
العديد من الأحزاب الليبرالية في كل من مصر والمغرب العربي والعراق ولبنان، كما 
نشطت تيارات عديدة في كل الأقطار العربية أيضا، إلا إن الليبرالية كمفهوم وثقافة 
المثقفة  ولم تصبح حالة شعبية أو تيار شعبي  النخبة  ومنظومة ما تزال مقتصرة  على 
بناء أية  التعويل عليه في  التيارات المحدودة  جدا، ولا يمكن  يعتد به، وما يزال من 
منظومة  حضارية إذا ما اقتصرت على شرائح محدودة من المجتمع، لان الحضارة كبناء 
شامل لا يمكن أن يقوم به تيار دون آخر أو فئة دون أخرى، بينما تقف بقية التيارات 
والدينية  في موقف  والسياسية  والثقافية  الفكرية  والتشكيلات  والقوى  والتنظيمات 
العامة  وفي عمليات  الحياة  تنظيماته في  فالغرب مثلا تشترك كافة  السلبية،  المعارضة 
الأعمار من موقعها في السلطة أو المعارضة على حد سواء، لذلك لا يمكن التعويل 
على جماعة أو تيار  وفئة أو شريحة واحدة مهما وصفت بأنها نخبوية أو تنويرية، وهذا 
ما يعاني منه التيار الليبرالي، حيث يمكن أن يطلق عليه بتيار النخبة، ولم يتحول بعد 

إلى تيار شعبي له قواعده ومؤسساته وبرامجه. 
إن ما يعانيه العرب من إشكالية خطيرة تتمثل في النزاع الأيديولوجي، بحيث 
يتحول تنافس التيارات والأيديولوجيات والمذاهب الفكرية والدينية والسياسية إلى 



255صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

صراع مدمر، ويكون الطرح المتفق عليه هو انه يجب على الأمة أولا اعتناق العقيدة 
المنقذة، سواء كانت دينية أو علمانية، بشتى تياراتها، وبعد ذلك يمكن وضع برنامج 
للنهضة، وإنشاء قاعدة حضارية تنقل العرب على مستوى الأمة أو الوطن القطري إلى 

مصافي الشعوب المتقدمة.
إن هذه الإشكالية التي تعاني منها الأمة العربية تترتب عليها حدوث صراعات 
لا نهاية لها ما بين الأيديولوجيات المتنافرة بغية الوصول إلى السلطة والنفوذ، وينعكس 
هذا التناحر بالدرجة الأولى على الأنظمة الحاكمة، إذ سرعان ما تنشغل عن الأعمار 
مختلف  من  المرفوعة  الشعارات  لتصبح  وسيطرتها،  تفوقها  لتجسيد  الموارد  بتسخير 
العربية مدارات  الشعوب  قيمة، ولتدور  اثر لها ولا  القوى مجرد شعارات هوائية لا 

التخلف والانهيار والانحطاط على غرار ما كان من أسلافها قبل مئات السنوات.
  ***

والأيديولوجية  والدينية  السياسية  التشكيلات  هذه  رحم  من  خرج  ولقد 
العديد من الشخصيات التي ناضلت وكافحت من اجل تجسيد أهدافها وتحقيق آمالها 
واتخاذ  مركزي،  ثقافي  أو  ديني  أو  سياسي  نظام  إلى  به  تؤمن  ما  تحويل  في  وتطلعاتها 
لعل من  والسيادة،  الريادة  نحو  والتحرر والانطلاق  للنهضة  أيديولوجيتها مشروع 
أبرزهم الشيخ حسن البنا مؤسس جماعة الإخوان المسلمين، التي سعت إلى تأسيس 
دولة تيوقراطية تكون بديلا عن النظام العلماني في مصر، الذي فشل في ذلك الوقت 
ينشر  البنا  كان  وقد  والاجتماعي،  الاقتصادي  أداءه  وضعف  الاستقلال  تحقيق  في  
فكرة الدولة الإسلامية العالمية لأنه كان يرى عالمية الإسلام،  وكون القومية والعرقية 

والوطن المحلي الصغير  جزء من الوطن الإسلامي الكبير.
بالتيارات  ومنددا  المصرية  الوطنية  الهوية  لفكرة  رفضه  معرض  في  البنا  كتب 
القومية »الإسلام عبادة وقيادة ودين ودولة وروحانية وعمل وصلاة وجهاد وطاعة 

وحكم ومصحف وسيف لا ينفك واحد من هؤلاء عن الآخر«.



256

وقد خرجت من رحم حركة الإخوان المسلمين العديد من الشخصيات مثل 
سيد قطب الذي أعدمه نظام الرئيس المصري جمال عبد الناصر عام 1965م، و عمر 

التلمساني )1904 ـ 1986م(، و مصطفى مشهور وغيرهم الكثير.
وقبل حركة الإخوان المسلمين ظهرت قبلها ب200 عام تقريبا حركة الشيخ 
محمد عبد الوهاب ) 1703ـ1791( الذي حمل فقه ابن حنبل ونقل عقائد ابن تيمية 
بالكامل، وقد تمكن ابن عبد الوهاب من إقناع  الأمير محمد بن سعود حاكم إحدى 
مدن نجد وتدعى الدرعية بدعوته فساندها، وتم الاتفاق بين الطرفين على أن يكون 
النظام السياسي تحت إدارة أسرة آل سعود، وان يكون النظام الديني تحت إدارة ابن 
عبد الوهاب وعقبه ورجال الدين الذين يسيرون بسيرته ومنهجه، وكان هدف دعوة 
ابن عبد الوهاب هو الإصلاح الديني في المقام الأول، ولم تكن تحمل بعدا لإصلاح 
الأوضاع السياسية والثقافية والاجتماعية والحضارية بشكل عام، ولم يستهدف تجديد 
الفكر الديني، وصب همه على ما اعتبره محاربة للبدع والخرافات والضلالات من وجهة 
والمتصوفه  والكلامية  الفقهية  الفرق  معتقدات  من  الإسلامية  العقيدة  وتنقية  نظره، 
المخالفة لمنهج ابن تيمية، وقد أصبح مذهب الشيخ ابن عبد الوهاب المذهب السائد 
نفوذا ومساحة  الذي يحتل  الحاكم،  الديني  النظام  بمثابة  ويعتبر  اليوم،  السعودية  في 
بعد النظام السياسي الذي تديره أسره آل سعود، بينما يوكل الأمراء السعوديين الكبار 
إدارة  المشايخ سلطة  الديني من  النظام  لرؤساء  المملكة بشكل عام  ونظام الحكم في 
وفتاوى  وآراء  تعاليم  على  الاعتماد  خلال  من  والثقافية  والاجتماعية  الدينية  الحياة 

السلف وفتاوى المفتي العام للملكة وهيئة الإفتاء الشرعية الرسمية.
ومن رموز الفكر الديني الإسلامي أيضا أبو الأعلى المودودي، المفكر الهندي 
ودنيا،  دين  الإسلام  إن  باعتبار  الإسلامية،  الدولة  مشروع  طرح  الذي  الشهير، 
أخلاقية  منظومة  على  ويحتوي  الأرض،  وعمران  العلم  طلب  على  تحض  وتعاليمه 
متكاملة ومبادئ عامة سياسية واقتصادية وثقافية، وقد طرح مفهوم الخلافة باعتبارها 



257صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

منصب إلهيا، وان الخليفة هو خليفة الله عل الأرض، وقد أجاز الاجتهاد إذا ما وافق 
غاية الشرع في الحكمة والمصلحة في أعمار الدنيا، وناد بمفهوم الجماعة أو الأمة، التي 
تضم وحدة الجنس والحدود  واللغة واللون والأهداف والمصالح، وما عداها عصبية 
تتسم بالجهل، بيد إن هذا الطرح يختلف عن المفهوم الديني العام الذي يرفض العرقية 
وحتى اللغة واللون، إلا إن ذلك كان من تأثير خصوصيات المجتمع الهندي عل ما 

يبدوا. 
ويبرز من التيار الإسلامي التجديدي الكثير من المفكرين أيضا، منهم الشيخ 
حسن العطار، الذي عاصر الإصلاحات السياسية والثقافية والإدارية في عهد السلطان 
والطب  والكلام  والآداب  النحو  في  الكتب  من  مجموعة  ألف  وقد  الثاني،  محمود 
الرواية، فغضب  الدراية لا  بنهج  الدينية  العلوم  تدريس  والشريعة،  وقد عمل على 
عليه مشايخ الأزهر، فاعتكف في بيته، وكان يطمح إلى إصلاح الأزهر وتطويره، من 
خلال تجديد العلوم الشرعية،  إلا انه اصطدم برفض المشايخ وعزوف حكومة محمد 
علي عن ذلك، ويتلخص فكره بإحياء الاتجاهات العقلانية والنهج العلمي التجريبي، 
وإحياء الاجتهاد، والملائمة بين العلم والدين والشريعة  والحكمة ، كما يبرز أيضا جمال 
الدين الأفغاني، الذي غادر وطنه أفغانستان نتيجة رفضه للصراعات القبلية والطائفية، 
فظل متنقلا ما بين تركيا وإيران ومصر، وقد دعا إلى إحياء علوم عصر الازدهار وفق 
أسباب  من  باعتبارها  والغزالية  والاشعرية  الجبرية  ورفض  التجريبي،  العقلي  النهج 
تخلف العالم الإسلامي، وعلى الصعيد السياسي )إي نظرته للنظام الثاني من الأنظمة 
المركزية التي تدير الحضارة( فقد فطن الأفغاني إلى استحالة قيام نظام سياسي  يضم 
كافة الأقطار العربية، فأجاز قيام نظم وطنية  تقوم أحكامها وقوانينها على الشريعة، 
وتدار من خلال دستور مركزي، وفي الجانب الاقتصادي دعا إلى ما يمكن أن يطلق 
عليه »اشتراكية إسلامية« أي مساهمة الدولة الفاعلة في النشاط الاقتصادي وسيطرتها 

على الموارد الرئيسية.



258

ولعل أهم شخصية مارست النضال والكفاح من اجل تجسيد أطروحاتها هو 
الإمام الخميني، المرجع الشيعي الإيراني الكبير، الذي حارب نظام الشاه الملكي، وتمكن 
من إطاحته وتأسيس الجمهورية الإسلامية الإيرانية التي تقوم على قاعدة حكم دينية 
جديدة ومتميزة، فمعظم الأطروحات السابقة في تسيير شئون أنظمة إدارة الحضارة 
بينما  والعسكريين،  والأفندية  السياسيين  إلى  السياسي  النظام  دفة  بإدارة  تعهد  كانت 
يتولى رجال الدين إدارة النظام الديني، إلا إن الإمام الخميني شد عن هذه القاعدة 
وقال بمركزية إدارة النظامين، وأنهما لا ينفكان عن بعضهما إداريا وشرعيا ووجدانيا، 
إذ ناد بنظرية ولاية الفقيه، أي إن الفقيه هو رأس السلطتين السياسية والدينية، وعلى 
هذه القاعدة شيد نظام الجمهورية الإسلامية الإيرانية، ويعتبر الولي الفقيه اليوم هو 
الفقيه المفتي في شئون الدين التشريعية والجزائية والقضائية وغيرها، ويقف أيضا على 
وتعتبر  إيران،  في  الحاكم  السياسي  للنظام  الأعلى  الرئيس  فهو  السياسي،  الهرم  رأس 
إيران اليوم من الدول التيوقراطية القليلة في العالم، ويقوم نظامها السياسي والديني 
على وحدة الإدارة، وقد تمكنت من الصمود في وجه الكثير من الضغوطات  السياسية 
من  تمكنت  التي  القليلة  الدول  من  اليوم  إيران  وتعتبر  والاقتصادية،  والعسكرية 

الاستقلال بقرارها السياسي والقومي والاستراتيجي.
الذي  الرزاق،  عبد  علي  الشيخ  أمثال  المفكرين  من  العديد  أيضا  ويبرز 
في  الحكم  وان  القران،  في  أصلا  لها  ليس  بأنها  وقال  الإسلامية،  الخلافة  مقولة  نفى 
الغلبة والشوكة، ودعا إلى قيام دولة  الدين بل على  التاريخ الإسلامي لا يستند على 
تجديد  إلى  دعا  الذي  عبده  محمد  الشيخ  وكذلك  الشورى،  مبدأ  على  تقوم  إسلامية 
العلوم الشرعية وفتح باب الاجتهاد وتطوير التعليم، باعتبار ذلك كله المدخل نحو 
النهضة، وعبد الرحمن الكواكبي مؤلف كتاب طبائع الاستبداد، الذي كان يدعو إلى 
مدخلا  ذلك  واعتبر  والفساد،  الاستبداد  للقضاء على  إسلامي دستوري  حكم  قيام 
أيضا نحو النهضة والتطور، وخير الدين التونسي ومحمد إقبال  وغيرهم الكثير من 



259صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

الذين طرحوا مشاريع نهضوية تهدف إلى إخراج الأمة العربية والإسلامية من تخلفها 
الإنساني والحضاري والعلمي، وجميعها تتركز في تأسيس أنظمة مركزية قوية ومحكمة، 
وبالتحديد النظامين السياسي والديني، اللذان  يعتبران عماد الأنظمة المركزية، واللذان 
مشاريع  تلخيص  ويمكن  والاقتصادية،  والثقافية  الاجتماعية  الأنظمة  بقية  تتأثر بهما 
مركزية  دولة  قيام  إلى  يدعون  كانوا  أنهم  بالقول  الإسلاميين  طرحها  التي  النهضة 
الذين  والمتدينين،  والفقهاء  الدين  رجال  عليها  ويسطر  يديرها  إشرافية،  تيوقراطية 
الفقهاء، ويعتقدون  يقرره  الفقه والشريعة وما  استنادا إلى ضوابط  السلطة  يمارسون 
بان تولي الفقهاء والمتدينين إدارة الأنظمة المركزية في البيئة العربية سوف تمكن العرب 
التفاصيل  في  اختلافهم  عن  النظر  )بغض  ذلك  وان  والريادة،  والتحرر  النهضة  من 

والجزئيات(  هو  السبيل الوحيد للنهوض والتطور والتقدم والقوة. 
****

ومن ابرز شخصيات الفكر الشيوعي خالد بكداش )1912 ـ 1995( الذي 
السوفييتي  الشيوعي  الحزب  بيان  ترجم  من  وأول  عربي،  شيوعي  نائب  أول  يعتبر 
متمسكا  وبقي  وفاته،  حتى  السوري  الشيوعي  للحزب  عاماً  أميناً  وظل   للعربية، 
بالنهج الماركسي اللينيني حتى النهاية، رغم الأزمات التي تعرض لها الحزب الشيوعي 
السوري، وخصوصاً بعد مواقفه الرافضة للبيروسترويكا التي أسسها غورباتشوف في 
الإتحاد السوفيتي السابق، كما رفض حل الحزب في فترة خراتشوف، الذي حاول طرح 
نظرية التخلي عن الحزب الشيوعي ودمجه بحزب البعث، ويعتبر من أبرز الشخصيات 

الشيوعية العربية وقد أطلق عليه لقب » عميد الشيوعيين العرب«. 
من  ويعتبر  الحصري،  ساطع  السوري  الكبار  العربية  القومية  مفكري  ومن 
من  بمجموعة  القومي  الفكر  إثراء  في  ساهم  وقد  العربي،  القومي  الفكر  مؤسسي 
الدراسات المهمة منها ـ  حول القومية العربيةـ  آراء و أحاديث القومية العربية 1944ـ 

آراء و أحاديث القومية العربية 1951، دفاع عن العروبةـ العروبة أولا.



260

ومن ابرز الشخصيات الفكر القومي العربي هو ميشيل عفلق، مؤسس حزب 
البعث العربي الاشتراكي، وقد بدء بالتبشير بأفكاره التي كانت مزيجا من الاشتراكية 
والقومية العربية في عام 1933م، وقد أخذت هذه الأفكار تستقطب حولها عددا من 
الشباب القوميين المتحمسين من طلبة المدارس والجامعات، إلا إن التجمع لم يتحول 
إلى حركة سياسية إلا في بداية الأربعينات، ففي عام 1941م خاضت حركة البعث 
على  مبادئها  عن  خلالها  وأعلنت   1943 عام  سوريا  في  العامة  الانتخابات  الوليدة 
نطاق واسع، وفي عام 1945م طرح عفلق أول شعارات البعث  »أمة عربية واحدة 
ذات رسالة خالدة« وافتتح في دمشق مكتب للحزب في نفس العام، وفي عام 1947م 

تم تأسيس حزب البعث بصورة رسمية، وانتخب ميشيل عفلق عميدا له.
العربية  المنطقة  شؤون  في  الأجنبي  التدخل  مواجهة  على  البعث  عمل  وقد 
وتوطيد القومية العربية والفكر القومي، وسرعان ما انتشر الحزب في بعض البلدان 
البعث مع الحزب  اندمج حزب  ولبنان والأردن، وفي سنة 1952  كالعراق  العربية 
الاشتراكي«  العربي  البعث  »حزب  اسمه  أصبح  واحد  حزب  في  الاشتراكي  العربي 
بأنه حزب قومي علماني يسعى لخلق جيل عربي  وأعلن قياديوه وعلى رأسهم عفلق 

جديد مؤمن بوحدة الأمة العربية. 
ويقول بعض الباحثين أن ميشيل  عفلق دعا إلى حرية الرأي والتعبير والاهتمام 
بحقوق الإنسان والطبقات الدنيا في المجتمع الدنيا، إلا أن سلطتي البعث في كل من 

سوريا والعراق لم تطبقا توصياته وظلت حبرا على ورق.
عبد  جمال  الراحل  المصري  الزعيم  القومية  السياسية  شخصيات  أهم  ومن 
نظام  قيام  إلى  أدى  ما  الملكي،  النظام  ضد  يوليو  ثورة  انقلاب  قاد  الذي  الناصر، 
في  السياسية  الشخصيات  أهم  من  الناصر  عبد  ويعتبر  المصرية،  العربية  الجمهورية 
تأثيرا  أثرت  والتي  العشرين،  القرن  عام( في  بشكل  الثالث  العالم  )وفي  العربي  العالم 
القومية  بقريحته  الناصر  عبد  عرف  وقد   العربي،  الوطن  في  السياسي  المسار  في  كبيرا 



261صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

الثورية، وأصبحت أفكاره مذهبا سياسيا أطلق عليه »المذهب الناصري« وشهد هذا 
المذهب أوسع انتشار في فترة الخمسينيات والستينيات،   من أهم انجازاته تأميم قناة 
السويس وإنشاء السد العالي، والمساهمة في تأسيس منظمة عدم الانحياز، وإصداره 
المصري  الفلاح  بمقدور  بموجبها  أصبح  التي  الشهيرة  الزراعي  الإصلاح  قوانين 
وقد  فقط،  فدان  بمائتين  الإقطاعيين  ملكيات  تحديد  وتم  مرة،  لأول  أرضه  امتلاك 
كانت هذه القوانين من أهم القرارات التي اتخذها عبد الناصر وأكثرها تأييدا شعبيا، 
وكذلك إنشاءه المركز القومي للبحوث، ويبدوا أن عبد الناصر كان ماضيا في طريق 
التنمية والتحديث وبناء الدول العصرية، إلا إن مصر دخلت في سلسلة من الحروب 
مسيرة  فيها  وعطلت  وإمكانياتها،  مواردها  استنزفت  التي  السياسية  والصراعات 
المصري،  النووي  البرنامج  مقدمتها  في  كان  والتي  والأعمار،  البناء  وخطط  التنمية 
حيث سخرت الموارد في معارك اليمن و1956م و1967م وحرب الاستنزاف وبناء 

الجيش والأجهزة الأمنية. 
حاليا  يلعب  ولا  الناشئة،  التيارات  عداد  في  يعتبر  فانه  الليبرالي  التيار  عن  أما 
دورا مهما في الحياة السياسية والجماهيرية العربية، وقد أنشئت عدة تنظيمات سياسية 
في  والحرية  الديمقراطية  أجل  من  الاتحاد  كحزب  العربية  الدول  بعض  في  ليبرالية 
الاجتماعي  والحزب  الدستوري  الإتحاد  وحزب  الشعبية  الحركة  وحزب  الجزائر، 
التحرري في تونس، وحزب الوطنيين الأحرار في لبنان، وحزب الغد وحزب الوفد 
عدة  وبرزت  العراقي،  الليبرالي  والحزب  مصر،   في  الديمقراطية  الجبهة  وحزب 
منظمات ثقافية وبحثية كمنتدى الفكر الحر في الأردن، وملتقى الحريات في فلسطين، 
إلا إن دور التيار الليبرالي يبقى محدودا في مقابل الأحزاب الإسلامية وأحزاب السلطة 
أحزاب  أو  مستقلين  كأعضاء  الليبراليون  يشكل  أخرى  ناحية  من  العربية،  الرسمية 
الوقت  في  العربي  الليبرالي  والتيار  العربية،  البرلمانات  في  ضئيل  نيابي  تكتل  سياسية 
الشعبي محدود  المعالم، ورصيده  يمتلك مؤسسات وقواعد شعبية واضحة  الحالي لا 



262

جدا، وبالتالي فان نشاطه الثقافي والفكري والجماهيري ومساهمته السياسية والإنتاجية 
الفردية  بصفتهم  إلا  يتحركون  ولا  منظمين  غير  عموما  العرب  والليبراليون  قليلة، 
وتنظيمات  منظمات  لها  أنشت  التي  الأخرى  التيارات  بخلاف  الأحيان،   اغلب  في 
وتشكيلات سياسية وشعبية مختلفة، ولعل من ابرز الشخصيات الليبرالية في الوطن 
العربي هو  السيد محمد تمالدو رئيس حزب  الاتحاد الدستوري ) المغرب (، مارجريت 
مصر(،   ( الغد  حزب  من  نوارة  وائل  المغربية،  الديمقراطية  الجبهة  حزب  من  عاذر 
منذر ثابت من الحزب الاجتماعي التحرري ) تونس(، وائل نور، رئيس حزب الوفد 
المصري، الذي رشح نفسه لانتخابات الرئاسة المصرية عام 2005م، وسجن بسبب 
اتهامات بالفساد، وأفرج عنه في عام 2009م لأسباب صحية، د. كميل شمعون من 
المالكي  حزب الوطنيين الأحرار ) لبنان(، ومحمد ارسلان ) الأردن(، وهادي نعيم 
)الأمين العام للحزب الليبرالي العراقي(، وعلى الصعيد العطاء الفكري يمكن طرح 
احمد  المرحوم   الكاتب  يبرز  الكويت  ففي  الليبرالي،  التيار  على  محسوبة  أسماء  عدة 
الربعي، والدكتور احمد البغدادي، وفي السعودية يبرز الكاتب الدكتور تركي الحمد، 
وحليمة المظفر، وسمر المقرن، والدكتورة فوزية البشر، وعبد الله بخيت، والدكتور 
السعوديين،   الكتاب  من  الكثير  وغيرهم  الفالح،  منصور  الدكتور   و  الدميني،  علي 
سعد  الدكتور  للبحوث  خلدون  ابن  مركز  رئيس  والمفكر،  الكاتب  يبرز  مصر  وفي 
الدين إبراهيم، والكاتب والمفكر المعروف سيد ياسين، وفي العراق  يبرز الدكتور  عبد 
الخالق حسين، المقيم في لندن، وفي الأردن الكاتب المعروف شاكر النابلسي، مؤلف 
كتاب الفكر العربي في القرن العشرين، وفي فلسطين الكاتب جورج كتن، وفي سوريا 
تبرز الكاتبة المعروفة فرح بقاعي، ولؤي حسن و د. حمزة رستناوي ونضال نعيسه، 

وهناك العديد من الكتاب والمفكرين العرب المحسوبين على التيار الليبرالي العربي. 
*****

ويعاني الوطن العربي اليوم من معضلات وإشكاليات وقضايا عويصة وخطيرة 



263صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

سببها افتقاده للأنظمة  المركزية التي تدير مقومات وعوامل الحضارة والنهضة والتمدن، 
فعلى الصعيد الحقوقي تبرز مشكلة حقوق المرأة في معظم الأقطار العربية، ومعاناتها من 
العادات والتقاليد والقوانين الجزائية والنظم الحقوقية  التي تفتقد للكثير من مقومات 
العدالة والمساواة، والتي يغلب عليها قراءة قديمة للنصوص الدينية والعمل بقوانين 
وضعت منذ عهود الاستقلال في معظم الأقطار العربية، ولا يكاد يخلو قطر عربي من 
قضية المرأة ومعاناتها وحقوقها المهتضمة، فما زالت المرأة في بعض المجتمعات محرومة 
من قيادة وسائل النقل الخاصة والعامة، تطبيقا لفتاوى رجال دين متشددين، ويمارس 
عليها نظام الوصاية المطلقة في كافة شئون حياتها، علاوة على تمييزا عنصريا  منهجيا في 
مختلف الأصعدة والميادين، وفي اليمن ما تزال عادة تزويج الفتيات وهن صغيرات، 
الدستورية، حيث  الحقوق  منظومة  وتفعيل  القانونية  للحماية  اليمنية  المرأة  تفتقد  كما 
تخضع المرأة اليمنية لمنظومة  نظام قبلي صارم ومتشدد، وتعاني المرأة في السودان ومصر 
من الختان، وقد فقدت عشرات الفتيات السودانيات والمصريات حياتهن بسبب إجراء 
عمليات الختان التي تجرى من دون إشراف طبي وبطرق بدائية، وتعاني المرأة في كافة 
الأقطار العربية من معضلات وإشكاليات وانتهاكات وتمييز وقمع على نطاق واسع 

ومتعدد ومتنوع، متصلة اتصالا وثيقا بالنظم الحقوقية والقضائية والدينية القائمة.  
وتعاني الأقطار العربية كذلك من إشكالية خطيرة إلا وهي حقوق الأقليات، 
ففي المغرب تبرز جبهة البوليساريو، التي تطالب بحق إقامة دولة مستقلة عن المغرب، 
مسيحية  أغلبية  وتقطنه  المركزية،  الحكومة  سيطرة  عن  الجنوب  خرج  السودان  وفي 
وانفصال  انقسام  لخطر  معرضا  اليوم  السودان  وهاهو  المصير،  تقرير  بحق  تطالب 
الجنوب، وكل ذلك لافتقاد السودانيين الجنوبيين لحقوقهم المشروعة، بسبب كونهم 
ينتمون لأصول افريقية غير عربية ويعتنقون المسيحية، بينما النظام الحاكم يقوده العرب 
المسلمون، وفي مصر تبرز مشكلة الأقباط، وبعض الأقليات كالبهائية والشيعة، ويعاني 
الصومال من عدم وجود نظام سياسي قادر على حكم البلاد وضبطها، ويعاني فراغا 



264

في النظام السياسي منذ سقوط النظام الرئيس الراحل سياد بري، وما تزال الصومال 
ترزح تحت حكم القبائل المتنازعة وتعاني حرب أهلية مدمرة منذ 15، ويعاني لبنان من 
ضعف مؤسسة الدولة وضعف النظام السياسي لصالح سيطرة الطوائف والأحزاب 
يحتضن  جامع  سياسي  لنظام  كذلك  العراق  ويفتقد  والطائفية،  المذهبية  والانتماءات 
كافة تشكيلات ومكونات الشعب العراقي، رغم مرور أكثر من خمس سنوات على 

سقوط حزب البعث، وما يزال تحت خطر التقسيم والحرب الأهلية.���
وتعاني بعض الأقطار في شبه الجزيرة العربية من مشاكل طائفية، حيث تتعرض 
تقرير  يخلو  ولا  حقوقية،  وانتهاكات  تمييز  إلى   المذهبية  والانتماءات  الأقليات  بعض 
حقوقي عالمي من الإشارة إلى ذلك، وفي اليمن بالرغم من مرور أكثر من 18 عاما 
على الوحدة اليمنية، إلا إن المحافظات الجنوبية ما تزال تعاني من الإهمال والتهميش 
شكل  على  والآخر  الحين  بين  ما  تظهر  عارمة،  انفصالية  مشاعر  وتغمرها  والتمييز، 

توترات أمنية واحتقانات سياسية. 
بقية  تعانيه  بما  تتأثر سلبا  بالضرورة  فإنها  نسبيا  استقرار  التي تشهد  الدول  أما 
الأقطار من جهة، وتعمد إلى قوتها الأمنية والاقتصادية لتتبيث الأوضاع على مختلف 
المستويات بعضا من الوقت، إلا إن نظام التتبيث بحد ذاته يستنزف الطاقات والموارد 
ويوقف أي حركة باتجاه الإنتاج والأعمار، لأنه ببساطه يتعارض مع السنن  والنواميس 
التي ترافق عمليات الأعمار والتقدم والرقي ومستلزماتها وعواملها، فالتنمية والتطور 
والرقي بحاجة إلى إجراء تغييرات وإصلاحات جوهرية على الأنظمة المركزية، ووضع 
وإصلاحات  تغييرات  وإجراء  العالمي،  النتاج  مع  ومنسجمة  متوافقة  تنمية  خطط 

الإقليم  في  المركزية  الحكومة  لسلطة  وجود  ولا  أنفسهم  بحكم  الأكراد  يستفرد  حيث   ���
نطاق  في  إلا  أراضيه  على  سيطرته  بسط  من  الجديد  العراقي  النظام  يستطع  ولم  الكردي، 
محدود، وتعاني الانتماءات العراقية المختلفة من التهميش، وتركيبة النظام الجديد مبنية على 
المحاصصة الطائفية والمذهبية، وفشلت الحكومة حتى ألان في بسط الأمن وبناء مؤسسات 
الدولة والاقتصاد وإعادة الحياة الطبيعة للشعب العراقي، مما يجعل العراق معرضا لخطر 

الانهيار والتقسيم.



265صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

فعلية وجوهرية في قواعد وأركان النظم المركزية، خاصة السياسية والدينية، وهذا ما 
يتعارض مع مصالح الطبقات الحاكمة عادة ويخالف ثقافتها وأعرافها وطموحاتها، 
لذلك فان الوطن العربي بدوله المستقرة والمضطربة يدور في حلقة مفرغة ليس لها بداية 

أو نهاية.
ويمكن القول إن كافة ما تعانيه الأقطار العربية، سواء إن كان ذلك إضرابات 
أو قلاقل سياسية أو انتهاكات لحقوق الإنسان بشكل عام أو حقوق المرأة والأقليات 
الاثنية والقومية والعرقية والمذهبية والطائفية سببها ضعف الأنظمة المركزية بشكل 
وقوانين  تعاليم  وضع  على  قدرتها  وعدم  والديني،  السياسي  النظامين  خاصة  عام، 
المشروعة على  الوطنية حقوقها  الدولة  كافة مكونات  تمنح  بموجها  متطورة  وأنظمة 
مختلف المستويات، ابتداء بالحقوق الفطرية والطبيعية كمرحلة  أولى، ومرورا بالحقوق 
الخاصة لكل انتماء، على الأقل في حدودها الدنيا، وانتهاء بالحقوق الدستورية في مختلف 
المجالات والميادين والأصعدة، والتي تمنح بناء على مقتضيات المرحلة ومستلزمات 
بما يعزز الانتماء للأمة والوطن وفقا لطبيعة كل مرحلة، وبما يكبح دعوات  التنمية، 
والطبيعية  البشرية  الطاقات والإمكانيات  القلائل، ويوجه  وإثارة  والعصيان  التمرد 

نحو البناء والإنتاج والأعمار. 
والعلمي  التقني  التخلف  العربي  الوطن  في  المركزية  النظم  ضعف  آثار  ومن 
والتكنولوجي وضعف منتجات التعليم، وسوء الخدمات العامة، وضعف الاقتصاد 
والثقافة وسائر البنى التحتية، حيث إن هذه النظم وبسبب ما ينتج عنها من ضعف 
البشرية  البلاد  موارد  تحول  المختلفة  وأنواعها  بمستوياتها  الإنسان  حقوق  مخرجات 
باتجاه الصراعات السياسية والمذهبية والطائفية والعرقية، سواء  على صعيد مؤسسات 
الأنظمة المركزية الحاكمة كالدولة بأجهزتها المختلفة لا سيما الاقتصادية والأمنية، أو 
على صعيد التيارات والطبقات القائمة على إدارة هذه المؤسسات، علاوة على صراع 
الطبقات والشرائح والفئات الاجتماعية والشعبية المختلفة، وتهدف كل جهة في هذا 



266

على  جهودهم  والمناوئون  المعارضون  ويركز  المكتسبات،  على  المحافظة  إلى  الصراع 
اجل  من  الكفاح  أو  السلطة  على  للاستيلاء  إما  السعي  عبر  حقوقهم  على  الحصول 
إجراء إصلاحات جوهرية في النظم المركزية خاصة السياسية والحقوقية والدينية بغية 
استيعابهم في مؤسساتها وامتدادها الاجتماعي وحصولهم على كل ما يطمحون به في 
نهاية الأمر، إن هذه الصراعات التي تعيشها معظم الدول العربية تعيق دون شك أي 
تنمية أو تطور أو تقدم، وتجعل كافة الموارد تستخدم كوقود في هذه الصراعات التي 
والحضاري  الإنساني  التخلف  من  والمزيد  الاستنزاف  سوى  نتيجة،  ولا  لها  نهاية  لا 

الشامل.
إن هذه الصراعات ليس منشئها بالضرورة اقتناع مجتمع السلطة بصواب النهج 
إحراز  اجل  من  مناوئهم  يناضل  لا  قد  المقابل  وفي  المركزية،  الأنظمة  به  يدير  الذي 
قيم العدالة والحرية والمساواة، بل إن صراع الطرفين هو من اجل الاحتفاظ بالسلطة 
بما تضمنه من مكتسبات وامتيازات لا حدود لها بالنسبة لطرف الأول، والاستيلاء 
على السلطة بما تمنحه من قوة ومنعة وسيطرة بالنسبة للطرف الآخر، وكلا الطرفين 
والمساواة،  والحرية  العدالة  كتحقيق  الإنسانية  القيم  مع  تتناغم  شعارات  عادة  يرفع 
ويدعي كل منهما صحة منظومته وتعاليمه، وذلك لجذب الأنصار والمؤيدين الذين 
يستخدمون عادة كوقود لهذا الصراع، الذي يكون ضحيته في النهاية الشعب والموارد 

والأمة والوطن والقيم الإنسانية.
من ناحية أخرى فان ما يشهده الوطن العربي من صراعات ما بين بعض الأنظمة 
والثقافية  السياسية  والتنظيمات  التيارات  بين  ما  أو  لها،  المناوئة  السياسية  والقوى 
العربي  المجتمع  لكافة مكونات وتشكيلات  للحريات والحقوق  والدينية، ودعوات 
ليس  بالأمر السلبي مطلقا، فالأمة الحية هي التي تستشعر معاناتها وتسعى للخروج 
والمتعددة  المختلفة  والحركات  والأنشطة  بالأحداث  يعج  العربي  والوطن  منها، 
والمعارف،  العلوم  مختلف  في  الكفاءات  وأصحاب  بالمتخصصين  ويزخر  والمتنوعة، 



267صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

ويعج بالتنظيمات والتيارات المختلفة التي تعتنق معظم منتجات الفكر الإنساني، إن 
ذلك كله  ليس سوى تعبير لا واعي عن الرغبة في الانعتاق من التخلف وكردة فعل 
مباشرة وغير مباشرة على الوضع الغير طبيعي الذي يعيشه الإنسان العربي، وسعيه 
الذئوب نحو الانعتاق منه وتغييره، والعودة إلى سيرته الماضية التي كان فيها ممسكا 
القوة والريادة والسيادة، وهذا  يدل على إن الوطن العربي ما يزال حيا ولم  بأسباب 

يفقد الأمل في أن يعود وطنا مزدهرا ومتقدما وقويا.
****

سواء  والتنويرية،  الإصلاحية  الحركات  من  العديد  العربي  التاريخ  دون  لقد 
الثقافية، ولكن معظمها فشل ولم يستطع  أو  أو الاجتماعية  الدينية  أو  السياسية منها 
لم  إلى سلطة،  التحول  التي نجحت في  السياسية  والثورات  أهدافه وتطلعاته،  تحقيق 
تتمكن من إحداث تغييرات حقيقة على الأنظمة المركزية، وعوضا عن ذلك عملت 
النقمة  امتصاص  بغية  تغييرات شكلية ورفع شعارات طنانة،  إجراء  السلطات على 
تعمد  ما  وكثير  الجديد،  الحكم  لنظام  ما  شرعية  وإيجاد  جماهيرها  وتخدير   الشعبية 
للتعاليم  أو  الإنسانية  للقيم  بمخالفتها  السابقة  السلطات  لاتهام  الجديدة  السلطات 
النظام السابق في  الدينية لتبرير وتسويغ إزاحتها عن الحكم، ويساعد في ذلك فشل 
التنمية، بيد إن السلطات الجديدة تعمد إلى تجسيد الوضع القائم  لإيجاد شرعية لها، 
وتظل الأمور على ما كانت عليه، ولا يتم تحقيق سوى بعض التقدم الشكلي المحدود، 
إذ إن كل ما يحدث يجري  بعيدا عن مسارات النهضة والتطوير والتنوير والتحديث، 
وليس سوى صراعا على الحكم والرئاسة، فالأنظمة المركزية يجب أن تتسم مؤسساتها 
وقواعدها وأركانها بالمرونة وقابلية التطوير والتحديث، وان يكون القائمين على إدارتها 
المصلحة  خانة  في  تصب  التي  الصائبة،  القرارات  واتخاذ  التغيير  ممارسة  على  قادرين 
العامة وفقا لمنظومة نظام إداري متقدم وقوانين محكمة، بعيدا عن المصالح والأهواء 
الفئوية الضيقة، وهذا ما لا يتوفر في الأنظمة المركزية في الوطن العربي بشكل عام، 



268

ولذلك فان كافة التنظيمات السياسية والدينية ودعاوى الإصلاح والتجديد أخفقت 
في تطبيق شعاراتها وطموحاتها، رغم إن بعضها تحول إلى نظام حكم، يمتلك السلطة 
بكل ما لها من معاني ومعطيات ونتائج فعلية، فقد أخفقت القومية بسبب أن الكثير 
من مفكريها ومنظريها لم يعترفوا بالدين الإسلامي كعامل من عوامل بناء الأمة، ونفيه 
إمكانية أن يكون الدين بالأصل عاملًا من عوامل البناء  ثم اتهام الكثير من المفكرين 
الاشتراكيين للدين الإسلامي بأنه سبب جمود الأمة وانحطاطها، وكان لذلك نتائج  
وخيمة على الفكر القومي، أهمها انه بذلك أقام فجوة كبيرة بينه وبين أمته، سواء كان 
ذلك على صعيد الوطن القطري أو الأمة بشكل عام، هذه الفجوة جعلت القوميين، 
سواء كانوا سياسيين أو مثقفين يغفلون عن الكثير من خصائص وصفات الأمة، مما 
أذى إلى عدم قدرة القوميين على معالجة المشاكل والإرهاصات بشكل ايجابي، وعدم 
قيادات  القومي على مخاطبة الجماهير خاطبا مناسبا، مما أذى إلى عجز  قدرة الخطاب 
الفكر القومي العربي عن تحقيق طموحات وأهداف الأمة العربية المركزية، في الوحدة 
والاستقلال والرفاه والنهضة والتقدم، وقد تجاهل القوميون العرب الدين الإسلامي 
القومي  المد  العربية، وغفلوا عن أهم احد أسباب ظهور  البيئة  كأحد أهم مكونات 
العثمانية تجاه  الدولة  مارستها  التي  العنصري  والتمييز  ألا وهو سياسات الاضطهاد 
مواطنيها العرب، تماما كالفكرة القومية الألمانية التي جاءت كردة فعل على الإذلال 
الذي مارسه الفرنسيون ضد الألمان، وبالتالي فان الفكر القومي لم ينشأ نشأة طبيعية 
في  الفعل  وردة  فعل،  كردة  وإنما  والتنمية،  النهضة  ومتطلبات  حاجات  من  منطلقة 
ترتب  أن  يمكن  ولا  للاستمرار،  قابلة  وغير  مؤقتة  تكون  ما  عادة  والسلوك  المنطق 

عليها معطيات وأثار إستراتيجية كالتي تتطلبها منظومة النهضة.
إنشاء دولة عربية  القومية في تحقيق هدفها الأساسي ألا وهو   وعندما فشلت 
إقليمي،  تعاون  ألا وهي تشكيل  واقعية  أكثر  إلى فكرة  القوميين  نزع بعض  واحدة، 
بيد انه حتى هذا الطرح فشل على صعيد الواقع رغم انه يمثل اقل ما يمكن أن تقوم 



269صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

به الدول العربية على هذا الصعيد، ونجح في المقابل الأوربيون في التأسيس للاتحاد 
الأوربي رغم تبايناتهم اللغوية والعرقية والمذهبية أيضا.

تنتمي  لا  أخرى  وأعراق  قوميات  وجود  العربي  القومي  الفكر  تجاهل  وقد 
للأصول العربية ولكنها إحدى مكونات الدولة القطرية وأقليات في نطاق الوجود 
في  بايجابية  تساهم  وتجعلها  تنصفها  حقوقية  منظومة  إيجاد  من  يتمكن  ولم  العربي، 
التنمية، الأمر الذي أذى إلى نشوء اتجاهات انفصالية معادية للدولة الوطنية تسببت 
بحروب أهلية، وتعرض الوطن القطري إلى خطر التقسيم والانهيار في أكثر من بلد 

عربي كالعراق وسوريا والسودان والمغرب والجزائر. 
القومي، ولكن بدرجة  التيار  العربية فقد وقعت في نفس مطب  أما الشيوعية 
أعلى وأكثر تطرفا وإيغالا في التشدد، فقد استعد الشيوعيون الدين والتراث، وكافة 
مكونات البيئة العربية تقريبا، واعتبروا الموروث سبب تخلف الأمة، وان الحل يكمن 
في التغيير الشامل والجذري، علاوة على ذلك فان معظم التنظيمات الشيوعية كانت 
متصفة بالتطرف والتشدد الايدولوجي، فكان التمسك بالتعاليم الشيوعية الماركسية 
اللينينية الستالينية يتصف بالجمود والحرفية المتشددة، بل إن بعض التيارات الشيوعية 
التي  الجديدة  اليسارية  التيارات  بعض  ورؤى  وأفكار  بتجارب  لتقبل  حتى  تكن  لم 
ظهرت في دول المعسكر الشرقي والصين والاتحاد السوفييتي نفسه، واعتبرت الكثير 
من الأحزاب والتنظيمات والتيارات الشيوعية البرنامج السوفييتي هو النهج الشيوعي  

الذي لا يجب أن يشد عنه، ولم تحاول إطلاقا إنشاء نهج شيوعي عربي مستقل.���   

���	لم تبتكر الشيوعية العربية نموذج محلي خاص بها على غرار الشيوعية الاسبانية أو اليسار 
الفرنسي، وإنما كانت هناك محاولات فردية لم تتبلور  لتصبح شيوعية عربية خالصة، فقد 
الشيوعية  بين  ما  يربط  شيئا  يجدون  علهم  العربي  التراث  والكتاب  المفكرين  بعض  نبش 
كايدولوجيا وافدة  والموروث الذي تستند عليه بيئتهم العربية، فاستشهدوا ببعض مواقف 
أبو ذر وعلي ابن أبي طالب وعثمان بن عفان، علهم بذلك ينشئون مدخل منهجي يؤسسون 

من خلاله فكر شيوعي عربي مستقل ولكنهم فشلوا في ذلك.



270

أو مصالح  ذاتها،  العربية  المصالح  تفوق  قد  السوفييتي  الاتحاد  إن مصالح  بل 
الحزب  المصريين  الشيوعيين  حل  1965م  عام  ففي  العربية،   الشيوعية  الحركة 
الشيوعي المصري، بناء على أوامر من موسكو، من اجل دعم نظام الرئيس المصري 
بالعمل مع بعض  العربية  الشيوعية  ارتبطت بعض الأحزاب  الناصر، كما  جمال عبد 
أجهزة استخبارات بعض الدول كألمانيا وبلغاريا، من دون الاستفادة من ذلك في دعم 
القضايا العربية، بل إن الكثير من الأحزاب الشيوعية العربية لم تعتني كثيرا بقضايا 
الأمة الكبرى كفلسطين مثلا، كما لم ينضم الشيوعيون لحركات المقاومة المسلحة ضد 
إلا  العشرين،  القرن  منتصف  في  العربية  الدول  من  للكثير  المحتلة  الاستعمار  قوى 
الشيوعيون عن معركة الحريات  السبعينات، كذلك تخلف  الستينات وأوائل  أواخر 
دعم  على  تستند  كانت  التي  الأوسطية،  الشرق  السوفييتي  الاتحاد  بسياسات  التزاما 
الأنظمة الشمولية المتحالفة معها، كما إن الأحزاب الشيوعية سجلت أعلى نسبة من 
المرفوعة،  وشعاراتها  وقيمها  الأيديولوجية  الهوية  حساب  على  والاسترزاق  الفساد 
كما افتقدت الشيوعية إلى شخصيات كاريزمائية مؤثرة على غرار التيارات الإسلامية 
للنهضة  كمشروع  الشيوعية  لإفشال  كافية  كانت  العوامل  هذه  وكافة  والقومية، 

العربية.  
وفشل البعثيون أيضا بسبب عدة مشاكل هزت كيانهم وشككت في مصداقيته، 
تنفيذ  المعالم، يمكن من خلاله  منهج وبرنامج عمل علمي واضح  منها عدم وجود 
أفكاره  أسيرا  الحزب  جعل  إلى  أذى  مما  الواقع،  ارض  على  وتجسيدها  الحزب  أفكار 
وشعاراته التي ابتعدت عن الواقعية والعملية شيئا فشيئا، كما تسلط على حزب البعث 
بعض الشخصيات الانتهازية الوصولية التي تغنت بشعاراته ورفعت مبادئه للوصول 
إلى تحقيق غاياتها وأهدافها الشخصية على حساب الحزب وأهدافه وتطلعاته، وسخرته 
كذلك  الاشتراكي  العربي  البعث  حزب  اعتمد  وقد  الأنانية،  الذاتية  مآربها  لتحقيق 
التنظيم  تعتمد  أنها  يعرف  والتي  التقليدية،  الشيوعية  الأحزاب  تنظيم  أسلوب  على 



271صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

مما  الأهداف،  لتحقيق  العنف  باستخدام  وتؤمن  الصارم،  العسكري  الاستخبارتي 
ابعد الحزب عن كونه حزبا مدنيا يحمل أهدافا سامية، وحوله إلى مرتع للوصوليين 
البعث  حزب  تجربة  من  كان  ما  وهذا  الشريرة،  والطموحات  الأغراض  وأصحاب 
في العراق على الأقل، حيث إن تاريخ البعثيين العراقيين موغل بالدماء والصراعات 

الدامية في داخل الحياة الحزبية وخارجها. 
ولم ينجح الليبراليون حتى الآن وذلك لأسباب عديدة، منها افتقادهم للقواعد 
الشعبية والمؤسساتية التي يمكن أن يتحركوا من خلالها في الفضاء السياسي والإعلامي 
والاجتماعي، مما افقد الليبرالية القدرة على إنتاج رموز تتمتع بالشعبية والتأثير، ومنها 
إن الفكر الليبرالي متوقف عند المشروع الإنساني والتجربة الحقوقية المعاصرة، من دون 
القدرة  على ملائمته مع بيئته العربية التي يسيطر عليها الموروث، عدا بعض المحاولات 
الركيكة التي صورت مدرسة الإمام أبو حنيفة على أنها أصلا فلسفيا للحرية، واعتبرت 
أبو ذر رمز للمعارضة والديمقراطية، كما إن الليبراليين مع نقدهم للأنظمة الاجتماعية 
والسياسية والاقتصادية والدينية الحاكمة، إلا أنهم  يفتقرون لتصور واضح ومنهجي 
لأنظمة بديلة تتسم بالتوافق والانسجام والتكامل، ومن هنا فان الليبراليين قد وقعوا 
من حيث لا يعلمون في خطا استراتيجي مدمر، فمناوئيهم من الدينيين يعتبرون الدين 
بكافة رموزه ومكوناته وصيا على الكائن البشري والمجتمع الإنساني، ويرفضون بذلك 
الاجتهادات البشرية باعتبارها اجتهاد خارج النص ومتعارضة معه،  مما أفضى ذلك 
الدينية والمجتمعات  المستحكم في الأوساط  الديني  لخلق حالة مزمنة من الاستبداد 
من  يجعلون  والليبراليون  عام،  بشكل  العربية  المجتمعات  ومنها  التقليدية،  الدينية 
الفكر الإنساني المعاصر وصيا كذلك على المجتمع، ويتخذونه حكما ودستورا ومعيارا 
والقيمي  والاجتماعي  الديني  والموروث  المأثور  بذلك  ويقصون  والتأصيل،  للتقييم 
البيئة والمسيطر على كافة أجزائها وتفاصيلها،  مما يجعل من  والتاريخي المستحكم في 
الليبرالية في حال تحولها إلى سلطة نظاما استبداديا دكتاتوريا، لان فرض معايير معينة 



272

ومنظومة محددة للحريات والحقوق استبداد وطغيانا بحد ذاته.���
ومن الأسباب الأخرى أن  التيار الليبرالي من الناحية السيكولوجية ينزع للنظر 
للمجتمع بفوقية، مما يدفعه لعدم مراعاته للواقع الاجتماعي وطبيعة القيم التي تتحرك 

فيه، فتحول إلى تيار راديكالي لا يؤمن بتتابع المراحل 
ويسعى نحو التغيير السريع والمثمر، ولأنه لا يمتلك السلطة فان طرحه لا أمل 
في تطبيقه وتجسيده، مما حول الإنسان الليبرالي العربي إلى شخصية منعزلة عن المجتمع 
وغامضة في أطروحاتها وغريبة في أفكارها وأرائها، الأمر الذي ولد حاجزا نفسيا بين 
المجتمع الموغل في التقليد والتبعية وبين التيار الليبرالي، فتحول الليبراليون في النهاية 

إلى نخبة قليلة ومنعزلة.
وقد طرح بعض المفكرين أسبابا أخرى لضعف أداء التيار الليبرالي العربي منهم 
إلى  الليبرالية  تجربته  نقل  في  إخلاصه  بعدم  الغرب  اتهم  الذي  عفيفي  محمد  الدكتور 

العالم الغربي ودعمه للتيارات والأنظمة التقليدية حفاظا على مصالحه.  
تبقى المنظومات الفكرية والقيمية الليبرالية بمستواها العام جديدة على الذهنية  
الغربيين  روادها  من  وطرحها  تبنيها  على  طويلة  عقود  مرور  من  بالرغم  العربية، 

الخ  عادة إلى حركتين، الأولى معتدلة  تيار نهضوي أو سياسي أو اجتماعي..  ينقسم كل   ���
ومستنيرة، والثانية متطرفة، ويمكن القول أن التيار الليبرالي العربي ينقسم أيضا إلى تيارين، 
وثقافيا،  واجتماعيا  دينيا  المتوارثة  والقيم  بالموروث  متمسك  معتدل  تنويري  تيار  الأول 
كواقع  الحداثة  وبين  متأصل  وحالة  كأرضية  التراث  بين  التوفيق  إمكانياته  بقدر  ويحاول 
ومتطلب، والثاني تيار ليبرالي متطرف يرفض الموروث جملة وتفصيلا، ويدعوا إلى تطبيق 
السياق  إلى  النظر  دون  العربي،  المجتمع  على  بحذافيره  وإسقاطه   الغربي  الليبرالي  النظام 
الوجودي والتاريخي والإنساني الذي قامت عليه الليبرالية الغربية، ودونما النظر إلى  البيئة 
العربية كوجود عمره أكثر  من ألفين عام مضت، ولها سماتها وشخصيتها المستقلة والمتميزة، 
فالغرب عندما نهل من الشرق الأوسط والأدنى  الكثير من القيم والنظم والمعارف قام 
بتوليفها مع ارثه ومرحلته الحضارية وواقعه السياسي والاجتماعي والديني، ليتمكن من 
الاستفادة منها وتحويلها إلى جزء من بيئته الإنسانية والحضارية، وتمكن بذلك من تحقيق 

تقدم سريع.



273صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

رموزها  من  ويتطلب  والتأصيل،  البحث  من  الكثير  إلى  بحاجة  وتظل  والشرقيين، 
والمؤمنين بها المزيد من الثبات والعمل الفكري والمعرفي و الإعلامي لنشر اصطلاحاتها 
والتعريف بها وبيان عمقها وأصالتها في الفكر الإنساني بشكل عام، والعربي بشكل 
خاص، وبيان قدرة الفلسفة الليبرالية على احتواء القيم المتعارف عليها في الثقافات 
تعبر  وبناء منظومة حضارية متجانسة وتوفيقية  القوميات،  و  المذاهب  و  والديانات 

عن هوية الأمة وأهدافها الإنسانية العليا. 
من  الأول  النصف  في  المعتدل  الوسطي  الإسلامي  التيار  فشل  أسباب  ومن 
القرن العشرين، والذي كان يحمله أمثال طه حسين والعقاد وعبده والأفغاني وغيرهم 
التراث  بالحسبان  يأخذ  أي  توافقي،  نهضوي  مشروع  طرح  عاتقهم  على  اخذوا  ممن 
الديني والاجتماعي ونتاج الحداثة الإنسانية والحضارة الغربية بكافة أجزائها، إلا أنهم 
كانوا مترددين في مواقفهم وآرائهم، وذلك بسبب استبداد التيارات التقليدية وسلفية 
السلطات وضبابية أفاق النهضة، وكل ذلك كانت أسباب كافية لعدم  تحول فكرهم 
إلى واقع وظل حبيس أوراق كتبهم، ما أذى إلى جمود الواقع العربي في تلك الفترة، رغم 
أن البيئة العربية في ذلك الوقت كانت زاخرة بالكثير من المناهج والأفكار والطاقات 
أحمد  يقول   والنهضة،   والإصلاح  التغيير  في  المثمرة  المساهمة  يمكنها  التي  البشرية  
الزيات  في العدد الأول من مجلته »الرسالـة« في عام 1933: »إن هذه الطبقة هي أقوى 
الأركان، التي يجب أن نبني عليها نهضتنا، وهي الطبقة التي جمعت بين الثقافة الغربية، 
والثقافة الدينية الإسلامية، إلا أن هذه الفئة لم تقم ببناء النهضة، وفشلت في أن تكون 
فئة مثقفة توفيقية، تستطيع أن تبني عصراً تنويرياً يستمر وتتوالد منه عصور أخرى، 
كما حصـل في أوروبا«. ويمكن تلخيص أسباب فشل التيار الإسلامي الوسطي في 

النصف الأول من القرن الماضي في التأسيس للنهضة العربية المأمولة فيما يلي : 
النهضة  لمثل هذه  مهيأة  وتعليميا  ثقافيا واجتماعيا  العربية  الأرضية  تكن  لم  1ـ 
وأفكارها، فالأميّة كانت منتشرة بدرجة عالية جداً، والتعليم كان قاصراً على فئات 



274

معينة من الناس.
2ـ كان على مفكري التقدم والنهضة أن يبدؤوا بالإصـلاح الديني أولًا، وذلك 
الاجتماعية  والأفكـار  المتخلفة  والتقاليـد  والأساطير   الخرافات  من  الدين  بتنقية 
يتحركون من  كانوا  الذي  القرون، في نفس الإطار  مرِّ  به على  التي لحقت  الرجعية، 

خلاله في طرح الأفكار والبرامج المعرفية والإدارية الغربية.  
الثقافي  الواقع  مراعاة  دون  والتعصب،  الحماس  بعضهم  على  يغلب  كان  3ـ  

والاجتماعي، مما ابعد الكثير من الطبقات والشرائح والفئات الاجتماعية عنهم.  
4ـ لم يتمكن العديد منهم  من التخلص من التأثير الهائل للموروث وضغطه 
العلم  يربطون  وأحيانا  وحائرين،  مترددين  فظلوا  الاتجاهات،  مختلف  في  الشديد 
بالإيمان، وأحيانا أخرى يتراجعون عن ذلك، ويعتبرون أن الإيمان عنصر معنوي قلبي 
لا يمكن أن يكون مرتبطا بالعلم أو إن يكون احد مخرجاته، لأنه لا يعتمد على الإثبات 
التي  المعتدل غير متفقين وغير حاسمين لمواقفهم  الديني  التيار  أتباع  والحس، وظل 
كان من المفترض أن تؤسس لتيار ديني وسطي، حتى استحكمت التيارات التقليدية 

في جسد الأمة وامتدت كوجود وواقع حتى هذا اليوم.  
5ـ وقع مشروع النهضة العربية  الذي حمل مشعله  هؤلاء المفكرين الإسلاميين 
دون  الغربية،  التنويرية  للأفكار  المعلب  الإسقاط  وهو  إلا  كبير،  خطا  في  المعتدلين 
لتقبلها من  العربية  البيئة  أرضية خصبة في  محاولة تهيئتها وتوليفها من جهة، وتوفير 
جهة أخرى، أي أنهم كانوا مقلدين وليس مجددين، ويبدوا انه في ذلك الوقت لم يتم 
التفريق بين التجديد والسقوط في التقليد، يقول الباحث المغربي عبد الكريم غلّاب 
في )الفكر العربي بين الاستلاب وتأكيد الذات( »تجديد الفكر يتطلب عدم السقوط 
يتطلب شيئاً آخر غير أن يصبح الإنسان نموذجاً للإنسان  التجديد  التقليد، لأن  في 

الآخر، والفكر نموذجاً لفكر آخر«.
ومن أسباب فشل الظاهرة الإسلامية بشكل عام أنها ما تزال تمارس على مستوى 



275صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

تياراتها وتنظيماتها السياسية والاجتماعية والدينية لسياسات الإقصاء والتمييز والقمع 
ضد مناوئيها ومخالفيها، أي أنها مارست الدور الاقصائي الذي كان وما يزال يمارس 
لبيئتها، كما فشلت الحركات  نتيجة طبيعية لأنها في نهاية الأمر وليدة  ضدها ! وهذه 
رسمية  سلطات  إلى  مقاومة  حركات  من  الايجابي  التحول  في  عام  بشكل  الإسلامية 
تتعامل مع المجتمع العالمي وفقا للقوانين والأعراف الدولية السائدة، كحركة حماس 

الفلسطينية، وحركة طالبان الأفغانية، وحركة المحاكم الإسلامية في الصومال.   
ولا يخفى إن فشل الإسلاميين يعود أيضا إلى عدم قدرتهم على تجاوز الخطاب 
الحضاري  للمشروع  وتدمير  وتفريق  تمزيق  عامل  من  يشكله  بما  والمذهبي،  الطائفي 
برمته، كما اتسمت بعض الحركات الإسلامية بمخالفة رموزها ومنتسبيها للأخلاق 
الإسلامية كالرحمة والقدوة الحسنة والاعتدال، ومارست المغالاة والتكفير والعنف، 
فضلا عن طرحها الذي بقي يحوم حول شعارات ومبادئ عامة لا تغوص في عمق 
العقل  على  تستند  واقعية  حلول  تقدم  ولا  العربية،  الشعوب  تعيشها  التي  الأزمات 

والمنطق والتجربة. 
العربية  الدول  بعض  أن  منها  العلماني كذلك لأسباب عديدة  المشروع  وفشل 
شهدت تجارب لأنظمة حكم علمانية إلا أنها كانت دكتاتورية شمولية بعيدة كل البعد 
عن قيم الحرية والديمقراطية، بل وعمد بعضها إلى محاربة قيم المجتمع وثقافته وتراثه 
الفساد  استشر  الوقت  نفس  عنها، وفي  فاعتزلتها شعوبها وأعرضت  الدين،  لا سيما 
إلى فشل  أذى  مما  يعتد بها،   انجازات  أية  أجهزتها ومؤسساتها وفشلت في تحقيق  في 

المشروع العلماني في كثير من الدول العربية والوطن العربي بشكل عام. 
إن معضلة العلمانية العربية وكثير من التيارات الفكرية التي طرحت مشاريع 
مركزية  أنظمة  تحكمها  عربية  لبيئة  عامة  ملامح  سوى  تقدم  لم  أنها  والتقدم  النهضة 
متقدمة وتسودها قيم الحرية والعدالة، في مقابل واقع معقد وأنظمة وتعاليم وقوانين 
عمل  خطط  إلى  تحتاج  وروحية  ودينية  تاريخية  جذور  وذات  مستحكمة  وتشريعات 



276

بلورة الصالح منها من جديد، وازداد  لتفكيك قواعدها وحيثياتها وإعادة  مدروسة 
وضع العلمانيين سوء عندما تجاوزا التراث الثقافي والديني والإرث التاريخي الثقيل 
التيارات  كأحد  العلمانية  لتقبل  العربية  البيئة  تهيئة  في  إليه  الاستناد  وعدم  لشعوبهم، 
اجتماعية  حركة  كونها  على  علاوة  المتاحة،  النهضة  مشاريع  وكإحدى  المشروعة، 
العلمانيون  انعزل  عندما  الوضع  وتفاقم  القانون،  بحماية  تحظى  وثقافية  وسياسية 
المباشر  التوجه  افقدهم فرصة  تيارهم على شرائح محدودة، مما  عن مجتمعهم واقتصر 
لمواطنيهم باعتبارهم المستهلكين الأساسين لأطروحاتهم ومشاريعهم، وتسبب ذلك 
في افتقاد التيار العلماني للتأييد والحماية الشعبية، التي تعتبر ضرورية لأي تيار يسعى 

للتحول لمشروع نهضة.  
وسقطت العلمانية عندما هاجمت فئة من العلمانيين الدين واعتبرته العائق الأكبر 
العلمانية ومشروعها الحضاري، وغفلوا بذلك عن السقطة الحضارية والنفسية  أمام 
والإنسانية التي تكتوي بها الشعوب العربية، فالإنسان العربي يعيش في وضعية حرجة 
مثقلة بالذل والانكسار، ولا يمتلك ما ينافس به شعوب الأرض غير ماضيه التليد 
الماضي،  هذا  من  رئيسي  جزء  الدين  وكان  الأطلال،  سوى  منه  يبقى  لم  الذي  ومجده 
الغربي  الفكر  فالدين في  الأوربي،  الإنسان  العكس من  أنملة، على  قيد  ينفكا عنه  لا 
كان جزء من معضلة التخلف والظلام الدامس الذي كان جاثما على الواقع الأوربي 
طيلة القرون الوسطى، وإصلاحه وإعادة بلورته وإيجاد دور جديد له بعيدا عن مراكز 
السلطة العليا كان سبب من أسباب نجاح تجربة النهضة في أوربا، فكان عداء الدين 

ومحاولة إقصاءه في الوطن العربي ضربا من الانتحار في أبعادا مختلفة  
الطبقات  مع  علاقاتها  العلمانية  الأنظمة  معظم  قطعت  فقد  ذلك  على  علاوة 
لشعوبهم،  جديدة  منظومة  بلورة  في  سيساهمون  كانوا  منظرين  افقدها  مما  المثقفة، 
لذلك لم تشهد الأقطار العربية التي تحكمها أنظمة علمانية أية تغيير في النظام الثقافي 
بالتزامن مع تغير نظام الحكم، مما يعني في حقيقة الأمر، إن مؤسسة النظام السياسي 



277صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

الرئيسية ) الدولة( هي التي تغيرت فقط أما النظام السياسي كنظام فلم يتغير في حقيقة 
الديني  النظامين  ومنها  وهيئتها،  وضعيتها  على  المركزية  الأنظمة  كافة  فظلت  الأمر، 
والثقافي، وبالتالي بقي واقع الأمة متسما بالتخلف والانحطاط على مختلف المستويات 

والاتجاهات. 
 ويمكن تلخيص أسباب فشل مشاريع النهضة العربية بما يلي :

على  ثورة  من  وتحولها  بها،  ونادت  طرحتها  التي  للشعارات  تطبيقها  عدم  1ـ 
النظام إلى نظام آخر في إطار البيئة وأنظمته المركزية المتخلفة. 

2ـ شيوع الاستبداد وقمع الآخر المخالف على مختلف المستويات. 
3ـ سيطرة الدولة أو سيطرة الحزب على كافة مناهل النشاط والحركة في البيئة 

العربية، وعدم إتاحة فرصة تجديدها وتحديثها بشكل طبيعي وتلقائي.
4ـ  مرور أنشطة التجديد والتحديث )إن وجدت(  بمراحل صراع مختلفة، ما 

يؤدي إلى تشتت الطاقات وشيوع التنازعات المبددة للإمكانيات والموارد. 
الدينيين،  مواجهة  في  فالعلمانيين  له،  وعدائه  للآخر  مشروع  كل  تنكر  5ـ 
صراع  ساحة  إلى  تتحول  التنمية  ساحة  جعل  ما  الليبراليين،  مواجه  في  والشيوعيين 
منها،  مفرغة من دون تحقيق نصر حاسم لأي  المتصارعين في حلقة  ويدور  محتدمة، 
إضافة إلى الصراعات المذهبية والطائفية والعرقية والقبلية والقومية، التي تساهم في  

تدمير أي مشروع للنهضة. 
الذين  الحقيقيين،  والمفكرين  للمنظرين  النهضة  مشاريع  بعض  افتقاد  6ـ 
يساهمون بعطائهم الفكري في  التنظير والتنوير والأعمار الثقافي، مما جمد هذه المشاريع 
تعاقب على  ناحية أخرى  المنافسة والاستقطاب، من  وافقدها حيويتها وقدرتها على 
بعض مشاريع النهضة عوضا عن المثقفين وأصحاب الكفاءات المنتفعين والانتهازيين 
الساعين نحو المجد الذاتي والسلطة الزمنية، الأمر الذي أسقطها جماهيريا وأفشلها في 

نهاية الأمر.  



278

7ـ افتقاد كافة مشاريع النهضة للقاعدة المركزية الاستيعابية التي تتحرك فيها 
وتنجز أهدافها من خلالها، بما يتيح للآخر المخالف والمختلف تطبيق مشروعه بأنسابية 
التداول  ببساطة  يسمى  ما  وهذا  قبله،  الذي  المشروع  إخفاق  أو  فشل  بعد  وتلقائية 

السلمي على  السلطة أو الديمقراطية كنظام سياسي. 
مكونات  عن  والبعثي  العلماني  كالمشروع  النهضة  مشاريع  بعض  بعد  8ـ 
مجتمعاتهم وشعوبهم وافتقادهم  للقاعدة الشعبية الحقيقة، واعتمادهم على السلطة أو 
للتراث  معادية  متطرفة  أيدلوجية  مواقف    اتخاذ  نحو  واندفاعهم  الخارجي،  الدعم 
الديني والروحي وقيم المجتمع العامة، بينما كان من المفترض إعادة تدويرها لصالح 

برامجهم.
لتجربته اللاشعورية مع  نتيجة  النهضة جاء  تيارات  الشارع لبعض  9ـ رفض 
وما  العثمانية،  الدولة  بسقوط  وانتهت  الصليبية،  الحروب  من  بدأت  التي  الغرب، 
أعقبها من استعمار الغرب للبلدان العربية، مما أوجد في الشارع العربي حالة مستحكمة 

من الرفض لأي ثقافة قادمة من الغرب بشكل عام. 
مما  والشيوعية،  كالقومية  أممي  النهضة جاءت على شكل  بعض مشاريع  10ـ 
أدى إلى إهمال الحالة الوطنية لحساب الحالة الأممية، ودخولها في صراعات مع قوى 
القومي  الخط  مع  حدث  كما  المشروع،  فشل  نتيجته   كانت  الذي  الأمر  خارجية، 
الناصري، حين انشغل عبد الناصر بحرب اليمن وأرسل آلاف الجنود للحرب هناك، 
بينما ظلت الجبهة مع إسرائيل غير معدة لأي طار وكان هذا الخطأ الاستراتيجي عامل 
حاسم في هزيمة حزيران 1967م، كما عمد عبد الناصر إلى مواجهة الغرب بينما كانت 
مصر غير مهيأة اقتصاديا وعسكريا للدخول في صراعات إقليمية، مما افقد مصر الكثير 

من الفرص والمكاسب.  
11ـ بعض مشاريع النهضة افتقدت للبرامج العملية والواقعية وبدائل للأنظمة 
المركزية الحالية، مما أدى إلى فقدانها للمصداقية وتحولها إلى مجرد ثقافة إنشائية لا تحمل 



279صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

بعدا تطبيقا حقيقيا. 
12ـ افتقاد بعضها للخطاب المرتبط بضمير ووجدان ومكونات الأمة كالدين 

والتاريخ والشخصيات التاريخية الهامة.
13ـ  فشل الشعارات القومية أو الليبرالية أو الوطنية أو الدينية في انجاز أي 
تنمية أو نهضة، مما ولد ردة فعل عكسية تجاه معتنقيها، سواء كانوا أفراد أو تنظيمات 

وأنظمة سياسية أو تيارات اجتماعية أو ثقافية. 
14ـ بعض المشاريع جاءت مقتبسة من التجارب الأخرى وتم أسقطاها على 
الواقع العربي بحذافيرها، من دون مراعاة أي فوارق حضارية وتباينات تاريخية وقيمية 
بين البيئة التي جاءت منها والبيئة العربية، مما أدى إلى الفشل في التطبيق وتكون حالة 
والمناخ  البيئة  وطبيعة  المشاريع  بين  ما  التوافق  لانعدام  وذلك  الشعبي،  الرفض  من 

الذي يعيش فيه الإنسان العربي.
**** 

حلقة  حول  تدور  ببساطة  لأنها  والطائفي  المذهبي  التحرر  حركات  تنجح  لم 
مفرغة من الاستبداد المضاد، فالحقوق الطائفية هي جزء من الحقوق الدينية، والحقوق 
الشرائع  أقرتها  التي  البديهية،  والدستورية  الإنسانية  الحقوق  من  جزء  هي  الدينية 
الدولية والأديان السماوية والأنظمة الحقوقية القديمة منها والمعاصرة على حد سواء، 
وعادة ما يدعوا أتباع المذاهب والطوائف لحقوقهم الدينية بدون الالتفات لكونها جزء  
من  كل، لذلك فأنهم يقعون في مطب وعر، حيث أنهم في نظامهم الحقوقي الداخلي 
يمارسون سياسة الاضطهاد والقمع بحق أقلياتهم الفكرية أو الثقافية أو الدينية، على 
السائد  للنظام  الحقوقية  المنظومة  تقوم  أخرى  ناحية  من  ضدهم!،  يمارس  ما  غرار 
بمنحهم حقوقهم المذهبية بناء على منظومته الدينية، التي عادة ما تكون متعارضة مع 
الجامعة  البيئة  لافتقاد  وذلك  المشروعة!  حقوقهم  ذلك  وقبل  وطموحاتهم  مطالبهم 
لمنظومة حقوقية متكاملة،  مما يحول حركة المطالبة بالحقوق إلى حالة من الصراعات 



280

الحقوقي  النظام  بتغيير  إلا  لها  حل  لا  والتي  العويصة،  المذهبية  والمشاكل  المستفحلة 
الحقوق  تمنح  بحيث  والديني،  السياسي  النظامين  في  جوهرية  تغييرات  إحداث  بعد 
الإنسانية والدستورية والمدنية والدينية لكافة طبقات وفئات وشرائح المجتمع، ومن 
ضمنها الحقوق المذهبية والطائفية، وفي غير ذلك لا نجد أي حل للتوترات والنزاعات 

المذهبية والطائفية المستعرة في الوطن العربي. 
الوطن  في  والنهضة  والتحديث  والتطوير  التجديد  حركات  كافة  فشلت  لقد 
أو  شيوعية،  أو  شريعتي،  وعلي  عبده  ومحمد  رشد  كابن  دينية  كانت  سواء  العربي، 
أو  واسع  بنفوذ  تحظى  تيارات  ظلت  أو  حاكمة،  أنظمة  إلى  تحولت  وسواء  ليبرالية، 
محدود، وذلك بسبب انعدام نظام تداول السلطة، الذي من خلاله يتم تطبيق البرامج 
لم  نظريات  بقائها  أو  عاما  نظاما  إلى  تحولها  نجاحها  يحدد  التي  والمشاريع،  والخطط 
القائمين عليها يعمدون إلى تطويرها وتحديثها،  النجاح، فان لم تنجح فان  يكتب لها 
العربي  الوطن  بينما في  القادمة،  الفرص  نجاحها في  للتطبيق ويضمن  لتكون ملائمة 
وأقطار العالم الثالث بشكل عام، لا تتاح أية فرصة لتطبيق مشاريع النهضة والتجديد 
الثقافي،  أو  الاجتماعي  أو  الديني  أو  السياسي  النظام  صعيد  على  سواء  والتطوير، 
حتى لو كانت في أضيق الحدود، بل وتحارب وتقمع وتضطهد في كثير من الأحيان، 
وتتحول في النهاية إلى تاريخ وظاهرة تكونت في حقبة معينة، من هذا الواقع المؤسف 
وئدت كافة حركات التجديد والنهضة منذ ما قبل عصر ابن رشد حتى الآن، وظلت 
الأنظمة المركزية دون أي تغيير أو تطوير طوال هذه القرون، حيث إن القائمين عليها 
الفكرية  ومنظومتهم  وثقافتهم  لأيدلوجيتهم  وفقا  يمارسون  المتتابعة  أجيالهم  عبر 
والثقافية كافة أشكال الاضطهاد والقمع ضد أي محاولة للمساس  بهيكلية  الأنظمة 
وصارمة،  مطلقة  دوغمائية  نزعة  منطلق  من  تعاليمها  مع  ويتعاملون  يديرونها،  التي 
والتعاليم  النصوص  والفقهاء  الدين  رجال  يعتبر  حيث  الديني،  النظام  في  خاصة 
الدينية مقدسة، وأي نقد لها بمثابة اعتداء ومخالفة وحرب معلنة ضد الدين ورموزه 



281صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

وقيمه وتعاليمه. 
ومن هذا المنطلق أيضا فانه يلاحظ أن الأنظمة التي قامت على أنقاض أنظمة 
أخرى في العالم الثالث بشكل عام ومن ضمنه الوطن العربي، لم تغير من الواقع شيئا 
يذكر، بل ازدادت الأوضاع سوءا في بعض البلدان، فعندما سقطت الأنظمة الملكية في 
بعض الأقطار العربية وجاءت على أنقاضها أنظمة جمهورية، أو تم تنفيذ انقلاب ضد 
رئيس ما، ليأتي بعده رئيس آخر، أو يزاح مسئول رفيع ويأتي مسئول غيره، أو يقال 
اقتصادية وتوضع قوانين جديدة،  تنشى مؤسسات  أو  رجل دين ويحل آخر مكانه، 
ورغم ذلك لم يبارح الوطن القطري مرحلته الحضارية الضاربة في التخلف واستنزاف 
الموارد والاستبداد السياسي والديني والمعضلات الاجتماعية والاقتصادية، ذلك إن 
الأنظمة المركزية في أصولها وقواعدها وهيئتها وتعاليمها وقوانينها وشخصيتها العامة 
وواقعي  وحقيقي  جوهري  تغيير  أي  يحدث  لا  لذلك  الإطلاق،  نحو  على  تتغير  لم 
على مستوى الأمة والدولة الوطنية، وتظل الأوضاع كما هي بل وتزداد سوء، فكل 
الذي حدث كان تغيير في الرموز والشخصيات القائمة على إدارة مؤسسات الأنظمة 
بعض  في  الطفيفة  التغييرات  بعض  عادة  يصاحبها  التي  إلا،  ليس  الحاكمة  المركزية 
التنمية  في  فعلية  مساهمة  أو  اثر  لها  ليس  التي  والجانبية،  الهامشية  والقوانين  الأنظمة 

وبرامج النهضة.
كما  وظلت  تتغير  لم  العربي  الوطن  في  المستحكمة  الحالة  هذه  مثل  في  البيئة  إن 
هي رغم استبدال مؤسسة النظام السياسي بمؤسسة أخرى، أو مؤسسة النظام الديني 
بمؤسسة أخرى، أو حاكم بآخر، أو رجل دين بآخر، أو قاضي بآخر... الخ، وبالتالي 
فان مخرجاتها البشرية وكافة مكوناتها لم تتطور  ولم تستبدل  لصالح  مكونات وأنظمة 
بناء  التي تعتبر مقدمات أساسية في  النهضة والتنمية والتمدن،  ومؤسسات مشاريع 
والأصعدة،  والميادين  المجالات  كافة  في  وتطور  تقدم  من  تحتويه  ما  بكل  الحضارة، 
لذلك فان إحداث تغييرات جوهرية في البيئة بما تحتويه من أنظمة مركزية ومؤسسات 



282

إنسانية وموارد طبيعية وبشرية، شرط رئيسي  ومحوري لتشييد الحضارة،  وتنظيمات 
وقد فشل العرب في ذلك منذ قرون طويلة، وظلت بيئتهم متخلفة، لم يجري عليها أي 
تغيير أو تطوير منذ مئات السنوات، رغم تغير مؤسسات الحكم السياسية والدينية، 
تغييرات  إحداث  عليهم  يجب  التي  بيئتهم  هي  الجوهرية  مشكلتهم  اليوم  والعرب 

جوهرية فيها حتى يتمكنوا من البدء بتشييد حضارتهم المرتقبة. 
****

في بعض الأقطار العربية وأقطار العالم الثالث عموما تجرى ممارسات ديمقراطية 
برلمانية  وانتخابات  الجمهورية،  رئاسة  انتخابات  كإجراء  النطاق،  واسعة  أو  محدودة 
وبلدية ونقابية، إلا إن كافة هذه الانتخابات لا تؤدي إلى أي نتيجة تصب في صالح 
التنمية وتشييد الحضارة على مستواها الوطني، ويستمر الانحدار السياسي والاقتصادي 
والاجتماعي رغم ذلك، ذلك إن الديمقراطية ليست سوى انعكاسا للنظام، وليست 
وأيديولوجية،  وإدارية  ثقافية  لمنظومة  انعكاسا  فالديمقراطية  ذاته!  حد  في  نظاما 
بمعنى أنها ليست  سوى وسيله وليست غاية في حد ذاتها، وتلك البلدان التي تمارس 
الديمقراطية من دون جني ثمارها في التنمية الاقتصادية والبشرية، وتحقيق مستويات 
متقدمة من العدالة وإطلاق الحريات وتجسيد القيم الإنسانية تمارس في حقيقة الأمر 
له مخرجات ونتائج  نظاما  فالديمقراطية  الفعلية،  بيئتها ومخرجاتها  يتفق مع  نظاما لا 
محددة، بعيدة كل البعد عن نتائج الانتخابات في الواقع العربي، حيث تستحكم ثقافة 
الانتماءات القبلية والطائفية والمذهبية ونبذ الأقليات والنساء، لتكون نتائج الانتخابات 
وثقافية  إدارية  كمنظومة  الديمقراطية  بينما  بالتخلف،  المتسمة  العربية  للبيئة  تكريسا 
وسياسية تتجاوز الانتماءات الفرعية ومعايير التفاضل القائمة على الجنس أو العرق 
أو اللون، لذلك يلاحظ في بعض الدول العربية  إن التيارات التي تسود الشارع هي 
الذهني  الفرز  القبلية والمذهبية، ويكون  الانتماءات  المتشددة وذوي  الدينية  التيارات 
للمرشحين من قبل الشارع وأجهزة الإعلام بناء عليها، وفي بعض الدول فان القائمة 



283صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

الفائزة هي دائما قائمة الحزب الحاكم أو المدعومين من قبل السلطة، ذلك إن حزب 
بعصب  ويمسك  وأوضاعه،  الشارع  في  والمتحكم  المسيطرة  هو  تياره  أو  السلطة 
الذي  هم  السلطة  مرشحي  فان  لذلك  والدينية،  والاقتصادية  السياسية  المؤسسات 
عن  عبارة  العربية  الانتخابات  تكون  النهاية  وفي  الانتخابية،  المعركة  في  ينتصرون 
ممارسة ليست ذات جدوا أو قيمة، وعادة ما تلجا بعض الأنظمة السياسية إلى تعديل 
القوانين  لتتناسب مع احتياجات حزب أو تيار السلطة، كأن يسمح بترشيح رئيس 
الدولة إلى ما لا نهاية مثلا، أو تقليص السن القانونية المحددة لشغل هذا المنصب أو 
العربية  الدول  بعض  إن  ويمكن ملاحظة  معينة،  فوز شخصية  لمتطلبات  وفقا  ذاك، 
انتخابات دورية بصفة مستمرة على مقاعد السلطة التشريعية، إلا إن  رغم أجراءها 
هذه الانتخابات تفرز نتائج شبه ثابتة، فنفس الشخصيات التي شغلت مقاعد البرلمان 

في الدورات الماضية هي التي سوف تشغله مجددا، وهذا يعني 
المجتمع  إن  أي  والتصورات،  والآراء  والأفكار  العقيدة  نفس  تحمل  أنها 
بينما  ينتج شخصيات وأفكار جديدة،  يتقدم نحو الأمام، ولا  نفسه ولا  يدور حول 
وثقافية  فكرية  تشكيلات  المستويات  مختلف  على  الانتخابات  تفرز  أن  المفترض  من 

وسياسية جديدة، يمكن استثمارها في التنمية والإنتاج والأعمار. 
إن الديمقراطية ثقافة وممارسة ونظام، وإذا ما طبقت في منظومة مركزية شمولية 
الشريحة  نفس  ستعود  حيث  تذكر،  نتيجة  إلى  تؤدي  ولن  جدوى  ذا  تكون  لن  فإنها 
الحاكمة إلى الحكم مرة أخرى، ويساهم في بعض الأحيان منتسبي السلطة الدينية في 
حث الناخبين والتأثير عليهم لكي ينتخبوا شخصيات معينة دون تمحيص و إمعان 
وإرادة، والناخبين من ناحيتهم يمارسون نفس الآلية في حياتهم الشخصية والعائلية، 
لذلك فأنهم ينظرون إلى الممارسة الديمقراطية لا على أساس هدفيتها في تجسيد سلطة 
الشعب ومشاركته في إدارة بلادهم، وخلق حالة من تجسيد القيم الإنسانية، بل ينظرون 
إليها في لا وعيهم على أنها وسيلة لإصلاح الأوضاع من زوايا ومنطلقات محددة، لا 



284

العملية  ثقافتها أهداف  التي يعيشون فيها، والتي ليست من  البيئة  تتجاوز معطيات 
الديمقراطية وغاياتها ومراميها، لذلك فان الناخب العربي  يختار مرشحيه من نفس 
دائرة  سلطات الأنظمة المركزية، فانتخابات العالم الثالث ليست سوى دوران مفرغ 
للواقع، وليست تغيير أو تجديد،  لذلك ظلت المرأة في بعض البلدان محرومة من المشاركة 
في العملية الانتخابية وعضوية الحكومة سنوات طويلة، بلغت في بعض الدول أكثر 
من 40 عاما، لان أعضاء البرلمان – وعلى مر أكثر من جيل – يعتقدون بحرمة مشاركة 
الأساس،  هذا  على  لهم  صوتوا  انتخبوهم  الذين  والناخبين  وانتخابا،  ترشيحا  المرأة 
وكل مرشح يطرح أطروحة تؤيد إشراك المرأة يكون مصيره الإخفاق في الانتخابات!! 
رغم إن الديمقراطية كثقافة وقانون ونظام من المفترض أن تجسد وتعزر روح المساواة  
بين الجنسين، وبين كافة الانتماءات والمكونات الاجتماعية، والعملية الديمقراطية من 
جماهيري  تكوين  في  الاجتماعية  التشكيلات  وصهر  الدولة  سلطة  تعزز  أن  المفترض 
الوطني  للحس  متجاوزة  الديمقراطية   العملية  تكون  فلا  ومتجانس،  واحد  وطني 
ونغمة الولاء للدولة والوطن، إلا إن الانتخابات العربية في كثير من الأحيان  عوضا 
من أن تحقق هذه الأهداف تكون نتيجتها تجسيد الولاءات القبلية والمذهبية والطائفية، 
وإذا ما كان من المفترض أن تكون نتيجة الانتخابات شغل مرشحين يسعون إلى تحقيق 
الثالث  العالم  نواب  من  الكثير  إن  إلا  واعدة،  لنهضة  أساس  مستدامة ووضع  تنمية 
وتقاليدهم  وعاداتهم  والثقافية  الدينية  خلفياتهم  على  بناء  قوانين  إصدار  إلى  يسعون 
مناصب  تبؤ  من  المرأة  كحرمان  التنمية،  متطلبات  مع  تتعارض  والتي  الاجتماعية، 
قيادية في السلطات الثلاث، وفرض المزيد من القيود على الأقليات، وحظر أي انفتاح 
اجتماعي أو ثقافي أو اقتصادي لتعارضه مع القيم الدينية أو الاجتماعية أو الأخلاقية، 
لتكون النتيجة في نهاية الأمر ممارسة ديمقراطية بعيدة عن مخرجاتها وأهدافها الحقيقية، 
ولتأتي كتكريس للواقع المناقض لفلسفة الديمقراطية ونتائجها المتوخاة كنظام وثقافة، 
وهذا ما يحدث في معظم بلدان العالم الثالث، وفي مقدمتها أقطار الوطن العربي، لذلك 



285صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

لا تشهد الدول العربية في معظم الأحيان أية تغييرات بيئية جوهرية، أو تنمية حقيقة 
على الأصعدة المختلفة، رغم وجود ممارسات ديمقراطية على أكثر من مستوى ومنذ 

عقود طويلة متتالية.  

هل �سيف�شل العراق؟ 
تعرض العراق إلى احتلال، الأول بريطاني في بداية القرن العشرين، وقد عملت 
بريطانيا في إطار رسم خريطة منطقة الشرق الأوسط على إنشاء دولة عراقية مستقرة، 
وقد كان النظام العراقي الذي نصبته بريطانيا قريبا من النظام الملكي البريطاني،  حيث 
حكومة  عنه  تنبثق  منتخب  وطني  بمجلس  ومقيدة  محددة   بسلطات  الملك  يحظى 
وطنية، علاوة على سلطة قضائية مستقلة، إلا إن هذا النظام لم يكن منسجما مع البيئة 
العراقية التي اعتادت لمئات السنوات على سلطات سياسية ودينية واجتماعية تقوم على 
العراق الكثير من الأحداث والإرهاصات  المركزية والشمولية والتولتارية، فشابت 
والدينية،  والجماهيرية  السياسية  والتيارات  الحكم  أجنحة  مختلف  بين  والصراعات 
كانت نتيجتها في نهاية الأمر سقوط النظام الملكي الدستوري وقيام النظام الجمهوري 
المستبدة والدكتاتوري، الذي تعاقب على إدارته خمسة  رؤساء  جمهورية حكموا العراق 
من خلال سلطة مطلقة، لا تستند على دستور أو ضوابط قانونية، كان آخرهم  الرئيس 
الراحل صدام حسين، الذي ادخل العراق في حرب طويلة مع إيران لمدة ثمان سنوات، 
وحظر  دولية  وقرارات  مدمرة  لحرب  عرضه  مما  للكويت،  العراق  احتلال  تلاها 
النظام العراقي في العودة كعضو طبيعي في  اقتصادي وعزلة سياسية، وأذى إخفاق 
المجتمع الدولي إلى شن حرب ثالثة على العراق من قبل الولايات المتحدة وبريطانيا، 
وبعد  برمتها،  العراقية  الدولة  معه  العراقي وسقطت  البعثي  النظام  إلى سقوط  أدت 
عامة   انتخابات  وأجريت  جديد  دستور  إقرار  تم  العراق  احتلال  من  سنوات  خمس 
وقامت دولة عراقية جديدة تقوم على النظام الدستوري البرلماني، بما يمثله من حكم 
الشعب والتداول السلمي على السلطة ومفهوم دولة القانون، حيث إن الحكومة أي 



286

التشريعية،  السلطة  يمثل  الذي  البرلمان،  الصلاحيات  في  يوازيها  التنفيذية  السلطة 
العراقي  الدستور  بموجب  العراق  في  وتسود  مستقلة،  قضائية  سلطات  على  علاوة 
مثيلا  العراق  لها  يشهد  لم  وصحافة،  إعلام  وحريات  ودينية  ومدنية  فردية  حريات 
منذ مئات السنوات، بيد إن هذا النظام أيضا لم يخرج من رحم البيئة العراقية ونظمها 
المركزية، التي لم تتغير منذ قرون، والتي تغلب عليها قوانين شمولية حديدية متوارثة 
منذ مئات السنوات، والسؤال الذي يطرح نفسه : هل سيصمد  النظام السياسي الجديد 
في العراق ؟ ثم طرح هذا السؤال بطرق أخرى، حيث حذرت بعض الأوساط من 
خطر وقوع انقلاب عسكري يطيح بالنظام البرلماني ويعيد العراق إلى عصر الجمهورية 
الطاغوتية، وخرج نائب رئيس الجمهورية الدكتور عادل عبد المهدي مؤكدا احتمال 
حدوث مثل هذا الانقلاب، كما طالبت بعض القوى السياسية العراقية بإقرار نظام 

الفيدرالية الإدارية خوفا من عودة الدكتاتورية في العراق.
ذلك إن النظام العراقي الجديد ليس صنيع البيئة العراقية، وإنما زرع فيها زرعا 
من دون تهيئتها وتحديثها، تماما كزرع عضو ما في جسد  الإنسان من دون إجراء أي 
فحوصات أو اختبارات، الأمر  الذي قد يؤدي إلى رفض الجسم له بعد زرعه، ويسبب 
للمريض  مشاكل صحية خطيرة  قد تؤدي إلى الوفاة، ومن هذا المنطلق فان العراق 
قد يرجع للوراء، ويعود سيرته الأولى المنسجمة مع بيئته وتاريخه السياسي  والإنساني 
بشكل عام، لذلك فان الحل من وجهة نظرنا هو إبقاء العراق تحت وصاية المجتمع 
بإحداث  الجديدة  والثقافية  والدينية  السياسية  السلطة  وقيام  الوقت،  بعض  الدولي  
الجديد  السياسي  للنظام  تضمن  العراقية   البيئة  على  إستراتيجية  وتحديثات  تغييرات 
الرسوخ والتجسد وتحوله إلى نظام من صميم وجوهر البيئة في العراق ليستمر ويتطور 
وفقا للنواميس والسنن،  ويمكن ملاحظة ذلك في موريتانيا، التي لم تستمر فيها التجربة 

الديمقراطية  أكثر من 8 أشهر،  وانتهت بانقلاب عسكري أطاح بالرئيس المنتخب 
سيدي محمد ولد الشيخ عبد الله، وهي ذاتها نفس الأسباب والإشكاليات التي 



287صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

يعاني منها العراق، فالبيئة   الموريتانية رفضت النظام السياسي الديمقراطية الانتخابي 
التعاقدي، لأنه ليس من رحمها واحد منتجاتها، كذلك حدث نفس الأمر في السودان، 
عندما تنازل العماد عبد الرحمن سوار الذهب عن الحكم بعد إجراءه انتخابات  رئاسية 
النظام  السودانية لفظت  البيئة  إن  المهدي، إلا  الصادق  الوزراء  نتج عنها فوز رئيس 
السياسي الجديد وتعرضت التجربة الديمقراطية  للوأد بانقلاب عسكري جاء بالحركة 
القومية الإسلامية للحكم عام 1988م بزعامة الفريق عمر البشير والدكتور حسن 
إصلاح  فان  لذلك  بالسلطة،   الأول  واستفرد  الطرفان،  تنازع  ما  وسرعان  الترابي، 
البيئة ومعالجتها وتطويرها لتكون الأنظمة الجديدة المراد زرعها فيها قابلة للحياة من 
أعظم التحديات التي ستواجه أي تجربة إنسانية من هذا النوع، وما يواجه العراق هو  
هذا التحدي المصيري بالضبط فإما أن يهيئ بيئته  لقبول نظامه السياسي الديمقراطي 
ليصبح بعد فترة وجيزة جزء منها، أو إن هذه البيئة ستلفظه ليحل مكانه نظام سياسي 
متوافق مع مكوناتها وتاريخها المناقض لحيثيات ومتطلبات النهضة والبناء الحضاري. 



288



289صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

م�شاريع النه�ضة العربية
 في القرن الع�شرين 

لا شك أن أعظم مشروع للنهضة العربية هو ما قام به النبي الكريم  من تأسيس 
نظام سياسي وديني جديد قادر على الاستمرار والعطاء، فقد جاء النبي محمد  بدين 
جديد يلغي الكثير من القيم والنظم التي كان مرتبطة بمصالح الفئات الحاكمة في المجتمع 
الجاهلي، وليس لها آثار ايجابية على بقية طبقات وشرائح المجتمع العربي في ذلك الوقت، 
وهذا ما حدا بالمؤرخين لوصم واقع العرب قبل الإسلام بالعصر الجاهلي، نظرا   لسيادة 
نظم وقيم ومفاهيم ليس لها أساس علمي قويم، وغير مرتبطة بأي مقومات يمكن التعويل 
عليها لتأسيس حضارة يعتد بها،  كما أن المستفيد منها فقط الطبقات الحاكمة، بينما تعاني 
والتهميش  الانتقاص  أشكال  لكافة  والتعرض  والإجحاف،  الحيف  من  الطبقات  بقية 
والقهر، وقد جاءت الديانة السماوية الجديدة بالتوازي مع نظام سياسي جديد يقوم على 
سيادة الدولة وسلطتها، فكان أن تمكن العرب بهما من استثمار موقعهم الجغرافي المتميز 
واتصلوا بالأقوام والحضارات المجاورة واستغلوا مواردهم الاقتصادية المتاحة  وأسسوا 
السماوية  الأديان  كافة  إن  ملاحظة  ويمكن  متميزة،  إسلامية  عربية  حضارة  النهاية  في 
فالمسيحية  الهام،  الجغرافي  والبشرية وموقعه  الطبيعية  بثرواته  الغني  الشرق  من  انطلقت 
إشعاع روحي وحضاري  القدم مركز  منذ  تعتبر  التي  بفلسطين،  بيت لحم  خرجت من 



لا ينضب، وكذلك ظهرت اليهودية ما بين مصر وسيناء وفلسطين، وجميع هذه المناطق 
  كانت على الدوام حواضر مزدهرة ومراكز تجارية هامة، وعندما جاء النبي الكريم
انطلق في دعوته من مدينته مكة، التي كانت تحتضن الكعبة المشرفة، الرمز الديني المقدس 
عند العرب في الجاهلية والإسلام، كما تعتبر مكة مركز تجاري مهم ذكره القران الكريم، 
يْفِ{ قريش/1ـ2  فحاضرتي  تَاء وَالصَّ فِهِمْ رِحْلَةَ الشِّ فِ قُرَيْشٍ * إيِلَا ِِإيلَا قال تعالى: }ل
ثقلا سياسيا  كانتا تشكلان  بل  المتخلفة والهامشية،  المدن  تكونا في عداد  لم  والمدينة  مكة 
واقتصاديا مهما، وقد اقتضت المشيئة الإلهية أن تظهر الأديان السماوية في مراكز حضرية 
يمكن استثمار مقومات وعوامل النهضة فيها لبلورة أنظمة مركزية – ومن ضمنها النظام 

الديني ـ قادرة على الإدارة وتوجيه دفة السلطة لما فيه خير وصالح الإنسان. 
ويمكن اعتبار دولة محمد علي باشا الوالي العثماني من سنة )1805 ـ 1848( 
محاولة رائعة لبناء دولة حضارية عصرية في مصر، حيث إن المؤرخين يجمعون تقريبا 
على دور نظام محمد علي البناء في وضع قواعد ولبنات الدولة المصرية الحديثة، خاصة 
في مضمار الحكومة المدنية والاقتصاد الوطني وتطوير قطاع الزراعة، ورغم إن الكثير 
النسبة  أن  عليه  يأخذون  ولكنهم  التنموية،  ومشاريعه  إصلاحاته  أهمية  يؤكد  منهم 
بناء  على  عكف  وانه  الأمنية،  والأجهزة  للجيش  ذهبت  الدولة  موارد  من  العظمة 
عرش له ولأبنائه من بعده، وان هذا العرش كان الدافع وراء أعماله ومشاريعه، بيد إن 
انجازات محمد علي لا يمكن إنكارها رغم ذلك، فقد فتح مصر على مصراعيها على 
العالم الخارجي وحولها إلى سوق مليئة بالفرص لكل أصحاب الكفاءات والمهارات، 
اوجد  كما  التقنية،  للمدارس  افتتاحه  عبر  الوطنية  الكفاءات  تدريب  على  عمل  كما 
زراعات جديدة كالقطن، وبنا المصانع الزراعية وأقام مشروعات كبرى للري والمياه، 
وفي الاقتصاد شدد من سيطرة الحكومة على التجارة وأسس نظام احتكار السلع تديره 
الدولة،  وعلى صعيد الجيش أمر ببناء جيش حديث جنوده من المصريين فقط وانشأ 

أول مدرسة حربية للمشاة عام 1820م 



وفي مضمار التعليم أقام نظام محمد علي نظاما تعليميا متكامل، كما انشأ مدارس 
التعليمية  البعثات  إيفاد  فنية ومهنية وطبية وعسكرية وزراعية متعددة، كما عمد إلى 
إلى الخارج لرفد مصر بالكفاءات البشرية في مختلف المجالات التي تحتاجها التنمية، 
فمنذ عام  1809 م قام بإرسال بعثات تعليمية إلى عدة مدن إيطالية لدراسة العلوم 
العسكرية وطرق بناء السفن والطباعة، وكذلك أرسل بعثات إلى فرنسا، أشهرها بعثة 
رافع  رفاعة  المعروف  المصري  والمفكر  الأديب  طلبتها  ضمن  من  كان  التي  1826م 

الطهطاوي.
من  الثانية  المرتبة  في  المؤرخون  وضعها  وقد  اهتمام،  أيما  بالصناعة  اهتم  كما 
الحربية  الصناعات  وأولى  التعليم،  بعد  التنموية  وخططها  المصرية  الدولة  اهتمامات 
جل اهتمامه، وكانت غاية نظام محمد علي هو تحقيق هدف استراتيجي يتمثل بتحقيق 
عملت  الغاية  ولهذه  الصناعية،  والمنتجات  الأسلحة  من  معتبرة  بنسبة  ذاتي  اكتفاء 
حكومته على التعاقد مع مئات الخبراء والصناع المهرة من أوربا واسيا لتخريج كوادر 
مصرية في مختلف المهن والحرف والمهارات الصناعية، ما اهتمت حكومة محمد علي 
بالعمارة، فبنيت في القاهرة والمدن الكبرى مباني بطرازات جديدة، كما تميز عصر محمد 
على بالنهضة في التنظيم والهندسة في العمارة، حيث فتحت الحارات والدروب وسهل 
الطرز  والتجارية  السكنية  مبانيهم  بناء  في  يتبعون  بمصر  الناس  وأصبح  بها،  المرور 

المعمارية الحديثة.
حتى  للعيان  ماثلة  تزال  ما  التنموية  علي  محمد  حكومة  مشاريع  إن  شك  ولا 

اليوم، فمصر ما زالت 
يطبع  ولبنان  تكتب  مصر  إن  قيل  حتى  العربي،  الفكر  وتنتج  تكتب  التي  هي 
الكفاءات  بإنتاج  هذا  يومنا  وحتى  الفراعنة  عصر  منذ  مصر  وتشهر  تقرا!  وبغداد 
العلمية في مختلف المجالات، وأنتجت  كتاب كبار  في الأدب واللغة والكتابة الإبداعية 
والعلوم الطبيعية والسياسية والاجتماعية والاقتصادية والفلسفية  وأنتجت الكثير من 

291صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين



292

باشا كان لها الأثر دون  التطبيقية، وإصلاحات محمد علي  الأفكار والبرامج والنظم 
شك في احتفاظ مصر بكونها رائدة العلم والثقافة والفنون والأدب والإبداع في العالم 
العربي، إلا إن إصلاحات محمد علي باشا لم يكتب لها الاستمرار، ولم تضع مصر على 
خارطة العالم المتقدم، وذلك للاضطراب الدائم للأوضاع السياسية والاقتصادية في 
مصر والعالم العربي سواء في عهد محمد علي أو في العهود التي جاءت بعده، كما إن عدم 
دستورية جهاز الحكم وعدم نضوجه واستفحال مظاهر الفساد والاستئثار بالسلطة  
العسكرية والأمنية والسياسية  والصراع عليها، علاوة على الحروب والاضطرابات 
المنطقة،  بها  مرت  التي  الخطيرة  السياسية  والأحداث  للاستعمار  نتيجة  والاقتصادية 
هدفها  تحقيق  لغاية  تصل  ولم  معينة  مرحلة  عند  تقف  علي  محمد  إصلاحات  جعلت 
الاستراتيجي المتمثل في تحولها إلى منظومة متكاملة، تدير حضارة مصرية جديدة في 
العلمي  مشوارها  بدأت  اليابان  أن  ويكفي  والعشرين،  عشر  التاسع  القرنين  أواخر 
للعوامل  نتيجة  ولكن  عشر،  التاسع  القرن  نهاية  في  بكثير  مصر  بعد  والتكنولوجي 
نهاية  في  واليابان  مصر  بين  ما  شاسعة  الحضارية  المرحلة  أصبحت  الذكر  السالفة 

الأمر. 
وتعتبر محاولة الشريف حسين بن علي في عداد مشاريع النهضة العربية في القرن 
إلى  حينها  في  العرب  سعا  حيث  البالغ،  والطموح  بالجرأة  اتسمت  والتي  العشرين، 
أخرجتهم  الثورة  إن  إلا  المتردي،  واقعهم  من  تخرجهم  واحدة   عربية  دولة  تأسيس 
يعاد  أن  قبل  طويلة   لعقود  الاستعمار  سلطة  إلى  التركية  العثمانية  الدولة  سيطرة  من 
رسم خريطة المنطقة وتنسحب الدول الغربية من الشرط الأوسط لينقسم العرب إلى 
أكثر من 20 دولة، يجمعها تاريخ ودين ولغة وثقافة وقواسم نسيجية وعضوية تمتد 
جذورها في أعماق التاريخ العربي الموغل في القدم، ولكنهم غير قادرين رغم ذلك على 

بلورة منظومة حضارية واحدة.
وثمة محاولة أخرى وهي اتحاد مصر وسوريا في دولة واحدة أطلق عليها اسم » 



293صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

الجمهورية العربية المتحدة« وقد اعتبرت نواة لاتحاد عربي كبير من المحيط إلى الخليج، 
إلا إن التجربة فشلت بعد 4 سنوات من تدشينها، وتتعدد أسباب الفشل، ولكنها لا 
تخرج عن نطاق سوء الإدارة والصراع على السلطة والمؤامرات الخارجية، ورغم ذلك 

فإنها كانت محاولة مهمة سجلها التاريخ للزعيم القومي الراحل جمال عبد الناصر. 

�صور من التخلف العربي 
تتجاوز  إنها  إلا  العربي  الوطن  التخلف الإنساني والحضاري في  تتعدد مظاهر 
التخلف العلمي والتقني والتكنولوجي والاقتصادي إلى التخلف السياسي والديني 
والاجتماعي، حيث تعتبر أنظمة الوطن العربي في عداد الأنظمة المركزية والشمولية 
السياسية  الأنظمة  العصر  هذا  تسود في  بشكل طبيعي ومنهجي،بينما  تتطور  التي لا 
القائمة على الدستور، وفصل السلطات، وسيادة القانون، ومنظومة الحقوق والقيم 
النظام  ويساهم  كما  الإنساني،  والفكر  البشرية  التجربة  خلاصة  تمثل  التي  الإنسانية 
الديني في تجسيد  واقع التخلف والانهيار بعدم قدرة جهازه التشريعي على التفاعل 
وظواهر  إفرازات  من  يحمله  ما  بكل  الراهن  الحضاري  الواقع  مع  المسئول  الايجابي 
وتنظيمات وأفاق هائلة، ونظم معرفية ومؤسسات متقدمة، كما يعاني النظام الاجتماعي 
من سيادة قيم ونظم ومفاهيم بعيدة كل البعد عن أفاق الحضارة العالمية ومتطلبات 
التغيير والتقدم والابتكار، وكافة مقومات ومتطلبات التحضر والتمدن والازدهار، 
فما زالت تسود في الشرق العربي مظاهر مقيتة كجرائم الشرف وزواج القاصرين، كما 
وتعتبر المرأة في موقع اجتماعي اقل من الرجل وفي بعض البلدان لا تتمتع المرأة بأية 
ولاية أو وصاية على نفسها طوال عمرها، وليس لها شخصية اعتبارية أمام القانون، كما 
ويعاني المجتمع العربي من سيادة قيم ونظم وثقافة التمييز المذهبي والطائفي والعرقي 

والقبلي والعنصري، في تناقض شامل مع قيم المواطنة والإخاء والعيش المشترك.
يقرا  العربي  إن  منها  شامل  حضاري  تخلف  إلى  الأخيرة  الإحصائيات  وتشير 
نصف ساعة في السنة! ومعدل قراءة الفرد العربي على مستوى العالم هو ربع صفحة، 



294

بينما يصل متوسط قراءة الأمريكي إلى 11 كتابا والبريطاني إلى 7 كتب.
أن هناك مستوى  الشأن  الصادرة في هذا  التقارير  للتعليم أوضحت  وبالنسبة 
غير مقبول من الأمية الهجائية )حوالي ثلث الرجال ونصف النساء!(، وبلغت نسبة 
الأمية التقليدية في البلدان العربية حسب التقرير الاقتصادي العربي الموحد نحو %25 

من السكان، أي ما يعادل 70 مليون أمي!!. 
أما الكتب المنتجة في العالم العربي فلم تتجاوز 1.1% من الإنتاج العالمي، ويعادل 
ما تنتجه تركيا من الإنتاج العالمي أيضا.على الرغم من أن العرب يشكلون نحو 5% من 
سكان العالم، وقد أنتجت البلدان العربية 5600 كتاب عام 1991 مقابل 102000 
وبحسب  الكاريبي،  ودول  اللاتينية  أميركا  في  و42000  الشمالية،  أميركا  في  كتاب 
بعض الإحصائيات فان مجموع ما يترجمه العرب لا يزيد على 330 كتاباً سنوياً، أي 
س ما تترجمه اليونان، وخلال الألف سنة الماضية ترجم العرب من الكتب بقدر ما  ُمخ

تترجمه أسبانيا في سنة واحدة!!
في عصر العولمة ظهرت إحصائيات مخيفة عن عالمنا العربي، فقد أوضح بعضها 
إن الناتج العربي الإجمالي لا يعادل ناتج مملكة اسبانيا ! ويعتبر العرب مستوردون لكل 
المحلي الإجمالي لعشر  الناتج  إن  للثروات والإمكانيات،،  امتلاكهم  تقريبا، رغم  شي 
والجزائر(  وليبيا  والعراق  ومصر  الخليجي،  التعاون  مجلس  )دول  نفطية  عربية  دول 
المحلي  الناتج  أن  كما  العربي،  الإجمالي  المحلي  الناتج  من  المائة  فـي   70 نحو  يشكل 
الإجمالي لدول مجلس التعاون الخليجي معا يستحوذ على نحو نصف حصيلة الناتج 
المائة  فـي   11 على  يزيد  لا  سكانها  عدد  أن  مع  العربية،  الدول  لكل  الإجمالي  المحلي 
من إجمالي سكان الدول العربية، الذي يبلغ فـي الوقت الحاضر 310 ملايين نسمة، 
ومن المعروف أن اقتصاديات هذه الدول تعتمد على النفط كمصدر دخل شبه وحيد، 
أما الصناعة على المستوى العربي فما تزال محدودة فـي إنتاجها وإمكاناتها واستيعابها 
للقوى العاملة العربية، إذ لا يزيد مجموع العاملين فـيها على 19 مليون عامل فقط، 



295صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

فان  الزراعي  القطاع  أما في  العربية،  العاملة  القوة  إجمالي  المائة من  فـي  إي نحو 17 
خمس دول عربية أيضا هي مصر والسعودية والسودان والمغرب وسورية تستأثر بنحو 
67 فـي المائة من الناتج الزراعي الإجمالي لكل الدول العربية، مما يعني أن بقية الدول 
العربية والتي يبلغ عدد سكانها نحو 43 فـي المائة من سكان الوطن العربي لا تزيد 

مساهمتها على 33 فـي المائة فقط.
غذائي  عجز  أكبر  ويعتبر  عربي،  غذائي  عجز  وجود  الإحصائيات  وتؤكد 
أحد  يعتبر  العربي  الزراعي  القطاع  أن  من  الرغم  على  وذلك  العالم،  فـي  إقليمي 
فـي   45 يمثلون  الريف  سكان  وإن  العربية،  الدول  معظم  فـي  المهمة  القطاعات 
المائة من إجمالي السكان العرب، وفـي بعض الدول كالسودان تصل نسبتهم إلى نحو 
العربية حسب تقرير صادر عن اتحاد  الغذائية للدول  الفجوة  المائة، وتقدر  65 فـي 
المهندسين الزراعيين العرب بنحو 20 مليار دولار، وتشير أرقام اتحاد غرف التجارة 
والصناعة في الإمارات إلى أن الفجوة الغذائية قد بلغت في الدول الخليجية وحدها 
نحو 13 مليار دولار وجاء في بعض الدراسات الإنمائية إن الدخل الفردي في مصر في 
الخمسينيات كان مماثلا للدخل الفردي في كوريا الجنوبية، بينما يصل اليوم إلى أقل من 
20% من الدخل الكوري الجنوبي، كذلك كان للمملكة العربية السعودية ناتج إجمالي 
يفوق ما كان لتايوان، لكنه اليوم يبلغ نحو 50% من الناتج التايواني، كما كان الناتج 
المحلي الإجمالي في المغرب وماليزيا على قدم المساواة أما اليوم فإنه في المغرب ثلث ما 

هو في ماليزيا!!
لم  العربية  الدول  أن  اتضح  العربية  الجامعات  اتحاد  مجلس  وثائق  خلال  ومن 
تنفق على قطاع التعليم في مختلف مراحله أكثر من 7% من الموازنة العامة في أحسن 
الحالات، وتتدنى هذه النسبة إلى أقل من 5 % في البلدان العربية الفقيرة، ولم يتجاوز 
إنفاق الدول العربية على البحوث والتطوير وفق تقرير اليونسكو عن العلوم في العالم 
لعام 1998 نسبة 4،0% من حجم الإنفاق العالمي على مشاريع البحوث والتطوير، 



296

وتشير الإحصائيات إلى 7،6 ملايين طفل عربي غير مسجلين في المدارس، بسبب عدم 
توفر الأماكن والظروف الصعبة لعائلاتهم وحاجتها لعملهم. 

الهامة  والاختصاصات  الكفاءات  أصحاب  من  المهاجرين  عدد  ويقدر     
الشهادات  وحملة  الفنيين  من  بملايين  العربية  البلاد  خارج  يعملون  الذين  والنادرة 
العليا والكوادر المؤهلة، ويبلغ حجم العمالة العربية المهاجرة حسب تقديرات منظمة 
المقام  العربية في  البلدان  العيش في  العربية نحو 15 مليونا بسبب ضيق سبل  العمل 
الثاني،  المقام  السياسية والعقائدية والمذهبية والعرقية في  الأول، وبسبب الصراعات 
وتشكل هجرة الكفاءات العربية 31 % من إجمالي الدول النامية، كما أن هناك أكثر من 
مليون خبير واختصاصي عربي من حملة الشهادات العليا أو الفنيين المهرة مهاجرون 
ألف عربي من حملة  أميركا وأوروبا 450  المتقدمة، حيث تضم  الدول  ويعملون في 
الشهادات العليا وفق تقرير مؤسسة العمل العربية، وتؤكد هذه التقارير أن 5.4 % 
يستقر  فيما  إلى بلادهم  يعودون  الخارج  الذين يدرسون في  العرب  الطلاب  فقط من 
حسب  العربية  البلدان  في  العمل  عن  العاطلين  عدد  ويبلغ  الخارج،   في  الآخرون 
تقديرات صندوق النقد العربي نحو 16 مليونا من أصل 98 مليونا يمثلون قوة العمل 
العربية  العمل  العربية، وتقدر منظمة  العمل  العربية، أي نحو 20% من مجموع قوة 
الإضافات الجديدة في سوق العمل سنويا بنحو 5،2 مليون، وذلك من الفئة العمرية 
)15 ـ24 ( عاما والذين قدر عددهم ب49 مليونا عام 2000م، ويتطلب الإبقاء 

على مستويات البطالة الحالية استحداث 5،3 ملايين فرصة عمل جديدة كل عام. 
   وما تزال نسبة مساهمة المرأة في النشاط الاقتصادي متدنية للغاية، و لا تتجاوز 
المرأة في  تتجاوز مساهمة  العمل، ولا  العربية 5% من حجم سوق  البلدان  بعض  في 

الإنتاج الإجمالي العربي حسب تقرير منظمة العمل العربية نسبة %6. 
عربي  مليون   73 نحو  إن  إلى  المتحدة  للأمم  الإنمائي  البرنامج  تقارير  وتشير 
يعيشون تحت خط الفقر، كما يعاني 10 ملايين نسمة من سوء التغذية، و73 مليون 



297صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

عربي لا يزالون محرومين من خدمات مياه الشرب النقية، ونحو 106 ملايين عربي غير 
مستفيدين من خدمات الصرف الصحي، وذلك حسب تقديرات التقرير الاقتصادي 
العربي الموحد لعام 2001، ونصف سكان المدن العربية لا يجدون السكن المناسب 

مقارنة بنحو 2% في الدول المتقدمة.
وقدر حجم الاستثمار في الدول العربية عام 999 م حسب أرقام صندوق النقد 
للدول  الإجمالي  المحلي  الناتج  من   %21 بنسبة  أي  دولار،  مليار   134 بنحو  العربي 

العربية، وهذه النسبة المنخفضة لا تمكن من تحقيق  معدلات النمو المطلوبة.  
وتمثل مساهمة الدول العربية في التجارة العالمية نسبة ضئيلة للغاية، فالصادرات 
العربية في عام 1999م شكلت 9، 2% من صادرات العالم، وهذه النسبة تعادل حجم 

صادرات بلد مثل فنلندا!! أما الواردات العربية فتمثل 6، 2 من الواردات العالمية.
للاقتصاديات  المزمن  الضعف  فيه  لبس  لا  نحو  على  الأرقام  هذه  وتكشف 
إذ  الأمم،  مقدمة  ليكون في  تؤهله  هائلة  ثروة  يمثلك  العربي  الوطن  أن  بيد  العربية، 
يعادل 10% من أراضي  العربي نحو 5،1 مليون هكتار، أي ما  الوطن  تبلغ مساحة 
العالم، ويقدر عدد سكان الوطن العربي بنحو 279 مليون نسمة، إي ما يعادل %5،4 
من سكان العالم، ويقدر المخزون النفطي في المنطقة العربية بنحو 62% من الاحتياطي 
العربي نحو 27% من مجمل الإنتاج  النفط  العالمي، ويبلغ حجم الإنتاج من  النفطي 
العالمي من النفط، وتمتلك المنطقة العربية نحو 22% من الاحتياطي العالمي من الغاز 
الطبيعي، وتنتج نحو 13% من الإنتاج العالمي للغاز الطبيعي ورغم ذلك فان ميناء 

روتردام بهولندا يصدر10 مرات ما تصدره كل الدول العربية مجتمعة !!
ومن الأرقام الدالة على ضعف التنمية البشرية في الوطن العربي أن 34 % من 
الأطباء الأكفاء في بريطانيا ينتمون إلى الجاليات العربية، وأن مصر وحدها قدمت في 
فيما  المتحدة،  الولايات  إلى  والمهندسين  العرب  العلماء  من   %  60 الأخيرة  السنوات 
1991ـ1998  بين  ما  العراق  وشهد   ،%15 ولبنان  العراق  من  كل  مساهمة  كانت 



298

ونتيجة  والأمنية  السياسية  الأوضاع  لسوء  نتيجة  بلادهم  تركوا  عالماً   7350 هجرة 
الحصار الدولي الذي كان مفروضاً على العراق آنذاك، وتشير هذه التقارير إلى عمل 
قسم واسع من العقول العربية في اختصاصات حساسة في بلاد الغرب مثل الجراحات 
الدقيقة، الطب النووي، الهندسة الالكترونية، والهندسة النووية، وعلوم الليزر، وعلوم 

الفضاء، وغيرها من الاختصاصات عالية التقنية. 
في  والتكنولوجي  العلمي  البحث  أكاديمية  رئيس  حبيش  علي  الدكتور  يقول 
ذلك  وأن  ألفاً،  و418  ملايين   3 بلغوا  للخارج  المهاجرين  المصريين  عدد  إن  مصر 
المؤهلات  حملة  من  هؤلاء  بين  من  ألفاً   450 وأن  للاقتصاد،  فادحة  خسارة  يمثل 
العلمية العالية كالماجستير والدكتوراه، حيث استقر معظم هؤلاء في البلاد المتقدمة: 
نفقات  من  الدولة  تتحمله  ما  رغم  وأستراليا،  وكندا،  وإنكلترا،  المتحدة،  الولايات 
لبناء هذه المؤهلات قد تصل إلى 100 ألف دولار على الفرد، وهكذا فإن مصر وحدها 
خسرت50 مليار دولار بسبب هجرة كفاءاتها، وتشير دراسة أعدتها كلية الاقتصاد 
والعلوم السياسية بجامعة القاهرة إلى وجود 4102 عالم عربي في مختلف علوم المعرفة 
والجراحين  الأطباء  أن  أمريكي  تقرير  ويؤكد  غربية،  أبحاث  ومراكز  مؤسسات  في 
القادمين من الدول النامية خلال النصف الأول من السبعينيات إلى الولايات المتحدة 
الأمريكية يمثلون 50% والمهندسين 26%، وأن ثلاثاً من دول الشمال هي الولايات 

المتحدة وكندا وبريطانيا تستأثر ب75% من جملة تدفق الكفاءات المهاجرة.
وأظهر تقرير حديث للجامعة العربية أن الدول العربية تنفق دولاراً واحداً على 
الفرد في مجال البحث العلمي، بينما تنفق الولايات المتحدة 700 دولار لكل مواطن، 
والدول الأوربية حوالي 600 دولار، وأن كل مليون عربي يقابلهم 318 باحثاً علمياً، 

بينما النسبة تصل في العالم الغربي إلى 4500 باحث لكل مليون شخص. 
ويكشف التقرير أن 8% من مجموع القوة العاملة العربية هاجرت، وأن %20 
من مجموع الأطباء هم الآن خارج المنطقة، وأن 25% من المهندسين يعملون في بلدان 



299صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

أجنبية، وأن 15% من خريجي الأقسام العلمية استسلموا للهجرة الدائمة، وأن %30 
غادروا  الدكتوراه  درجة  يحملون  عربي  ألف   27 وأن  هم،  حيث  بقوا  الطلاب  من 
بلدانهم إلى أوربا وأمريكا عام 1980، وأن هذا الرقم وصل إلى 32 ألف عام 2000 

في خسائر مالية تتجاوز 200 مليار دولار.
إسرائيل   إن  التقارير  إحدى  في  جاء  العربية  والدول  إسرائيل  بين  مقارنة  وفي 
تنفق على البحث العلمي ما بين 2 إلى 3% من الدخل بينما في البلدان العربية لا يتجاوز 
02% و 03%، أي أكثر من ستة مليارات دولار، أما الدول العربية مجتمعة فتخصص 
مليار ونصف دولار فقط، من بينها الدول الخليجية النفطية التي تنفق 0.2% فقط 
من ميزانياتها على البحث لعلمي، وان إسرائيل تصرف 2500 دولار على تعليم الفرد 
مقابل 340 دولارًا عند العرب، وحجم الإنفاق على التعليم عند إسرائيل حوالي %7 
من الناتج القومي مقابل 5% في أمريكا و4% في اليابان، وهناك 1395 عالماً وباحثًا 
إسرائيل  وأن  العربي.،  الوطن  في  مليون  لكل   136 مقابل  السكان  من  مليون  لكل 
العلماء  فعدد  السكان،  لعدد  نسبة  العلمي  النشر  العالم في مجال  الدولة الأولى في  هي 
الناشرين للبحوث 711% لكل عشرة آلاف نسمه ونسبة أمريكا 10%، وفى رياض 
الأطفال الإسرائيلية كمبيوتر لكل طفل، أما عدد مستخدمى الإنترنت فهم خمسون 
ضعفاً بالنسبة لمستخدميه العرب، ونسبة الكتب المترجمة إلى العبرية 100 كتاب لكل 

مليون إسرائيلي، وفى العالم العربي ثلاثة كتب فقط لكل مليون عربي.
ومن مظاهر الانهيار الحضاري العربي أيضا تخلف التعليم، ففي اليابان هناك 1000 
جامعة، وفي الدول العربية مجتمعة 430 جامعة فقط، وهناك 3000 أطروحة دكتوراه في 
مجال العلوم الطبيعية في بريطانيا، يقابلها 500 أطروحة فقط في جميع الدول العربية، ورغم 
العلمي  إنتاجهم  أن  إلا  بلادهم  في  والمسلمين  العرب  العلماء  من  الآلاف  مئات  وجود 

المنشور بالمجلات الدولية المتخصصة ذات المستوى الرفيع أقل من إنتاج علماء إسرائيل.
 



300

مم المتقدمة ؟ لماذا تخلف العرب عن ركب الأ
كان هذا هو السؤال الأهم الذي شغل المفكرين العرب في القرن التاسع عشر 
شاهدوا  عندما  مهولة  صدمة  صدموا  فقد  نابليون،  بجنود  المصريون  اصطدم  عندما 
بالسيوف  وطنهم  عن  يدافعون  كانوا  بينما  وتفوقه  وخبرائه  بعتاده  الفرنسي  الجيش 
عندما  عندما  رهيب  حضاري  وحل  في  وقوعهم  من  ذلك  بعد  وتأكدوا   ! والخيول 
لندن  وخاصة  أوروبا،  تزور  والعرب  المصريين  والمفكرين  الطلاب  طلائع  بدأت 
وباريس ليكتشفوا نظاما مختلفا تماما في الحياة بمختلف اتجاهاتها، لقد وجدوا حضارة 
باهرة تتجلى في مدن عامرة زاهرة تتميز بالتخطيط العمراني الرشيد وبالجمال والذوق 
والنظام والنظافة، وهو ما لم تكن تعرفه حتى المدن العربية الكبرى كالقاهرة ودمشق، 
لقد اكتشفوا في الإنسان الأوروبي نمطا إنسانيا مغايرا لم يجدوه في أنفسهم ومن حولهم، 
فهو إنسان جاد يعمل بحزم ونشاط وأمانة وإتقان، كما انه إنسان هاد ومتعقل، يواجه 
بهرت  لقد  الشرقي(،  )كالإنسان  والعاطفة،  بالانفعال  لا  وعقلانية،  بهدوء  مشاكله 
متكاملة  حضارة  عليها  شيدت  ارض  وطئوا  قد  إنهم  وجدوا  عندما  العربية  الطلائع 
علوم  إلى  وطب  وصناعة  وهندسة  عمارة  من  والعلوم،  الفنون  أنواع  مختلف  تتضمن 
عسكرية وإدارية وإنسانية، إلى الفنون بأنواعها من موسيقي ورقص ورسم ونحت، 
إلى مسرح وأدب وشعر وقصة، وليس هذا فقط فقد لاحظوا إن ثمة نزعة مستحكمة 
سريع  تقدم  وتحقيق  الجديد،  واكتشاف  الدائم،  التغيير  نحو  الأوربية  المجتمعات  في 
على مختلف الأصعدة، وإزالة كافة المعوقات أمام ذلك، وتجاوز كافة الصعوبات، كما 
وجدت الطلائع العربية أن كافة المظاهر الحضارية التي حولهم عبارة عن مكتشفات 
ومخترعات وإبداعات تتجلى في تقدم تقني وتكنولوجي مذهل، ومدارس فكرية وفنية 
ونظريات علمية ومنتجات لا حصر لها، تنتمي للحاضر وتتحلى بقدرة فائقة على مواكبة 
متغيرات المستقبل ومتطلباته، كما وجدوا أنها مخرجات زمن لا يتجاوز القرن منذ بزوغ 
الثورة الصناعية وسيطرة ثقافة عصر النهضة والتنوير وسيادة آثارها ونتائجها، والتي 
من أهمها تحرير العقل الأوربي من الأغلال الفكرية والهواجس الدينية الوهمية والرؤية 



301صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

أوطانها  إلى  العربية  الطلائع  عادت  وعندما  المتشددة  والسياسية   والاجتماعية  الدينية 
بدأت رحلة تفكير مضنية حول أسباب انهيار الحضارة العربية، وقد استنتج المفكرون 
خلال  ومن  والآراء،  النظريات  من  الكثير  مشاربهم  مختلف  على  العرب  والباحثون 
تصنيفها يمكن القول إن الفكر العربي خلص إلى ثلاثة أسباب كبرى في انهيار الحضارة 
العربية، الأول هو السبب »الفيزوتاريخي« وهو القول بان العرب تخلفوا لأنهم فقط 
تركوا العمل بتعاليم دينهم، رغم إن هذا الدين كان متعدد المذاهب والمدارس، وكل 
منها يدعي التمثيل المطلق للإسلام وبطلان غيره، والسبب الثاني هو  ترك المسلمون 
العقل والعمل بالتقليدي ومحاربتهم للاتجاهات العقلية، وقمعهم لكل تيارات الإصلاح 
والتجديد فتخلفوا، وفي هذا الصدد يقول الكاتب والمفكر السوري هاشم صالح  إن 
سبب التخلف العربي يعود إلى الانغلاق الكامل داخل يقينيات القرون الوسطى، التي 
تتخذ صفة الحقيقة المقدسة، التي لا يجوز نقاشها أو إخضاعها للعقل بأي شكل : »بهذا 
المعنى فإن المسلم التقليدي سجين يقينياته المطلقة، مثلما كان المسيحي التقليدي سجين 

يقينياته قبل انتصار الحداثة والتنوير في أوروبا، ولا أرى أي فرق بين الحالتين«. 
العربية  بان المجتمعات  القول  الثالث هو  سبب تاريخي، يستند على  والسبب 
النشاط  في  التقنية  المعارف  توظف  التي  النشطة،  البرجوازية  للطبقات  افتقدت 
الاقتصادي والاجتماعي مثلما حدث في أوربا، الأمر الذي أدى إلى تطورها السريع جدا، 
نتيجة لنشوء نشاط ثقافي واجتماعي واقتصادي قائم على العلم والعقلانية والتجربة، 
بدون أي تحيز أو تعصب لمذهب آيدولوجي معين، بينما العرب يفتقدون هذه المنظومة 

المتطورة، مما أدى إلى تفكك المجتمع العربي وتخلفه على مختلف المستويات.   
تخلف  في  اختصارا  يكمن  العربية  الحضارة  لأفول  الرئيسي  السبب  أن  ونعتقد 
أنظمتهم المركزية، التي يقوم عليها الصرح الحضاري الكبير، ونعتقد بان الأسباب الثلاثة 
سالفة الذكر صحيحة نسبيا، إذ لا يمكن حصر أسباب التخلف العربي بعامل واحد، فقد 
انهارت الحضارة العربية عندما تخلف نظامهما الديني، فركن  العرب  إلى التقليد والتبعية 



302

والسلفية، وحاربوا الفلسفة والعقل والعقلانية والتجربة، وانهزموا عندما لم يوظفوا العلوم 
والمعارف في أنظمتهم المركزية لمدها بالحيوية الدائمة والنشاط المستمر، ولم يوظفوا التقنية 
وتفريغ  اليومية  الحياة  تسهيل  بغية  حياتهم،  من  الأساسية  المادية  والجوانب  الاقتصاد  في 
العصر خطير  العربية في هذا  تعانيه الأقطار  ما  أن  بيد  الشائكة،   القضايا  العقول لمعالجة 
ورهيب،  والشقة الحضارية التي تفصل العرب عن أوربا وأمريكا تتجاوز المائة عام، بينما 

لا يفصل إسرائيل حضاريا عن دول الاتحاد الأوربي أكثر من 15 عاما فقط!���
والحضارة  النهضة  لمقومات  يفتقد  لا  العربي  العالم  فان  أخرى  ناحية  من 
العربي  الوطن  ينقص  الذي  أعلاه، كل  ذكرنا  مثلما   البشرية  والكفاءات  الاقتصادية 

ككل أنظمة مركزية تدير الموارد بكفاءة وجهوزية.���  
 ويمكن إرجاع أسباب الانهيار الحضاري العربي في عصرنا الراهن للعديد من 

إسرائيل  في  والمسيحيين  المسلمين  من  الفلسطينيين  العرب  حقوق  فان  ذلك  على  علاوة   ���
تفوق نظرائهم من الأقليات العربية المذهبية والدينية في بعض الدول العربية، سواء كان 
ذلك في الحقوق الدينية أو الاقتصادية أو السياسية، فبعض الأقليات حتى ألان ممنوعة من 
الممارسة  العرب في إسرائيل بحرية  يتمتع  بينما  الوطنية والإنسانية،  ابسط حقوقها  ممارسة 
الدينية والسياسية والاقتصادية والثقافية، رغم أن العرب يمارس عليهم تمييز يكاد يكون 
منهجيا ورسميا من قبل الدولة والأغلبية اليهودية الإسرائيلية، ورغم ذلك فان المستوى 
الدول  من  كثير  العرب في  من  نظرائهم  متفوقا على  يبقى  العبرية  الدولة  لعرب  الحقوقي 
العربية والإسلامية ودول العالم الثالث بشكل عام، ولعل هذا السبب كان العامل الرئيسي 
إلى  النهاية  في  دفعهم  هائلا  اضطهادا   واجهوا  حيث  إسرائيل،  إلى  العرب  اليهود  لهجرة 
الهجرة، بينما ظلت الكثير من الجاليات اليهودية في أوربا الغريبة والشرقية وأمريكا محتفظة 

بانتماءاتها الوطنية ولم تجذبها عروض الهجرة لإسرائيل.
والابتكار،  الإبداع  عـلى  المختلفة  الإنسانية  المجتمعات  قدرات  تفاوت  من  الرغم  على   ���
السكان،  عدد  من   %20 بحوالي  وتقدر  كثيرا،  متقاربة  ككل  فيها  الموهوبين  نسبة  أن  إلا 
إلا إن مدى تطور أو تخلف البيئة، بأنظمتها المركزية وعواملها المختلفة اجتماعيا وسياسيا 
واقتصاديا، تلعب دورا محوريا في دعم وتشجيع المواهب وأصحاب القدرات والكفاءات، 
استخراجها  إن  إلا  هائلة،  وإمكانيات  جبارة  طاقة  فيه  الله  أودع  البشري  العقل  إن  ذلك 
الفاعلية والعطاء  وتسخيرها للإبداع والإنتاج والخلق  بكافة عوامل ومسببات  ورفدها 

مرهون بالبيئة التي يتحرك فيها وينهل من معطياتها. 



303صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

العوامل المهمة، منها ما يلي:
1ـ افتقاد الأقطار العربية مجتمعة، وكل على حده، للأنظمة المركزية المتطورة، 
الوطنية  الدولة  تمكن  والتي  وثقافيا،  واقتصاديا  وحقوقيا  واجتماعيا  ودينيا  سياسيا 
واستغلال  والمعنوية،  المادية  والطبيعية،  البشرية  مواردها  إدارة  من  عموما(  )والأمة 
كافة مقومات وعوامل النهضة بديناميكية وكفاءة عالية، والتعامل مع العالم الخارجي 

بحرفية تمكنها من الاستفادة مما بلغته الأمم والدول الأخرى.  
2ـ عدم وجود تعاون بين الدول العربية، حيث إن معظم الدول المتقدمة تتعاون 
فيما بينها علميا وتقنيا واقتصاديا، أما الأقطار العربية فمستوى التعاون فيما بينها محدود 

جدا على مختلف الأصعدة. 
3ـ شيوع الفقر في العديم من البلدان العربية، بما لا يمكنها من تنفيذ أية برامج 

تنموية يعتد بها.
السياسية  المالي والإداري والبيروقراطية، والشمولية  الفساد  4ـ شيوع مظاهر 
المركزية  الأنظمة  وبقية  السياسي  النظام  إدارة  غذت  بحيث  والاقتصادية،  والدينية 

مختزلة في شريحة إشرافية محدودة، ليس من أجندتها قيم النهضة والتقدم والارتقاء.
5ـ عدم استقرار منطقة الشرق الأوسط، التي تحتضن الوطن العربي، مما يجعل 

نسبة الإنفاق العسكري والأمني مرتفعة، وغالبا ما تكون على حساب التنمية.
6ـ  عدم وجود برامج ثقافية وعلمية، تمكن الدولة العربية الوطنية من الاستفادة 
المنهجية من ثقافات ونظم الدول الأخرى، وتوظيفها في التنمية، وتحويلها إلى جزء من 

النظم الحاكمة.
7ـ  افتقاد العرب للبنى التحتية التقنية والتكنولوجية والمعرفية، سواء على صعيد 
الطاقات البشرية أو المؤسسات، والتي تضع الأسس الرصينة لنهضة علمية وصناعية 
وزراعية متقدمة، وذلك بسبب حظر تداول التقنية من جهة، وعدم وجود كفاءات 
بشرية عربية مدربة يمكنها الحصول على هذه التقنيات وفك شفراتها، وصناعة بعض 



304

أجزائها محليا، بحيث تكون متاحة وتتحول لثقافة عامة من صميم مجتمع المعرفة.���  
8ـ إهمال العمل المؤسساتي والابتعاد عن تطوير العقلية المؤسساتية التي تقوم 
المحسوبية والشللية والفئوية  إلى  الواحد، مما أدى  العمل  على الجهد الجماعي وفريق 

والعشائرية في مؤسسات الدولة والمجتمع المدني.
9ـ التمادي في ارتكاب الأخطاء وتجنب النقد والنقد الذاتي، مما أدى إلى التمادي 

في ارتكاب الأخطاء.
****  

��� المعروف إن دول كإسرائيل والصين وماليزيا  تقوم  بما يشبه سرقة بعض الأسرار العلمية 
من الغرب وتسخيرها في برامجها التقنية والصناعية والتكنولوجية.



305صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

ت�صورات في تجديد البيئة العربية 

واقعة  العربية  الشعوب  أن  على  العصر  هذا  في  العرب  المفكرين  أكثر  يتفق 
منذ القرن التاسع عشر وحتى الآن تحت وطأة »التقليد«، سواء كان تقليد القدماء، 
الذين أنتجوا التراث العربي والإسلامي، وتقليد الغرب، الذي أنتج الثورة العلمية 
العربية  والصناعية والمعرفية، وكلاهما وجهان لعملة واحدة تؤكد على إن الشعوب 
تفتقد إلى العقلانية كمنهج أساسي يهدف إلى تجاوز الأطر التقليدية وتحضير المجتمع 

للتغيير الايجابي بناء على مخرجات العصر.
لإعادة  استراتيجي  منهج  إيجاد  في  يتمثل  العقلاني  المنهج  أدوات  أول  ولعل 
تدوير التراث، لتجديده، وبالتالي تجديد البيئة العربية، وإدخال آخر منتجات الفكر 
الإنساني في مكوناتها المختلفة، ليصبح المجتمع العربي قادرا على البدء بالانطلاق نحو 
التطور السريع وشق طريقه نحو بناء نهضة واعدة وحضارة جديدة في القرن الحادي 
والعشرين، وهنا لا بد إن نشير إلى إن أوربا لم تكن بصدد إحداث قطيعة مع تراثها 
بقدر ما كانت تسعى إلى إيجاد آلية تمكنها من إعادة قراءته بايجابية، وفي سبيل تحقيق 
فظهر  المقدسة،  النصوص  مع  للتعامل  علمية  مناهج  استحداث عدة  تم  الغاية  هذه 
والتحليل  للنقد  مناهج  وبرزت  التاريخي،  الخطاب  تأويل  وطرق  الالسنيات  علم 
المجتمع  على  إسقاطي  كوجود  المقدس  إلغاء  هو  الطبيعية  النتيجة  وكانت  التاريخي، 



306

العقل  مكانة  بذلك  فارتفعت  مادية،  غير  آفاق  في  يتحرك  معنوي  شان  إلى  وتحويله 
وأصبحت معايير الصواب والخطأ محكومة بالتجربة والبرهان والاستدلال والنسبية، 

تحت مظلة العقل والبرهان والمنطق.
والثقافية  والفكرية  العلمية  المجالات  مختلف  في  العربي  التراث  إن   شك  ولا 
والسياسية والتاريخية والفقهية والعقائدية والأخلاقية ضخم وهائل، ولا يمكن أن 
فقد دخلت  السريع،  بالتقدم والتطور  المتسم  الواقع   بكافة محتوياته مع  متفقا  يكون 
على الفكر الإنساني المعاصر آلاف المخترعات والمكتشفات والأفكار والآراء والنظم 
يعالجه  وما  الإنسانية،  الحياة  شئون  مختلف  في  والتشريعات،  والقوانين  والفلسفات 
التراث العربي والإسلامي مرتبطا بمكونات البيئة العربية في زمن ظهور النظم التراثية، 
وقد يكون بعضه غير صالح على نحو الإطلاق للتطبيق في هذا العصر، وبعضه الآخر 
بحاجة إلى تحديث حتى يمكن توظيفه مرة أخرى ويكون متوافقا مع مسارات العصر 

ومتطلباته. 
ويحتاج العرب اليوم إلى إيجاد منهج مركزي أو شبه مركزي يقوم عليه التعامل 
وركنها  العربية  البيئة  عصب  تمثل  التي  المركزية،  الأنظمة  مستوى  على  التراث  مع 
الأساسي، لذلك لا بد من إيجاد منظومة محورية للتعامل مع التراث وتوظيفه في البيئة 
المعاصرة، وبناء الصرح الثقافي العربي، مع توفير الانسيابية والمرونة التي من خلالها 
يتم تحرير وتعديل وإلغاء كافة المسارات والمناهج والنظم التي يثبت فشلها في التطبيق 
وعدم ملائمتها لمتطلبات الواقع وحتمياته، ومن البديهي القول إن النظم التي وضعها 
المفكرون العرب، سواء طبقت أو لم تطبق، ليست سوى اجتهادات بشرية، قابلة للنقد 
للتفكير والإبداع الحر،  العربي   المجال للمفكر  إفساح  إن  بيد  والتجريح والإقصاء، 
والتطبيق في مستويات معينة في الحياة الاجتماعية، وإتاحة الفرصة الكاملة له لإيصال 
والثقافة  والفكر  للتراث  قراءته  وتوظيف  العليا،  التشريعية  المؤسسات  إلى  فكرته 
والفلسفة في التنمية، من خلال تحويلها إلى برامج ونظم وتشريعات عامة، سيضمن 



307صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

للمجتمع العربي دون شك قوة دفع هائلة وانطلاقة كبيرة نحو التطور والتقدم الواسع 
النطاق، وسيقطع بالعرب أشواطا حضارية وقفزات تنموية بعيدة المدى في مدد قصيرة 

على مستوى الأمة والدولة الوطنية.
وفي تصوري فان التراث العربي ليس له في واقع الأمر سوى احد أمرين، الأول 
نظرية  وهذه  للمجتمع،  العام  النظام  في  عليه  يعول  فلا  التاريخ  من  جزء  يصبح  أن 
اثبتت فشلها واستحالتها  في كل الأمم والشعوب دون استثناء، والثاني وهو ما فعله 
آلية  العصر، ألا وهو إيجاد  المتقدمة  في هذا  الغرب الأوربي والأطلسي وكافة الأمم 
للتعامل مع التراث، حتى يمكن توظيفه بحيث يتحول إلى مادة حضارية تنعكس على 
بناء  في  ايجابي  مساهمة  عنصر  ليكون  بها،  الخاصة  العملي  التطبيق  ومسارات  مجالات 
الصرح الحضاري، وهو ما يمكن أن نطلق عليه بمنظومة » تدوير التراث«، فمشكلة 
الصناعية  الدول  مثلما كانت  تماما  تراثهم،  لتدوير  منهج  أنهم بحاجة لإنشاء  العرب 
البيئية،  والمخلفات  والزراعية  الصناعية  والمهملات  النفايات  تدوير  لصناعة  تفتقد 
مما أدى إلى تراكمها، فأصبحت تشكل خطرا على البيئة وخسارة اقتصادية، فانشات 
ووصل  أخرى،  مرة  استخدامها  إعادة  يتم  خلالها  من  صناعية  منظومة  الدول  تلك 
المنزلية والشخصية،  المهملات  إعادة تدوير وتصنيع  الصناعية إلى  التقنية  الأمر بهذه 
بل وحتى الإفرازات البدنية للإنسان!، علاوة إلى إعادة تنقية مياه الصرف الصحي 
وتحلية مياه البحر، حتى أصبحت إحدى الصناعة المهمة في الكثير من دول العالم، أو 
الورقية  الملفات  تجرد  حيث  والتجارية،  الخدمية  والمؤسسات  المنشات  في  يحدث  كما 
والالكترونية، وكافة نشاطات الشركة خلال العالم المالي، فترحل الأوراق والمستندات 
القيمة أو الغير مهمة إلى الأرشيف، عله يمكن استخدامها في وقت لاحق،   عديمة 
فمثل البيئة العربية تماما كمثل هذين المثالين، فقد تراكم عليها التراث بدون إخضاعه 
للجرد والتحديث والنقد والتعديل والتطوير، بحيث يدخل الخدمة ويستخدم ما هو 
صالح بحكم الزمان والمكان، ويعتبر غير ذلك في عداد التاريخ، يقول كوندورسيه: 



308

ولا  مقدسا  ليس  السلف  من  جاءنا  وما  العقل.  ضوء  على  شيء  كل  غربلة  »يجب 
معصوما. وما يثبت صحته نأخذ به وإلا رفضناه«.

�إ�شكالية الدين والحداثة 
إن إشكالية التيار النهضوي العربي هو بحثه عن الشرعية، وذلك بالبحث عنها 
في التراث كما فعل الشيوعيون عندما عدو أبو ذر شيوعيا حينما طالب بتقسيم الثروة، 
وذلك بسبب وجود خلل عميق في الواقع العربي يتمثل في إقصاء العقلانية والتنوير 
والنقد، وسيادة الميتولوجيا والقيم الغيبية، وضعف التنظير للمستقبل، والنظر الدائم 
للماضي من خلال سيادة السلفية كمنهج وحاكمية لكافة شئون الحياة، سواء على صعيد 
إيمانه  شعوره  لا  في  العربي  المفكر  افقد  مما  المختلفة،  المؤسسات  أو  المجتمع  أو  الفرد 
الراسخ بفكره وايدولوجيته، واندفع لا إراديا للبحث عن شرعية لها من خلال الثقافة 
الراحل  يقول  الصدد  التطبيقية، وفي هذا  والنظم  التفكير  اطر  المسيطرة على  السلفية 
محمود أمين » نحن نخوض كافة معاركنا الفكرية على أرضية التراث«، ويؤكد هشام 

شرابي إن هذه الظاهرة نجمت عن هشاشة التكوين الاجتماعي في الوطن العربي.
العربية المعاصرة   الثقافة والنهضة  الفكرية بين رواد  وتدور معظم الصراعات 
حول التوفيق بين الدين ومتطلبات الحضارة، وكيفية الاستفادة من التراث وتوظيفه 
في النهضة، وفي خضم هذا المعترك خرج بعض المفكرين العرب، الذين انشغلوا بهذه 
منظومة  وضع  على  العمل  عاتقهم  على  واخذوا  العربي،  الوطن  في  المفصلية  القضية 
متكاملة لقراء التراث وتحليله، وكيفية توظيفه وتوليفه مع نتاج الفكر الإنساني، منهم 
الدكتور محمد أركون ومشروعه في نقد العقل الإسلامي، وتقوم استراتيجيه التحليلية 
على نقد الجانب اللاهوتي )المقدس( والممارسة العملية للشخصيات المقدسة، والعقائد 
والتصورات التي تدور حولهما،   فهو يرى إن التفسير والعقائد والتصورات الإسلامية 
في  ويعتقد  والضعف،  المنطقي  والاختلال  والتناقضات  والشكوك  بالثغرات  مليئة 
نفس الوقت إن صراع الحركة العلمانية الأوربية مع الكنيسة ليس بالضرورة حدوثه في 



309صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

الوطن العربي، ولذا يسعى أركون إلى إيجاد منهج ديني بديل يكون عوضا عن المنهج 
والانغلاق  الجمود  عن  كناية  في  الارثوذكسيه«،  »المنهج  ب  عنه  عبر  الذي  السلفي 
المنهج  هذا  ويكون  الدينية،  النصوص  وقراءة  وتفسير  تأويل  في  واحد  خط  وفرض 
عنصر مهما لإحداث انسجام ما بين الدين والحداثة، ويتجنب المجتمع العربي بذلك 

الصراع ما بين المؤسسات العلمانية والمؤسسات الدينية.
حديثة  ظاهرة  ليست   ���.) السلفية  )أي  الأرثوذكسية  إن  إلى  أركون  ويشير 
ولكنها نشطت منذ خمسينيات القرن الماضي لعدة عوامل، منه: الصراع ضد الاستعمار، 
وبروز إسرائيل كقوة سياسية  في المنطقة، والاستراتيجيات الجديدة التي يتبعها الغرب 
للمجتمعات  السريع  السكاني  والنمو  والإسلامية،  العربية  المجتمعات  على  للهيمنة 
الإسلامية، وظهور الأنظمة السياسية في بعض الدول العربية بعد الاستقلال والتي 
في  ما  أفضل  مع  التاريخية  والقطيعة  مسئولة،  غير  ديماغوجية  سياسات  مارست 

التراث.
في مقابل الأرثوذكسية، يدعو أركون إلى إعادة قراءة التراث، من خلال مفهوم 
الاجتهاد، الذي يعني في خطوطه العامة إعادة بناء النظام المعرفي في العلوم الإسلامية، 
كالتفسير وأسباب النزول والناسخ والمنسوخ والأخبار والنحو والخطابة وعلم المعاني 
الخطاب  بين  الفصل  ضرورة  وكذلك  الخ،  والحديث..  والرجال  والعقائد  والفقه 
الإلهي )القرآن الكريم( والخطاب الإنساني، الذي يفسر النص وفقا لقدراته ومداركه 

تارة، ولمصالحه ومراميه تارة أخرى.
ومنهم الدكتور محمد عابد الجابري، الذي يؤكد في )المثقف العربي وإشكالية 
النهضة.. رؤية مستقبلية(، إن مستقبل التقدم الحضاري العربي والنهضة العربية، لن 
يتما إلا على أساس نقدي عقلي، وأن هذا الأساس لا يتناقض مع العاطفة القومية، ولا 

��� لا نقصد بالسلفية مذهب ديني معين لأي طائفة، وإنما هي منهج فكري ونظرة عامة تنطبق 
على مختلف الثقافات والاعتقادات والنظم.



310

مع حلمها الأيديولوجي. بل على العكس تماما فمراجعة المفاهيم النهضويـة، ونقدها 
نقداً عقلانياً مستنداً إلى الواقع بكافة معطياته، هو السبيل الوحيد الذي سيقود العرب 
إلى تشييد حضارة عربية حقيقية، ويقول الباحث السيد ولد أباه في )أزمة التنوير في 
يقوم على  الأمم،  أمة من  التقدم الحضاري لأية  إن  المعاصر(  العربي  الثقافي  المشروع 

أسس أربعة هي:
للإبداع،  انعكاس  والتقنية  المعرفة،  الذات مصدر  ترى في  التي  العقلانية:  1ـ 

وتهدف العقلانية إلى تأكيد سيطرة الإنسان على الواقع. 
الطبيعية،  للتحولات  مهيأة  أرضية  على  الحداثة  قيام  وهي  التاريخانية:  2ـ 

وإخضاع منظومة التنمية لمعايير التقدم الناتجة عن التجربة. 
3ـ الحرية : كمعيار لشرعية السلطة وكمنظومة قانونية تتيح للإنسان الحق في 

تقرير شؤونه الدينية والمدنية.
4ـ عدم الخلط بين الدين والسياسية، فالدين قداسة، والسياسة نجاسة.

كانوا  إذا  العرب  »أن  النقدي(  والفكر  )العرب  في  زيادة  د.طارق  ويقول 
يرومون فعلًا الخروج من هذه الأزمة فلا معدى لهم عن الفكر النقدي، يعملونه في 
تفكيك بنيتهم وتحليلها والتفتيش في ثناياها عن المكامن الضعيفة والهشة والقاصرة، 
بل ستزداد حالتهم  فيه،  بما هم  فإنهم سيبقون متخبطين  أو وجل. وإلا  دون خوف 
سوءاً، وكأنهم يردون موارد الهلاك والفناء«،   أما الدكتور حسن حنفي في مشروعه 
المسمى »من اجل إحياء التراث وتجديده« فيطرح تحويل الأصول من طابعها الماورائي 
الميتلوجي ـ اللذان يشكلان انعكاسا ذهنيا راسخا في العقل العربي بمختلف مستوياته 
حاليا، ومادة خاض فيها المتكلمون منذ القدم، ولا تشكل أية قيمة عملية في اغلب 
الأحيان حالياـ  إلى مادة تطبيقية منسجمة مع الواقع، ويرجع د.غليون جذور الأزمـة 
الحضارية العربية الراهنة إلى العهد العثمـاني، عندما تطـلع العرب للنهضة، فتدخل 
مصر  حاكم  بـاشـا  علي  محمد  بمحـاولات  المتمثلة  محاولاتهم  وأجهض  الغرب 



311صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

الاستعمار،  خلال  من  برمته  التقدم  مشـروع  وأسقط  مكة،  حاكم  حسين  والشريف 
التي قـامت على أنقاضـه الدولـة العربيـة القطريـة الناشئـة بعد الاسـتقلال، والتي 
نجحت في فرض إرادتها على المجتمع بتطوير وسائل مبتكرة لحكمه والسيطرة عليه، 
مفهوم  نقل  على  فعملت  الغربي،  للنموذج  المطلق  التقليد  فخ  في  نفسهـا  وأسقطت 
النخبـة  فانفصلت  الخاص،  الغربي  التاريخي  سياقه  عن  النظر  بغض  هو،  كما  التقدم 

الحاكمـة بقيمها الغربيـة عن المجتمع التقليدي، ففشلت في تحديث مجتمعها.
مجموع  العقل  اغتيال  بعبارة  ويقصد  العقـل«  »اغتيـال  غليون  كتب  أبرز 
المعـاصرة  والعقليـة  الروحيـة  الخبرة  عنـاصر  استبعـاد  إلى  تسعى  التي  المحـاولات 
عن النظريـة والممارسـة، مما خفض مستوى العقل وجعله مجرد إيديولوجيا نظرية لا 
تلامس الواقع، وحول الوعي إلى حس أعمى لا يمكنه إبصار منهج يتبلور من خلاله 
التقنيـة  المنظومة  وأصبحت  بل  تقنية؛  مجرد  إلى  الحضارة  وحول  واقع،  إلى  ويتحول 
الأذهـان مسـألـة  أكثر، وغابت عن  للتكنولوجيـا لا  نقل  العربية عبارة عن عملية 
للبحث  المجـال  وإفسـاح  العلمي،  للتقدم  المطابقـة  الاجتمـاعيـة  العلاقات  تطوير 
أدى إلى ظهور عقليـة  النظريـة والتطبيقيـة، مما  المنظم، وترسيخ مؤسسـاته  العلمي 
إن  إلى  غليون  ويشير  رجعية،  استهلاكية  أسس  على  والتقدم  التطور  تفهم  جماهيرية 
تراكم التقنيّات الاستهلاكية في الحيـاة العربيـة لم يخلق مجتمعـا صنـاعيـا، أي منظومة 
من  العربي  المجتمع  يستطيع  واقتصاديا،  وسياسيا  ثقافيا  ومعنويا،  ماديا  متكـاملـة، 
خلالها إعادة هيكلة نفسه على أسس جديدة،  الأمر الذي ساهم في نشوء نظم استبداديـة 
أكثر صلابـة ومتـانـة وقدرة على السيطرة المطلقة على المجتمع، وإخضـاعه لمصالحهـا 
الفئويـة الأنانية، أمـا على صعيد المجتمع فلم تخلق التقنيـة المسـتوردة مجتمعـا متنورا، 
عجز  من  يعـاني  مجتمع  إي  حديث،  بطريركي  مجتمع  إلى  العربي  المجتمع  تحول  بل 
التي هي  الثقافة  المتوازن، وحولت  الحياة والنمو  قـادر على  وتشوهـات جعلته غير 
مجال الوعي والحريـة الأول في الحياة اليوميـة إلى أداة لإحراز مواقع اجتماعيـة، وكافة 



312

هذه العوامل أعاقت تحقيق  شروط التفكير الحر والوعي الايجابي، وقطعت الطريق 
على كل تغيير وعلى كل نهضـة.

ويوضح الكتاب أن مفهوم غليون للتراث لا يقتصر علي التراث الماضي، وإنما 
يرتبط بالحاضر أكثر، ولذلك أطلق مصطلح »تراث الحداثة« مؤكدا على إن »اكتساب 
التاريخ المعاصر فحسب،  التراث الحضاري الجديد ليس شرطا أساسيا للدخول في 
القديم« ويؤكد  الفاعلية والقيمة المتجددة للتراث  ولكنه شرط أساسي أيضا لإعادة 
ليصبح  والحديث،  القديم  الثرات  بين  النسيجي  التفاعل  يتم  بهذا  انه  على  غليون 
المستقبل المشرق لأي أمة مرهون بمدى قدرتها على أن تجعل من تراثها  نظما قابلت 

للتوظيف في عمليات التجديد والتحضر الكبرى.
ويرى غاليون إن الأزمة الحضارية العربية ناشئة من انقطاع العلاقة بين التراث 
المحلي وتراث الحضارة المعاصرة، وعدم القدرة على بناء منظومة محورية تجمع ما بين 
التراث والحداثة، حيث يؤدي هذا الانقطاع إلى انفصام في وعي الأمة يتسبب في شل 
إرادتها، والى نشوء صراعات عنيفة لا  أفق لانقضائها بين أنصار الحفاظ على التراث 
وأنصار التعلق ب )تراث الحداثة( حسب وصف غليون، وكأن وجود أحدهما يقتضي 
أن تستغني عن احدهما،  بينما في حقيقة الأمر لا يمكن للأمة  لا محالة لموت الآخر، 
لذلك فان الأمة تعيش صراعا مرضيا خطير بين عنصرين أساسيين من عناصر قوتها، 
جسد  جزئي  احد  وكأن  الآخر،  لصالح  عليه  يقضى  أن  يجب  احدهما  إن  تحسب  إذ 
يتعاونا لصالح خير  بينما الحالة السوية أن  البعض!!  الإنسان يتصارعان مع بعضهما 
الجسد وصحته وحياته، من ثم فلا مخرج من هذه الأزمة كما يشير غليون إلا عندما يتم 
إدراك أن التراث الماضي كالتراث الحاضر ليس قيمة ثابتة ولا حقيقة مطلقة، ولكنه 

رأسمال حي، يستمد قيمته من أصوله العلمية ونتائجه العملية وأهدافه الحية.
****

ومعرفته  الحاضر،  في  حيا  ظل  ولكنه  الماضي،  خلفه  ما  كل  هو  التراث  إن 



313صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

واستكشافه وتحليله ليس سوى محاولة لمعرفة كنه دواتنا، ومكونات هويتنا الإنسانية 
نتج  سلبية  أو  إيجابية  أشكالا  اتخذت  لتفاعلات  نتاج  هو  الحاضر  لأن  والحضارية، 
التقدم والتطور في  فتعني  الحداثة  أما  ثقافة محكمة شكلت شخصيتنا الجماعية،  عنها 
مسارات الحياة المتعددة، وكل مجتمع يتعامل معها بطرق مختلفة تستند على خصوصية 
كل مجتمع، وما يفتقده العرب هو منهج استراتيجي  لعملية تدوير التراث المتراكم منذ 
أكثر من 1500 عام مضت، وقد قام النبي  من خلال النظامين الجديدين اللذين 
الإسلامية(  العربية  الدولة  في  المتمثلة  والدولة  الإسلام،  في  المتمثل  )الدين  بهما  بشر 
قبل  ما  عصر  إلى  انتمى  ما  فكل  المجالات،  مختلف  في  العرب  لتراث  فرز  بعملية 
الإسلام أصبح من التراث، بيد انه لم يتجاهله أو يهمله، بل قام بعملية تدوير لمنظومته 
وتعاليمه وقوانينه وتشريعاته ومختلف جوانبه العملية والتطبيقية، فأجاز بعض ما كان 
معمولا به في الزمن الجاهلي، وحرم البعض الآخر،  فقد عمل ببعض تعاليم الحنفية��� 
والتي تتطابق أيضا مع القوانين اليهودية، كحرمة عبادة الأصنام، وتحريم الأضاحي 
التي تُذبح لها، وعدم أكل لحومها، وتحريم الربا والزنا وشرب الخمر وحد مرتكبيهما، 
وتحريم  أكل الميتة والدم ولحم الخنزير، وتحريم وأد البنات،���   كما كان أتباع الحنفية 

��� حركة دينية انتشرت في الجزيرة العربية قبل الإسلام، اعتنقها الكثير من العرب في العصر 
الجاهلي، منهم  أبو عامر الراهب، وأمية بن الصلت، و ورقة بن نوفل، وزيد بن عمرو بن 
نفيل )عم الخليفة عمر بن الخطاب(، وعبد الله بن جحش، وزهير بن أبي سلمى، وعثمان 
للنبي  الأعلى  )الجد  غالب  بن  لؤي  بن  وكعب  الحميري،  كرب  أبو  واسعد  الحارث،  بن 
 (، وعبد المطلب )الجد المباشر للنبي ، الذي يعتبره بعض المؤرخين زعيم التيار 
الحنفي، وأُطلق على أصحاب هذه الحركة: الحنفاء. ويعرفهم الدكتور السيد عبد العزيز 
سالم في كتابه )دراسات في تاريخ العرب قبل الإسلام( بأنهم: جماعة من العقلاء العرب 
سمت نفوسهم عن عبادة الأوثان ولم يجنحوا إلى اليهودية أو النصرانية، إنما قالوا بوحدانية 
يعرفون  كانوا  )أنهم   : القول  إلى  النور  مطلع  كتابه  في  العقاد  محمود  عباس  ويذهب  الله، 
أن الإيمان بالإله الواحد أهدى وأحكم من الإيمان بالنصب والأوثان(، وفي معتقدهم أن 

. الوحدانية هي دين إبراهيم الخليل
���	جاء في طبقات ابن سعد أن سعيد بن زيد بن عمرو بن نفيل، كان يقول للرجل إذا أراد أن 

يقتل ابنته، أي )يئدها( : لا تقتلها وأنا أكفيك مؤونتها. 



314

بالبعث  ويؤمنون  الجنابة،  من  ويغتسلون  ويختتنون  يصومون  العرب  من  واليهودية 
والنشور والحساب، وكانوا يعتكفون في غار حراء في شهر رمضان، ويقومون بأعمال 
البر كدفع الصدقات وإطعام المساكين، وقد تبنى الإسلام كافة هذه العبادات وحولها 
إلى جزء من عباداته وقوانينه، في عملية متقنة لتدوير الماضي والتراث العربي المتمثل 
لتتحول إلى جزء من  بنائها من جديد،  العصر الجاهلي  وتحديثها وإعادة  بقيم ونظم 

منظومة الدين الجديد والنظام الاجتماعي المرتبط به. 
كما أقر الإسلام الرقي والتعاويذ، التي كانت سائدة في العصر الجاهلي، وذلك 

بعد تنقيتها من الاستعاذة والاستعانة بغير الله من الأصنام والجن والشياطين.
جاء  ولما  والنفث،  والحسد  بالعين  يعتقدون  الإسلام  قبل  العرب  كان  كذلك 

الإسلام أقر بها، وقام بتنقية شعائر الوقاية منها من كافة مظاهر الشرك.
سائدة  كانت  التي  القوانين  بعض    النبي  عهد  في  القانوني  النظام  وأقر 
القتيل  دية  بالإبل، وكان أول من حدد  الديات تدفع  العصر الجاهلي، فقد كانت  في 
العهد  في  ساريا  القانون  هذا  وظل   ، النبي  جد  المطلب  عبد  هو  الإبل  من  بمائة 
الإسلامي، حتى أن بعض فقهاء المذاهب الإسلامية يرون أن  التغليظ في العقوبة لا 

يكون إلا بالإبل، حتى لو حكم القاضي بغيرها، فان حكمه لا ينفذ. 
كما اقر الإسلام العديد من الشعائر التعبدية التي كانت سائدة بين القبائل العربية 
في العصر الجاهلي، وذلك بطبيعة الحال بعد تنقيتها من شوائب الشرك بالله، ومن أهمها 
تعظيم الكعبة المشرفة ومكة، فقد كان في جزيرة العرب قبل الإسلام إحدى وعشرين 
كعبة، إلا إن كافة القبائل العربية أجمعت على تقديس كعبة مكة، وحرصت على الحج 
إليها، حتى إن الرجل يرى قاتل أبيه في البيت الحرام فلا يمسه بسوء، وكان العرب 
قبل الإسلام يحجون في شهر ذي الحجة من كل عام، يقول د. علي حسني الخربوطلي 
)يرحلون إلى مكة من كل مكان من الجزيرة في موسم الحج من كل عام لتأدية فريضة 

الحج وكانوا يقومون بالمناسك عينها التي يقوم بها المسلمون حتى اليوم وهي: 



315صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

التلبية ـ الإحرام، وارتداء ملابس الإحرامـ الوقوف بعرفة والدفع إلى مزدلفة، 
والتوجه إلى منى لرمي الجمرات، ونحر الهدى، والطواف حول الكعبة سبعة أشواط، 
وتقبيل الحجر الأسود )تعظيما له(، والسعي بين الصفا ومروه، وكانوا يسمون اليوم 
من  وتبدأ  التاسع،  باليوم  عرفات  في  ويقفون  التروية(،  )يوم  الحجة  ذي  من  الثامن 
العاشر أيام منى ورمي الجمار، وكانوا أيضا يسمونها أيام التشريق، كما كانوا يعتمرون 

في غير أشهر الحج. 
والتسميات  عينها،  بالمناسك  الفريضة  هذه  العرب  من  الإسلام  ورث  وقد 
عينها، لكنه طهرها من مظاهر الشرك، ونهى عن طواف العرايا، الذي لم يكن من باب 
الانحلال الخلقي كما يحلو للبعض وصفه، ولكن لشدة تقديسهم للكعبة ولحجرها 

الأسود، يهابون أن يطوفوا بها أو يقبلوا الحجر بالثياب التي قارفوا فيها ذنوبا(���. 
وكان العرب يعتقدون بان ابراهيم وإسماعيل هما اللذان بنيا الكعبة وفرض الله 

الحج إليها منذ زمنهما، وقد تبنى الإسلام هذا الاعتقاد.
ومما ادخله الإسلام في نظامه الجديد من عهد الجاهلية تقديس شهر رمضان، 
فقد كان أتباع الحنفية يبجلونه ويعظمونه، ومنهم زيد بن عمرو بن نفيل وأبو طالب 
فيه،  يتعبدان  إلى غار حراء  إذا جاء شهر رمضان عرجا  أنهما  ، حيث  النبي  جد 
تحريم  وكذلك   رمضان،  شهر  وليالي  أيام  طوال  المساكين  بإطعام  بيتهما  أهل  وأمرا 
القعدة وذي الحجة ومحرم ورجب، حيث كانت  القتال في بعض الأشهر وهي ذي 

العرب تعتبرها أشهر حرم، فلما جاء الإسلام اقر حرمتها.  
ويوم الجمعة، الذي يعتبر يوم عيد أسبوعي لدى المسلمين، ويوم مبارك، تمتد 
جذوره إلى العصر الجاهلي، قال أبو سلمى)أول من قال أما بعد: كعب بن لؤي، وكان 
ى الجمعة: جمعة، وكان يقال ليوم الجمعة : يوم العروبة. ولما جاء الإسلام  أول من سمَّ
أخذ الأنصار في )يثرب/ المدينة( بهذا التقليد، وقيل: أول من جّمع بالمسلمين في المدينة 

���	تاريخ الكعبة ص264.



316

هو أسعد بن زوارة، وقيل إنه مصعب بن عمير. ولما هاجر الرسول من مكة أدركته 
مسجدا،  منه  موضع  في  اتخذوا  وقد  لهم،  واد  بطن  في  عوف  بن  سالم  بني  في  الجمعة 
سورة  في  تعالى  الله  قول  نزل  ثم  بالمدينة.  له  خطبة  أول  وخطب  الرسول،  به  فجمّع 
مُعَةِ فَاسْعَوْا  ُ ةِ مِن يَوْمِ الْج لَا ذِينَ آمَنُوا إذَِا نُودِي للِصَّ ا الَّ َُّه الجمعة الآية التاسعة }8 يَا أَي

كُمْ إنِ كُنتُمْ تَعْلَمُونَ{.��� ٌ لَّ َِّه وَذَرُوا الْبَيْعَ ذَلكُِمْ خَيْر إلَِى ذِكْرِ الل
لقد كان العرب قبل البعثة يفتقدون لنظام ديني وسياسي حديث، ينسجم مع 
سنن التطور والارتقاء والكمال، ومع ظهور هذين النظامين ) الإسلام والدولة( كانت 
الخطوة  الأدق والأخطر هو تدوير التراث السابق، سواء فيما يتصل بالنظام الاجتماعي 
أو الديني أو السياسي أو الأخلاقي، بحيث يتم توظيف الأحكام والتعاليم والقوانين 
وقواعد  أصول  في  السابقة  والنظم   والأطر  والمفاهيم  والقيم  والمثل  والتشريعات 
الأنظمة المركزية الجديدة، وذلك بعد تطويرها وتحديثها لتكون ملائمة ومنسجمة مع 
البيئة الجديدة، ليتم استغلالها بفاعلية في عمليات البناء والأعمار، فالأنظمة المركزية 
الجديدة التي نشأت في الجزيرة العربية بعد الإسلام لم تكن منفصلة تماما عن الأنظمة 
ولكن  الأساسية،  وسماتها  العامة  بشخصيتها  البيئة  نفس  من  خرجت  فقد  السابقة، 
بيته وصحابته قامت   وأهل  النبي  المتمثلة في شخص  الدينية والسياسية  القيادة 
بعملية تدوير للتراث السابق، واتخاذ المناسب من تعاليمه وقوانينه وتشريعاته كجزء 

من الأنظمة المركزية الجديدة.
واحدة  والأخلاقية  والاجتماعية  والدينية  السياسية  القيادة  أصبحت  لقد 
ومركزية، ممثلة في شخص النبي ، ونقي الدين من الوثنية والشرك، ومن سيطرة 
العربية،  الجزيرة  مدن  من  وغيرها  الحجاز  حواضر  في  الحاكمة  البرجوازية  الطبقات 
وأدخلت عليه تعاليم متقدمة تتناسب مع معطيات المرحلة الجديدة، وأزيلت بعض 
من  العديد  وحرمت  السابقتين،  الديانتين  في  بها  معمول  كان  التي  السابقة  الأحكام 

���	القرطبي – الجامع لأحكام القرآن – تفسير سورة الجمعة.



317صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

الطبقات  وضعتها  التي  أو  الجاهلية،  أو  الوثنية  الصبغة  ذات  والتعاليم  الأحكام 
البرجوازية، فكان الدين الإسلامي ديانة جديدة توحيدية، حوت ما كان صالحا من 
التراث، وأضافت عليه الجديد الصالح للفترة الطويلة القادمة، وهذا ما سهل أيضا 

عملية تجسيد النظم والتعاليم الجديدة في المجتمع. 
وتحول النظام السياسي المركزي القائم على سلطة القبلية إلى نظام مركزي قائم 
وتمكن  الأخرى،  المركزية  الأنظمة  بعيد  حد  إلى  بذلك  وتغيرت  الدولة،  سلطة  على 
العرب بعد ذلك من إنشاء حضارة مزدهرة بعض الوقت قبل أن يصبها التصدع ومن 

ثم الانهيار.  
إن تدوير التراث هو ما يجب على العرب فعله في هذا العصر، كما فعل أسلافهم 

مع ظهور الإسلام، وكما فعلت ذلك كافة الأمم والشعوب دون استثناء. 





ت�صورات في �إعادة �إحياء
الح�ضارة العربية في القرن الحادي والع�شرين

يمكن وضع تصور  في هذا المضمار من خلال البحث عن نظام مركزي ومنظومة 
ثقافية وقواعد دستورية وقانونية وسياسية واجتماعية، تهدف إلى جمع مكونات المجتمع 
في إطار متجانس، بناء على قواعد إنسانية عامة ومشتركة، ليست دين ضد دين، أو 
مذهب ضد مذهب، أو تيار ضد تيار، أو دين ارضي ضد دين ارضي آخر، وإنما  إنشاء 
واحدة  خلية  في  البشري  النشاط  مكونات  جمع  إلى  يهدف  عليه،  متفق  جامع  نظام 
متماسكة، بناء على طبيعة النفس البشرية ومرتكزاتها ومستلزمات استمرار وجودها، 
سواء وفقا لما هو أصيل وثابت أو متغير ومتبدل، ففي الأقطار العربية  هناك العديد من 
التيارات المتناقضة والمذاهب المتنافسة، وجميعها تمتلك الحق إنسانيا ووطنيا في التعبير 
عن مواقفها وآرائها وممارسة ثقافتها وشعائرها الدينية والسياسية، وإذا لم يحدث هذا، 
فان المجتمع سيلج في آتون إرهاصات سياسية واقتصادية وفكرية عنيفة، كما هو واقع 
معظم المجتمعات العربية المعاصرة، التي تعاني من شيوع التمييز والاضطهاد، سواء 
كان قوميا أو عرقيا أو دينيا أو مذهبيا، ويصل الأمر  إلى ممارسته داخل الدائرة المذهبية 

والاجتماعية الواحدة، التي تمارس عليها غالبا سياسة التهميش والاضطهاد.
فهذا النظام المركزي يهدف إلى جمع هذه التناقضات والتيارات المتضاربة في إطار 

319صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين



مؤسساتي دستوري قانوني، يمنحها الحق في النشاط والحركة، من خلال هامش واسع 
من الحرية، وفقا لقواعد دستورية متفق عليها، لعل من أهمها ما يلي : 

1ـ حق الجميع في التعبير عن مكنونات الرأي والفكر والضمير والدين والثقافة 
المكتسبة.

والتيارات  والجماعات  الأفراد  حق  حفظ  مهمتها  حكم  مؤسسة  الدولة  2ـ 
والفرق والمذاهب الدينية والفكرية في ممارسة حقها في التعبير.  

3ـ الدولة مؤسسة دستورية،  وللوصول لمراكز إدارتها لا بد من تفويض شعبي 
بناء على استحقاق انتخابي معترف به ومقر شعبيا أو ملكية وراثية معترف بشرعيتها. 

4ـ الدولة مؤسسة حكم وإدارة وليست مؤسسة إخضاع وهيمنة.
5ـ الديمقراطية سواء كانت جزئية أو كلية، ممارسة أو نظام، ليست سوى جزء 

من نظام إدارة الحكم، سواء في إطار الملكية الدستورية أو النظام الجمهوري.  
6ـ التعددية الدينية والمذهبية والفكرية والثقافية والعرقية واقع أنساني وتركيبة 
والمباني  والقواعد  المناهج  كافة  وضع  من  بد  لا  لذلك  منها،  مفر  لا  وكونية  بشرية 
القانونية والحقوقية والنظم التطبيقية  من اجل تنظيمها، بحيث تتحول إلى واقع ايجابي 
القوى الجماهيرية  والطاقات الاجتماعية في صراعات  استنزاف  البعد عن  بعيدا كل 
لا نهاية لها ولا طائل منها، ومن ثم توجيهها في عمليات البناء الحضاري والنهوض 

الإنساني والتطور التقني والتكنولوجي.
ولضمان تحقيق هذا الهدف لا بد من وضع دستور شامل، قابل للتعديل، مهمته 
تنظيم الخلافات والاختلافات والتباينات والتعارضات، بحيث لا تؤثر على مسيرة 
تفكك  فكرية  أو  عرقية  أو  مذهبية  صراعات  نشوء  إلى  تؤدي  ولا  والتنمية،  النهضة 
عرى الشعب وتسبب في انهيار الوئام الوطني والسلم الأهلي، وفي هذا الصدد يتحدث 
التي  العلاقة  هذه  »إن  والديني  القومي  الانتماء  بين  ما  التعارض  حقيقة  عن  غليون 
كانت تبدو طبيعية وحتمية بين الإسلام والعروبة في الماضي، وهذا الانسجام الكلي، 



لم يتبدل فقط عما كان عليه الحال في السابق، ولكن أكثر من ذلك، إن الأسباب التي 
تدعو إلي التطابق والتي كانت تخلق الانسجام هي نفسها التي تدفع اليوم إلي الفرقة 
وتخلق التوتر الفعلي بين العروبة والإسلام، إن العروبة لا تصبح معارضة للإسلام إلا 
لأنها تريد أن تتحول إلي مفهوم يجمع بين السياسة والدين، والإسلام لا يتناقض مع 

العروبة إلا لأنه يريد أن يجمع بين الدين والدنيا أيضا«.
****  

تتكون البيئة العربية مما يلي :
1ـ النظام السياسي )أهم مؤسساتها الدولة بأجهزتها المختلفة(.

– الأخلاقـ  – العقائد  الفقهية  – المدارس  – المذاهب  الديني )الدين  النظام  2ـ  
التعاليم ـ الأحكام الفقهية..الخ(

المتعددة وطبقاته  وتياراته  المختلفة  )الشعب بمجتمعاته  النظام الاجتماعي  3ـ 
وشرائحه المتنوعة وما يحتويه من عادات وتقاليد وأعراف ومفاهيم وقيم(.

4ـ النظام الثقافي ) لغة ـ أدب ـ فنون  ـ مناهج تفكير – ثقافة عامةـ حرفـ عمارة.. 
الخ(.  

5ـ  النظام الأخلاقي.
6ـ النظام الحقوقي.

7ـ النظام التشريعي.
8ـ النظام الاقتصادي.

ويمكن حصر مشاريع النهضة العربية في فترتنا الزمنية الراهنة في ثلاث نماذج 
أساسية، النموذج الأول إحياء التراث الديني بسيرته التاريخية وقيمه وفقه وقواعده 
التيار  العقائدية، وتجسيده بحذافيره بشكل عام على واقعنا المعاصر، وهذا هو طرح 
الإسلامي بشكل عام، مع اختلاف في الشكل، فالإسلاميون الشيعة  يقولون  بولاية 

321صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين



322

قيام دولة  أو  السنة يدعون إلى إحياء دولة الخلافة،  الفقيه وحاكميته، والإسلاميون 
وطنية إسلامية الطابع والأداء والحركة والمنهج والفكر، وعلى صعيد البناء المركزي فان 
الإسلاميون يؤمنون بان الدين الإسلامي تتوافر فيه كافة مقومات التنظيم الحضاري 
وحلا لكافة معوقات النهضة ومواكبة لكافة مستجدات  العصر، فلا حاجة لأخذ أية 
أنظمة سياسية أو حقوقية أو اجتماعية أو ثقافية من الآخر المخالف، أما التيار الثاني 
فانه تيار تغريبي تماما، حيث يدعوا إلى إسقاط الإنتاج العالمي على البيئة العربية تماما، 
وإسقاط التراث من معادلة التنمية والنهضة، لأنه غير صالح بشكل عام ليكون جزء 
منها، أما التيار الثالث فهو تيار وسطي، ويتقاسمه الإسلاميين والعلمانيين المعتدلين، 
مع اختلاف في التفاصيل، واتفاق في الجوهر، حيث يدعو كلا الطرفين إلى النهل من 
التراث ومنتجات العصر بقدر الاحتياج، وبما يثبت صلاحيته من التراث والحداثة في 

عمليات الأعمار الحضاري. 
بشقيه  وتسامح،  وعقلانية  واقعية  الأكثر  التيار  هو  الثالث  التيار  إن  شك  لا 
الديني،  التراث  سيما  لا  للتراث،  تتنكر  لا  المعتدلة  فالعلمانية   والإسلامي،  العلماني 
وتؤمن بان في الأمة مسلمات دينية وأخلاقية وثقافية يجب احترامها ومراعاتها، وفي 
المقابل يؤمن الإسلاميون المعتدلون بان في الحداثة أو الحضارة  العالمية المعاصرة ثمة 
مكانتها  وتحتل  العربية  الأمة  لتنهض  بها  الأخذ  من  بد  لا  ومخرجات  ومنتجات  قيم 

اللائقة بين أمم الأرض.
من هذا المدخل يمكن وضع تصور استراتيجي في هذا المضمار، فالخلل العميق 
الذي يعاني منه العالم العربي  هو افتقاده لمنهج مركزي للنهضة، تبنى من خلاله الأنظمة 
الحضارية،  المقومات  استغلال  يتم  خلالها   من  والتي  أعلاه،  ذكرناها  التي  المركزية 
وهي عديدة جدا اقتصاديا وإنسانيا وجغرافيا، ويتمكن من توظيف العوامل النسبية 
والعارضة، من اجل إرساء مشروع النهضة وتأسيس عمران إنساني شامل في الأقطار 
العربية، ويتمثل لب الخلل في الاختلاف على هذا النهج، ويمكن التعويل على التيار 



323صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

الثالث، الذي يعتبر مبدأ توافقي  وتيار معتدل، حيث ينهل من كلا التراث والحداثة، 
وهو المدخل الحقيقي بنظرنا لتجاوز التخلف ووضع أسس النهضة وبناء الحضارة، 
بيد إن العثرة الثانية تتمثل في مساحة النهل من التراث والحداثة في تكوين أو صناعة 
الأنظمة المركزية، بيد انه يمكن القول انه لا بد من بناء نظام حضاري يتسم بالاستيعاب 
والشمولية لكافة تيارات المجتمع، لكي تخرج الأمة من مأساة الصراع على النظام إلى 
المنافسة في إطار النظام، ولا بد من أن تتسم الأنظمة المركزية بعدم خضوعها لأي تيار، 
وان تؤدي وظائفها وواجباتها في إطار علمي تطبيقي غير مؤدلج، وفقا لنظام متفق 
عليه، بمعنى آخر، أن لا يخضع النظام لأيديولوجية محددة، أو أن تسقط عليه وجهة 
نظر أحادية الجانب، بل يكون نظاما وطنيا يؤدي وظائفه العملية من دون أن تكون 
شخصيته مؤطرة بسمات فئة أو شريحة معينة،  ذلك إن الأيديولوجية في النهاية ليست 
سوى اجتهاد بشري ولا يمكن القطع بصحتها، ولتحقيق هذه الغاية الأساسية لا بد 
من أن  تشارك كافة مكونات الأمة الوطنية في وضع أسس واليات الأنظمة المركزية، 

حتى يكون تنافسها في إطار النظام ومن داخله، لا على ماهيته وشخصيته.���
من هنا نصل إلى الخطأ الخطير الذي وقعت فيه معظم الأقطار العربية بشكل 
جسده  اتفاق  على  بناء  تأسست  الأمريكية  المتحدة  فالولايات   الغرب،  وتجنبه  عام 
تعديله  وتم  الأمريكية،  للدولة  المكونة  الولايات  كافة  وضعه  في  ساهمت  دستور، 
دساتيرها  وضعت  الثالث  العالم  دول  بينما  أيضا،  عليها  الاتفاق  ثم  آليات  على  بناء 
وأنظمتها المركزية الحاكمة شريحة معينة استبدت بكل شي، لذلك تشهد الكثير منها 
صراعات ونزاعات خطيرة، تأخذ أشكالا متنوعة، أهمها الصراعات القبلية  والمذهبية 
والقومية، كالصومال الذي يشهد حربا أهلية قبلية، والسودان الذي يعاني من حرب 
من  دائرة  في  تأسيسه  منذ  شعبه  يعيش  الذي  لبنان  وكذلك  وعرقية،  وقبلية  طائفية 
النزاعات المذهبية والطائفية، ذلك إن المعضلة والخلل العميق يتجسد في عدم بلورة 

���	 وهو الخلل الذي تعاني منه معظم الأقطار العربية والإسلامية وبلدان العالم الثالث بشكل عام.



324

أنظمة مركزية ساهم في صنعها الجميع وبالتالي تستوعب الجميع أيضا، وتمثل عقدا 
في  والأقلية  الأكثرية  ومبدأ  الانتخابي  الاستحقاق  وليتحول  المكونات،  لكافة  ملزما 
الانتخابات الاشتراعية في كافة المؤسسات التي تدار  بالانتخاب إلى نظام بعيد عن 
النزعة الأيديولوجية والتسلط السياسي والإداري، حيث إن الإدارة الجديدة ستدير 
هذه المنشاة  أو تلك، أو هذا النظام أو ذاك، وفقا لمبدأ دستوري قانوني رصين، ولا 
على  الجانب  الأحادية  الفلسفية  أو  الدينية  أو  السياسية  الأيديولوجية  إسقاط  يمكن 
بعيدا  التخصصية  وظائفها  الأنظمة  هذه  تؤدي  وبالتالي  والتحكم،  الإدارة  منظومة 
عن النزعات الذاتية والإسقاط الاستبدادي والطغيان الفكري، مثلما يحدث اليوم في 
الولايات المتحدة، فان تبؤ منصب الرئاسة أو السلطة التشريعية، سواء في الكونجرس 
أو مجلس النواب، أي من الحزبين  الرئيسين، فان الرئيس أو النائب يتولى مهام منصبه 
وفقا للقانون، فلا يسقط عقيدته على النظام، إلا وفقا للهامش المتاح، الذي لا يؤثر 
على طبيعة النظام وشكله ومظهره ومهامه، فان تول الرئاسة رجل ابيض فانه لا يمكنه 
أن يسن قانون يقضي باضطهاد السود مثلا، وان كان من صميم  تركيبته الثقافية ميلا 
الرئاسة وصلاحياتها  فمهام  الأبيض،  العنصر  وتفوق  السود  ازدراء  أو  احتقار  نحو 
إليها،  الدعوة  محاولة  حتى  أو  الدينية  عقيدته  فرض  صاحبها  تخول  لا  ووظائفها 
فالمنصب الحكومي في الدول المتقدمة ليس ملكية شخصية، ومجرد من طابعه ألهولي 

التسلطي، ويعتبر وظيفة عمومية ليس إلا.
تجنب  ليمكن  باجمعها،  الأمة  بمشاركة  يكون  أن  بد  لا  الأساسي  النظام  وضع  إن 
الصراعات المدمرة والخروج من حالة النزاعات على شكل النظام وماهيته، إلى التنافس من 
خلال النظام ومؤسساته، وبالتالي البدء بالتنمية والنهضة، وليتحول الاستحقاق الانتخابي 
وتنتفي  والنهضة،  والأعمار  التنمية  في  ومساهمة  المنافسة  منظومة  من  جزء  إلى  التعيين  أو 
إشكالية السيطرة والاستبداد من قبل الشريحة الحاكمة، أو تسخير السلطة لتحقيق أهداف 
فئوية أو حزبية، وذلك بتحويل النظام إلى مؤسسات خدمية عامة، تؤدي وظيفتها بعيدا عن 



325صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

النعرات الأيديولوجية والمذهبية والعرقية، ولتتحول المناصب القيادية إلى وظائف عمومية 
لا يمكن تجاوز صلاحياتها أو الالتفاف على طبيعتها ومهامها التنفيذية.

يمكن ضرب أمثلة بالأحزاب المسيحية الأوربية، كالحزب الديمقراطي المسيحي 
الديمقراطي  والحزب  الألمانية،  المستشارة  ميركل«  »إنجيلا  تقوده  الذي  الألماني، 
المسيحي في ايطاليا، والحزب الديمقراطي المسيحي في بوليفيا، والحزب الديمقراطي 
سياسية  وأحزاب  الفنلندي،  المسيحي  الديمقراطي  والحزب  السويدي،  المسيحي 
تتحرك  إنها  إلا  الدينية  الأوربية، ورغم مرجعيتها  الدول  مسيحية  أخرى في معظم 
بينها  مشتركة  قواسم  تمثل  التي  العليا،  الإنسانية  القيم  منطلق  ومن  للدستور،  وفقا 
الدستور  مرجعية  خلال  من  المسيحية  الأحزاب  وتتحرك  الأخرى،  الأحزاب  وبين 
والنظام الوطني، لذلك فان هذه الأحزاب تدير السلطة السياسية وفقا للقانون، وليس 
في أجندتها الإستراتيجية فرض أيدلوجيتها الدينية بأي شكل أو مضمون أو محتوى��� 
ولا تسعى على نحو الإطلاق إلى قيام دولة دينية مسيحية  على المدى البعيد، أو فرض 

��� نضرب مثالا سريعا بالحزب الديمقراطي الفنلندي، الذي هو جزء من حركة الديمقراطيين 
المسيحيين العالمية، جاء في المشروع العام للحزب تحت عنوان »القيم«: ليس لأحد أن يكافح 
بمفرده. نريد أن نساعد في بناء مجتمع يهتم الناس فيه بعضهم بالآخر ويعتنى بالضعيف. 
هدفنا مجازاة المبادرة والمخاطرة في المجتمع. نعلي شأن الأسرة باعتبارها الوحدة الأساسية 
هي  المسيحية  للديمقراطية  الأساسية  القيم  إن  بمفردنا.  نعيش  لا  أننا  نعرف  للمجتمع. 
أن  نريد  والبيئة.  الإنسان  بين  السليمة  والعلاقة  الاجتماعية  والمسئولية  الإنسانية  الكرامة 
تبنى  الرفاهية لا يمكن أن  بيئيا.  المدى ومسئولة  بعيدة  تنمية  نعمل بصورة متكاملة نحو 
فقط على قيم مادية. ولذلك فإن رفاهيتنا وكيفية نجاح حياتنا الاقتصادية، بل والاقتصاد 
الجوار واحترام  إن حسن  قاعدة أخلاقية صلبة.  إلى  كلها تحتاج  متزايدة؛  العالمي بصورة 
ويستند  المستدامة.  الأخلاقية  القاعدة  بدايات  هي  والصواب  الخطأ  بين  والتفرقة  الآخر 
ومناصرة  والأمانة  الشفافية  القرار:  أخذ  عملية  في  تعني  التي  المسيحية  القيم  إلى  عملنا 

العدالة والمساواة.
ويعرف الحزب الديمقراطي المسيحي الألماني نفسه على انه حزب يملك مفهوماً سياسياً قائمًا 
على التدين والقيم المسيحية وعلى مسؤولية الفرد أمام الله »ويؤكد على انه في نفس الوقت« 

حزب ديمقراطي ليبرالي ومحافظ يلتزم بجذور أوروبا التاريخية.



326

أي قانون ذو تركيبة دينية تتعارض مع الدستور وسيادة منظومة الحقوق والحريات، 
تسلم  من  الإسلامية  الجذور  ذو  والتنمية  العدالة  حزب  تمكن  إذ  تركيا،  في  وكذلك 
الحكم في أنقرة، وحاز رضا الشارع التركي والدول الغربية، وعندما حاول العلمانيون 
إسقاطه، جوبهوا برفض واستنكار واسع النطاق، وأطلقت تهديدات شديدة اللهجة 

محذرة من القيام بأي انقلاب على الشرعية في تركيا.
يمنحه  وبما  التركي،  للدستور  وفقا  السلطة  والتنمية  العدالة  حزب  ويدير 
أن  كذلك  يمكنه  لا  بالتالي  وهو  تنفيذية،  كسلطة  للحكومة  صلاحيات  من  القانون 
يفرض أيديولوجيته وجذوره الدينية على القوانين والنظام العام  أو أن يسخر السلطة 
لتحقيق أهداف حزبية أو عقائدية، وقد مارس الإسلاميين الأتراك السلطة بجدارة 
عندما اتجهت الحكومة إلى الاهتمام بالتنمية الاقتصادية والاجتماعية وتعديل القوانين 
مع  تتعارض  التي  القوانين  إلغاء  إلى  سعت  كما  للدستور،  استنادا   أخرى،  وإضافة 
الحريات العامة، حيث سنت قانون يمنح للنساء والفتيات الحق بارتداء الحجاب في 
الجامعات والمؤسسات الحكومية، بناء على منظومة الحقوق في تركيا، وأغلبية الدول 
الأوربية، التي تسعى تركيا للانضمام إلى عضوية اتحادها، وقد نجحت في ذلك، إلا إن 
السلطة القضائية التي يسيطر عليها العلمانيين المتشددين سارعوا إلى إلغاءه، وسعى 
المشكلة  وحل  تركيا،  في  الدينية  الحريات  تعزيز  إلى   كذلك  والتنمية  العدالة  حزب 
الحقوقية  المرجعية  إطار  في  ذلك  وكل  القومية،  حقوقهم  الأكراد  ومنح  الكردية، 
التركية والدولية، وبما ينسجم تماما مع متطلبات النهضة والتنمية، ويذكر بهذا الصدد 
الحجاب  ارتداء  حظر  عندما  غول  الله  عبد  التركي  الرئيس  زوجة  النساء(  )خير  أن 
في الجامعات ـ قبل تسلم حزب العدالة والتنمية السلطةـ لجأت إلى المحاكم التركية، 
سعيها  في  فشلت  وعندما  الأوربية،  العدل  محكمة  إلى  لجأت  الحظر،   أيدت  وعندما 
لإلغاء القانون عمدت إلى استخدام الإعلام لشرح وجهة نظرها، ولم تتجاوز ذلك، 
حتى تمكن حزب العدالة من الفوز في الانتخابات وتسلم السلطة،  وتمكن من تمرير 



327صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

مشروع حرية ارتداء الحجاب في المؤسسات الحكومية، وعندما أعاد القضاء التركي 
حظر ارتداءه مرة أخرى، شنت الحكومات الغربية والإعلام الأوربي حملة انتقادات 
العدالة  حزب  فان  وهكذا  الإنسان،  لحقوق  انتهاكا  واعتبرته  القرار،  لهذا  واسعة 
الغير  العلمانية  ما بين  توفيقية  يقوم على منهجية  التركي، ليس سوى حزب  والتنمية 
بداية  التراث والحداثة، في  التوفيق ما بين  الغير متطرف، ويقوم على  ملحدة والدين 
عام 2004 ألقى زعيم الحزب  محاضرة في احد مراكز الدراسات، وكانت تحت عنوان 
»الديمقراطية المحافظة ومشروع حزب العدالة في تركيا« جاء فيها : أن الديمقراطية 
المحافظة هي نظام سياسي واجتماعي توفيقي، تنسجم فيه الحداثة والتراث من جانب، 
ترفض  والوافد ولا  الجديد  تقبل  فهي  آخر،  والعقلانية من جانب  الإنسانية  والقيم 
الديمقراطية  وترفض  الذات،  بخصوصية  وتؤمن  الآخر  وتحترم  والمحلي،  القديم 
التي تفرض رؤية  الثنائيات  القائم على  التنظيمي  السياسي والبناء  المحافظة الخطاب 
سياسية أو أيديولوجية أو عرقية أو دينية واحدة تلغي ما سواها، كما تؤكد أن الدولة 
يجب أن يتوقف دورها عند تيسير الأمور من خلال الحد من التناقض، عبر التوفيق 
بيئة  بما يساهم في إيجاد  المجتمع،  التفاعل الإيجابي في  بتحقيق  التوجهات  بين مختلف 

يتعايش فيها الجميع دون استقطاب أو استئثار.
عدم  أثبتت  العدالة  حزب  »تجربة  أن  على  أيضا  المحاضرة  هذه  في  أوردغان  أكد  وقد 
التعددية  بمبادئ  والأخذ  والوسطية  الاعتدال  وأن  والديمقراطية،  الإسلام  بين  التعارض 

والديمقراطية هي التجربة التي أرساها صعود حزب العدالة وسعى إلى ترسيخها في تركيا«.
ويهدف حزب العدالة والتنمية ـ من وجهة نظرنا ـ  إلى تحقيق هدفين تكتيكيين 
كأمة  بتركيا  بقستدفع  ـ  التركية  والثقافية  السياسية  البيئة  في  جوهري  تغيير  يمثلان 
تحرك  يثيرها  التي  الهواجس  إشكاليات  تخفيف  الأول  ـ  السريع  الحضاري  للصعود 
وصعود الأحزاب الإسلامية في تركيا، من خلال التأكيد على أن الحزب ذو الجذور 
الدينية ليس قوة سياسية تعبر عن هوايات ثقافية مضطهدة تتعارض مع طبيعة النظام 



328

وأهدافه  الحزب  وأيدلوجية  النظام  بين  للتوفيق  يسعى  ولكنه  تركيا،  في  السياسي 
وطموحاته دون تصادم، والثاني التأكيد على أن الواقعية قد لا تتعارض مع العقيدة، 
التي  البيئة  العمل في  بمبادئ  الالتزام  مهارة  الأخيرة من تحقيق  معتنقوا  ما تمكن  إذا 
يتحركون فيها، فرفض التطرف الأتاتوركي لا يعني رفض العلمانية، إذا ما كانت على 
غرار العلمانية الأوربية التي تحترم الدين ولا تتدخل في شأنه، خصوصًا أن العديد من 
الخاطئ  والتطبيق  والدولة،  الدين  بين  بالعلاقة  نشأتها  منذ  ارتبطت  تركيا  مشكلات 
لمفهوم العلمانية، والتأكيد على أن النظام العام في تركيا يجب أن يكون من أولى سماته 
أن  الخالصة يجب  الوطنية  أتباعها، وأن  والتعايش بين  تقبل الاختلافات  ومرتكزاته 
الضيقة  بعيدا عن الصراعات ذات الأهداف  الوطني الجامع،  العمل  تكون في إطار 

والطموحات الفردية أو الفئوية الأنانية.  
نموذج  تبني  في  مسيرته  دعمت  التي  المبادئ  من  بعدد  الحزب  اخذ  وقد 

الديمقراطية المحافظة في تركيا، منها:
الاعتدال الذي أبداه الحزب على الصعيد الأيديولوجي وإعلان أوردغان أنه 
الفئات  إلى  طمأنة  رسالة  في  التركي  الشعب  فئات  لسائر  السلوك  أنماط  كافة  يحترم 
في  بها  المعمول  المعتدلة  العلمانية  من  وتقترب  »اللائكية«���  الليبرالية،���  العلمانية��� 

معظم الدول الأوربية.���

تطلعات  بأخذ  والمطالبة  الشخصية  والحقوق  الضمانات  من  بمزيد  الحزب  نادى  ���	حيث 
المجتمع المدني بعين الاعتبار.

���	العلمانية التي تتقاطع مع علمانية أتاتورك.
التي  العلمانية،  الدولة  في  المجتمع  وذوبان  السياسي،  العلماني  التطرف  إلى  يشير  ���	مصطلح 
والمعتقدات  الدين  وتحويل  شاملة،  وضعية  لأسس  وفقا  الحياة،  أوجه  بكافة  تتحكم 

والانتماءات الفرعية إلى شان خاص تماما، ليس له صلة بالواقع.
���	المصالحة بين الإسلام والعلمانية، وبين الديمقراطية والدين، وإمكانية قيام التيار الإسلامي 
التركي بدور مهم في حوار الحضارات والثقافات بين الشرق والغرب، خاصة بعد أحداث 

الحادي عشر من سبتمبر.



329صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

الوطنية  والثقافية  السياسية  البيئة  عليا في  أهداف  إلى تحقيق  الحزب  كما يسعى 
والعالمية، في مقدمتها تصحيح الرؤية الخاطئة عن الإسلام، والتأكيد على أن الإسلاميين 
يستطيعون إدارة الدولة إذا ما قبلوا في إطار عمل ديمقراطي حقيقي وفعال، والوصول 
المسلمة سيعني  تركيا  التحذير من أن رفض  إلى عضوية الاتحاد الأوربي، من خلال 
أن الاتحاد الأوربي يؤكد مقولة صراع الحضارات وعداء الغرب للإسلام ؛ إذ يؤكد 
بين  الوفاق  عن  فقط  يعبر  لا  العدالة  حزب  يمثله  الذي  النموذج  أن  على  أوردغان 
الإسلام والحداثة الغربية، بل إن ما يطرحه الحزب حول الديمقراطية المحافظة يمثل 
طريقا لتلاقي الحضارات وتعايشها، لا إلى تصادمها وتصارعها،  وتقديم نموذج ناجح 
وملهم للأحزاب الإسلامية الأخرى، يمكن الاهتداء به في مختلف الدول الإسلامية، 
وقد حاز حزب التنمية والعدالة على رضا الشعب التركي والعالم، وحقق انجازات 
تنموية جيدة في تركيا، وأرغمت  سياساته المؤسسة العسكرية التركية وبعض التيارات 
تمثل  منتخبة  قبوله كحزب شرعي واحترامه كحكومة شرعية  المتطرفة على  العلمانية 

إرادة الشعب وحرية اختياراته. 
إن تجربة الأحزاب السياسية ذات الجذور الدينية في الحكم، سواء في ألمانيا أو 
تركيا أو غيرها من دول العالم، تدل على ضرورة وحتمية  تحويل مؤسسة الدولة العربية 
من مؤسسة إخضاع وتسلط، إلى مؤسسة حكم وإدارة رشيدة، وبتحويل الدولة إلى 
جهاز تنظيمي مهمته الحفاظ على حريات الجماهير العربية وحقوقها، وليس إلى عنصر 
تدخل وتحكم بمصائرها وحقوقها وحرياتها المشروعة، وبتحويلها إلى منظم ومراقب 
والتنموي،  الاقتصادي  النشاط  في  مساهم  اقتصادي  وشخص  الاقتصادية  للحركة 
وداعما للطبقات التي لا يمكنها المساهمة في الحياة الاقتصادية، وبتحويلها إلى حامية 
وراعية للحريات الدينية والمدنية، وضامن لعدم تعارضها وتنازعها، وداعما للتنمية 
والقوانين  التشريعات  سن  عبر  والمستويات،  المجالات  مختلف  في  الشاملة  الإنسانية 

والأنظمة التي تعزز وعي المجتمع وتمدنه.



330

دور الدين في الت�شريع 
النظام  باعتباره  العامة،  والحياة  التشريع  في  الدين  لدور  تصور  وضع  يمكن 
الثاني من الأنظمة المركزية الحاكمة في البيئة العربية، وعنصر التراث الأساسي، بما لا 
التنمية ومقومات التطور، وفي نفس  يتعارض مع الحداثة ومتطلبات النهضة وسنن 
الرئيسية في  العناصر  كنظام مركزي وعنصر من  الدين  أهمية  يقلل من  بما لا  الوقت 
عناصر  من  رئيسي  وعنصر  والجماهيري،  الإنساني  والحس  والوجدان  العربية  البيئة 
النظام  هذا  إن  بيد  تحييده،  أو  عنه  الاستغناء  يمكن  لا  أساسي  وموروث  التراث، 
واحدا  اتجاها  يحمل  لا  وفقهائه  ورموزه  وتاريخه  وفقهه  وعقائده   بتعاليمه  المركزي 
يمكن التعويل عليه، فالإسلام انقسم على غرار سابقيه إلى عشرات المذاهب والفرق، 
ويحمل أكثر من مشروع وتصور،  تصل في اغلب الأحيان إلى التضارب والتناقض، 
ويمكن القول إن ما يعيشه المسلمون اليوم من حالة دينية تختلف في هيئتها وتفسيراتها 
من مذهب لآخر، ومن مجتمع لآخر،  لا يعبر عن الدين بصورته الحقيقة المنزلة من 
السماء، بقدر ما يعبر عن تفسير للدين ورؤية بشرية قد تتفق وقد لا تتفق مع الأحكام 
الوطن  في  الدين  تحول  قبول  يمكن  لا  أخرى  ناحية  من  المطلقة،  الإلهية  والتعاليم 
العربي إلى جزء من شخصية الفرد وليس له علاقة بالنظام والمجتمع، لان في الإسلام 
كدين أحكام عامة مرتبطة بضمير الفرد والمجتمع، لا يمكن الاستغناء عنها كأحكام 
بمنظومة  تتصل  وأحكام  والشراب،  والطعام  والوصية  والطلاق  والوراثة  الزواج 
الحياة الفردية والجماعية لا يمكن تحييدها، ولتأثيرها المباشر على حركة الواقع، كصيام 
شهر رمضان مثلا، الذي يتطلب تكييف بعض جوانب النظام العام في المجتمع معه 
الراحل  التونسي  الرئيس  حاول  وقد  عام،  بشكل  والمجتمع  الفرد  يؤديها  كفريضة 
الحبيب بورقيبه أن يثني الشعب التونسي عن صيام شهر رمضان، إلا انه لم ينجح وظل 
الناس يصومون شهر رمضان بهدوء، ورغم المحاولات سياسات أتاتورك العلمانية، 
وتسخير كافة موارد الدولة في سبيل تحويل الدولة والشعب التركي إلى كيان علماني 
صرف، وجعل الدين شان فردي نظري مجرد من أي اتصال بالواقع،  وفصل الشعب 



331صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

التركي عن تاريخه وتراثه وهويته الدينية، إلا إن الحالة الدينية ظلت تتعايش مع القمع 
العلماني المتواصل منذ قيام الجمهورية التركية، حتى تحولت إلى جزء من تيارات النظام 
الاجتماعي ومن تم السياسي، وتولت في النهاية دفة إدارة الحكم في تركيا، في تجسيد 

لإرادة الشعب التركي.��� 
قد لا يحتوي الدين المسيحي على نظم كثيرة مثل الإسلام، يمكن التعويل عليها 
بالقيم  المرتبطة  العليا  أهدافها  إن  بيد  والنظامية،  والقانونية  الدستورية   التركيبة  في 
إنشاء  الممكن  من  جعلت  العامة،  والفكرية  والثقافية  الحقوقية  والمنظومة  الإنسانية 
ألمانيا  في  كما  دينية  صبغة  ذات  وفكرية  وثقافية  اجتماعية  وحركات  سياسية  أحزاب 
والتشيك وفلندا، وفي إسرائيل تنشط أيضا الأحزاب الدينية أيضا، وتساهم في الحياة 
للدولة  الدستوري  النظام  إطار  في  ولكن  بفاعلية،  والاجتماعية  والسياسية  الثقافية 
العبرية، ومن دون أن تتجاوز حدود القانون والنظام الديمقراطي،  بحيث تدعوا إلى 
قيام دولة دينية يهودية صرفة، ذلك إن للدين في إسرائيل دور أساسي وتمثل أحكامه 
وتعاليمه بنود قانونية في ما هو من بديهيات تعاليم الديانة اليهودية، وفيما عدا ذلك 

فان للمشرع الإسرائيلي سن القوانين والأنظمة بما يتفق مع المصلحة العامة. 
ما يحتاجه العالم العربي لا يمثل استعارة من دول أخرى أكثر تطورا، بقدر ما 
الصراعات  عن  بعيدا  للدين  فعلي  دور  إيجاد  خلالها  من  يمكن  واقعية  حاجة  يمثل 
المذهبية والطائفية والتفسيرات الاجتهادية، ومحاولات إسقاطها على المجتمع بالإكراه 

���	لقد حدد قاسم أمين في كتابه )أسباب ونتائج ( أول جوانب الإصلاح والنهضة، ألا وهي 
)التربية ( حيث صاغ نظرية تربوية تقوم على أسس ثلاث: الأول: غرس بذور محبة الدين 

في نفس الطفل المصري. الثاني : تنمية المشاعر القومية. الثالث: تنمية الوعي الذاتي.
والجانب الثاني الذي يراه قاسم أمين أحد أسس النهضة العربية صاغه تحت عنوان )التنظيم 
رأى  وفيه  1894م،  سنة  )المصريون(  كتابه  في  وتناوله  الإسلامية(  للحضارة  السياسي 
إن  أمين  ويرى  العربية،  الحضارة  في  بارز  كملمح  إسلامي  سياسي  ونظام  تنظيم  وجود 
ازدهار المسلمين وحضارتهم يعود إلى تطابق نظامهم السياسي مع تعاليم دينهم، فلما أهملوا 

تعاليم دينهم انهار كل البناء.



332

بشكل  يسقط  الذي  حولها،  والفقهي  المذهبي  اختلاف  رغم  إلهية،  أحكام  باعتبارها 
فعلي مقولة أنها أحكام إلهية مطلقة، فالحكم الإلهي بالبداهة لا يمكن أن يتجزأ ويختلف 
حوله، بل هو حكم مطلق ثابت يعرف بالبداهة  أو بالتخصص، ولا اختلاف عليه 
سوى في تطبيقه وتحويله إلى واقع ملموس متحرك، ونرى انه يمكن للدين أن يصبح 

احد مصادر التشريع من خلال البنود القانونية التالية :
الفرق  بين  ما  عليها  المتفق  الدينية  والقوانين  الجزائية  الأحكام  كافة  1ـ تحويل 
الإسلامية إلى  قيود دستورية لا يمكن تجاوزها كحرمة الزنا وزواج المحارم والشدوذ 
الجنسي ونشر الإباحية الجنسية وغيرها مما هو معروف بالبداهة  أو متفق عليه إجماعا 

ما بين الفرق الدينية.  
الدستور  بموجب  ومصانة  محترمة  الإسلامي  الدين  مظاهر  كافة  اعتبار  2ـ 
تسن  بحيث  المعروفة  وعباداته  الدين  فروع  من  وغيرها  والحج  والصيام  كالصلاة 

القوانين المراعية والداعمة لها. 
بديهياتها  من  هو  فيما  والأديان  بالمذاهب  الخاصة  بالأحكام  العمل  3ـ 
وخصوصياتها كأحكام الإرث والأوقاف والأحوال الشخصية، وذلك بعد تفويض 

شعبي في نطاقها الديني والمذهبي.  
5ـ  للتيارات الدينية الحق في عرض مشاريعها المستنبطة من الدين على نواب 
الأمة،  فان حاز الأصوات اللازمة بعد ثبوت عدم تعارضه مع الدستور والقوانين 
الأساسية، ومنظومة الحقوق والحريات العامة، فانه يتحول إلى تشريع بقانون، قابل 

بطبيعة الحال للتغيير والتعديل والإلغاء في المستقبل.  
المذهبية  إطار الخصوصية  الدين الإجمالي وفي  نطاق  القطعيات في  فيما عدا  6ـ 
المصلحة التي يحددها ويقررها نواب الأمة، ومنهم  والدينية، تدور التشريعات مدار 	

رجال الدين دون استثناء.
يمكن ملاحظة هذه القواعد في دستور الدولة العراقية الجديدة التي نشئت بعد 



333صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

الاشتراكي،  العربي  البعث  حزب  بقيادة  السابق  العراقي  الجمهوري  الحكم  سقوط 
وقد صيغ الدستور تحت إشراف الأمم المتحدة والولايات المتحدة الأمريكية، ونال 
كما  اليوم  والعراق  العراقي،  الشعب  من  واسعة  وقطاعات  الدينية  المرجعيات  رضا 
كان سابقا يحتوي على عدد من القوميات والطوائف المتعددة، التي من أهمها الشيعة 
المسيحية  من  طوائف  على  علاوة  والآشوريين،  والتركمنستان  والأكراد  والسنة 
على  علاوة  متعددة،  وقومية  وطائفية  ومذهبية  دينية  وانتماءات  والصائبة،  واليزيدية 
عشرات التيارات والمدارس السياسية والأيديولوجية  والفكرية المتنوعة، تقول المادة 
للتشريع،  أساسي  مصدر  وهو  الرسمي،  الدولة  دين  »الإسلام  الدستور  من  الثانية 
المادة  تؤكد  الوقت  نفس  وفي  وأحكامه«  ثوابته  مع  يتعارض  قانون  سن  يجوز  ولا 
مع  ولا  الديمقراطية  مبادئ  مع  يتعارض  قانون  سن  يجوز  »لا  انه  على  منه  الخامسة 
الواردة في هذا الدستور« ولعل القارئ يعتبر أن هناك  الحقوق والحريات الأساسية 
فأحكام  التفصيل،  عدم  أوجده  وهمي  تناقض  انه  بيد  البندين،  بين  ما  تناقض  ثمة 
والحقوق  الديمقراطية  مبادئ  مع  تتعارض  لا  وقطعياته  وثوابته  الأساسية  الإسلام 
الأساسية، فمن أحكام الإسلام��� القطعية على سبيل المثال تحريم العلاقات الجنسية 
خارج إطار الزواج، وتحريم زواج المثليين وحق الإجهاض وإنشاء دور البغاء والمتعة 
والقمار، وإجبار النساء والرجال على التعري، وكافة هذه المحرمات الدينية ليست من 
الحريات الأساسية التي إن حرم منها شعب وصم بأنه محروم من حريته، ففي الدول 
ففي  الهلوكوست،  إنكار  كحرمة  الرأي  حرية  من  تحد  التي  القوانين  بعض  الأوربية 
النمسا تصل عقوبتها إلى الحبس، وفي بعض الولايات الأمريكية يمنع احتساء الخمور 
بناء على رغبة السكان، والدعارة محظورة في الولايات المتحدة، وبعض الولايات تمنع 
السلطات المحلية التبرج في الدوائر الحكومية والمدارس، كما يحظر في الولايات المتحدة 
وأوربا وكافة دول العالم المسيحي الطعن في شخصية السيد المسيح وأمه العذراء مريم،  
المطلقة يمكن  يتجاوز ثوابت الإسلام وقطعياته وتعاليمه  وعلى هذا فان أي تشريع 

���	وكذلك المسيحية واليهودية.



334

اعتباره غير متطابق مع الدستور وبالتالي غير دستوري وغير شرعي، من جانب آخر 
ثوابت الإسلام والأديان  تتعارض مع  العامة لا  الديمقراطية والحريات  مبادئ  فان 
حرية  في  تثمتل   عام،  بشكل  والعربية  العراقية  الحالة  في  وهي  الأخرى،  السماوية 
الفكر والرأي والضمير  والمعتقد وممارسة الشعائر الدينية، وحرية  تكوين الأحزاب 
والنقابات والتأليف والنشر، والحريات الشخصية، وغيرها الكثير من الحريات الدينية 

والمدنية والحقوق الفردية والجماعية التي وردت في الدستور  العراقي، منها ما يلي :
1ـ »العراقيون متساوون أمام القانون دون تمييز« لكل فرد الحق في الحياة والأمن والحرية. 

الحرية  في  الحق  فرد  لكل  العراقيين«  لكل  مكفول  حق  الفرص  »تكافئ  2ـ 
الشخصية بما لا يتنافى مع حقوق الآخرين.

3ـ  لكل فرد الحق في الحياة والأمن والحرية ولا يجوز الحرمان من هذه الحقوق 
أو تقييدها إلا وفقا للقانون.

4ـ »للمواطنين رجالا ونساء حق المشاركة في الشئون العامة والتمتع بالحقوق 
السياسية«. 

5ـ »لكل فرد حرية التفكير والضمير والدين«.
بكافة  التعبير  حرية   : والآداب  العام  بالنظام  يخل  لا  بما  الدولة  »تكفل  6ـ 
والتظاهر  الاجتماع  حرية  والنشر،  والطباعة  والإعلام  الصحافة  حرية  الوسائل، 
مكفول  إليها  والانضمام  السياسية  والأحزاب  الجمعيات   تأسيس  حرية  السلمي، 

وينظم ذلك بقانون«.
تقول المادة الثالثة من البند الثالث »يحترم هذا الدستور الهوية الإسلامية لغالبية 
العقيدة  حرية  في  الأفراد  لجميع  الدينية  الحقوق  كامل  ويضمن  العراقي،  الشعب 

والممارسة الدينية«. 
الديمقراطية  الوسائل  عبر  سلميا  السلطة  تداول  »يتم  السلطة  تداول  وحول 



335صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

المنصوص عليها في هذا الدستور«.
يتبنى  نهج  أو  كيان  كل  يحظر   « السياسية  والأحزاب  التيارات  طبيعة  وحول 
العنصرية أو الإرهاب أو التكفير الطائفي أو يحرض على أو يمهد أو يروج أو يبرر 
له«. وحول النظام الديني ومؤسساته« للمرجعية الدينية احترامها لدورها الروحي، 
وهي رمز ديني رفيع على الصعيدين الوطني والإسلامي ولا تتدخل الدولة في شئونها 

الخاصة«. 
وحول حقوق الأقليات :« كل أتباع دين أو مذهب أحرار في :

* الالتزام في أحوالهم الشخصية حسب معتقداتهم واختياراتهم وينظم ذلك 
بقانون.

* إدارة الأوقاف وشئونها ومؤسساتها الدينية وينظم كل ذلك بقانون.
* تكفل الدولة حماية أماكن العبادة.

ونظامه  دستوره  على  وشيك  خطر  من  اليوم  العراق  يواجه   ما  أعظم  إن  إلا 
السياسي ومستقبله كدولة وكشعب هو  تداول السلطة وفقا للنظام الطائفي، فتقاسم 
ومشوه  هش  سياسي  بنظام  سيأتي  الطائفي  الاستحقاق  على  بناء  والإدارة  الحكم 
النظام  اقتصادي، ولعل  أو  امني  أو  زلزال سياسي  أي  قابل للانهيار عند  وضعيف، 
من  تشكو  لا  اللبنانية  فالطوائف  الخطيرة،  الإشكالية  نفس  يشهد  لبنان  في  السياسي 
حرمانها من حقوقها وحرياتها المذهبية، وبرغم ذلك ظلت تخوض مع بعضها البعض 
الصراعات والنزاعات حتى غذت لبنان اليوم دولة ضعيفة، لا تؤدي وظائفها بفاعلية، 
وذلك بسبب كون التركيبة السياسية مبنية على أسس طائفية، فالطائفة المارونية تظل 
اللاعب الأول والمستحوذ الأكبر على الدولة في لبنان، برغم أجواء الحرية على أسس 
فردية وسياسية ودينية، إلا إنها حرية فارغة من دون نتيجة أو اثر،  فبالرغم من تمتع 
إنها حرية مفرغة لا  إلا  الحياة   الكثير من جوانب  الحرية في  بأجواء  اللبناني  المواطن 
المذهبي  السياسي والاحتقان  التأزم  إلى  النهاية  بالأمور في  نتيجة، مما دفع  اثر لها ولا 



336

والطائفي، فالحرية تبقى وسيلة وليست غاية، فان لم يحصل الفرد والمجتمع على نتائج 
الحضاري،  البناء  في  أساسية  كقاعدة  المطلوب  دورها  تؤدي  لن  فإنها  منها  ملموسة 
وهذا ما جعل جهاز الدولة في لبنان ضعيف وغير مؤدي لواجباته الملقاة على عاتقه، 
الطائفي  والنظام  اللبنانية،  الطوائف  إلى  الدولة  وواجبات  صلاحيات  فتحولت 
نظرة  من  وينطلق  حضارية،  ومنظومة  دولة  وبناء  امة  لقيادة  صالح  غير  بطبيعتهـ   –

سلبية للأخر المخالف، ولا يمتلك منظومة تعايش تؤسس لسلم أهلي فعال، وهذا 
النظام  على  الانقلاب  خطر  على  علاوة  القريب،  المستقبل  في  العراق  سيعانيه  ما 
يقضوا على  أن  العراقيين  فان على  لذلك  الدكتاتورية من جديد،  الدستوري وعودة 
نظام المحاصصة الطائفية وينشوا نظاما ديمقراطيا تعدديا  دستوريا رصينا، مبنيا على 
الشعب  مكونات  جميع  تجاه  واجباتها  تؤدي  مذهبية،  غير  مؤسسة  إلى  الدولة  تحول 
العراقي وتقف بالحياد مع جميع الأطراف والتيارات والمذاهب، أي أن تتحول الدولة 
إلى جهاز ذو سلطة مقننة، ومؤسسة إدارية ذات صلاحيات وواجبات محددة، لتختفي 
بذلك الصورة النمطية عن الدولة كمؤسسة قمعية أو ريعية أو دينية، وتنتفي بذلك 
والمراقبة  والتشريع  التطبيق  مهمتها  مؤسسة  إلى  وتتحول  التسلطية  الدولة  شخصية 
والإدارة، وتتاح الفرصة لمؤسسات المجتمع المدني لممارسة دورها في التنمية والنهضة، 

كل في ما يخصها وفي حدود سلطاتها.
السياسية  الحركات  تديره  الذي  العراقي،  السياسي  والنظام  الدستور  ويذكرنا 
الدينية، سواء كانت في السلطة أو المعارضة، بما طرحه العلامة المرحوم محمد مهدي 
شمس الدين في كتابه )نظام الحكم والإدارة في الإسلام( حيث خالف الغالب السائد 
الفقيه  بسيادة  الشيعة  الفقهاء  بعض  عند  المتمثل  الإسلامي،  الحكم  نظريات  من 
وحاكميته، وعند بعض الفقهاء السنة بنظام الخلافة والإمارة، يقول في إشارته لنظام 
الحكم في عصر الغيبة الكبرى��� انه نظام دستوري يتوافق مع التنظيم الحديث لإدارة 

���	مصطلح تاريخي يشير إلى انتهاء عصر الأئمة عند الشيعة واختفاء الإمام الثاني عشر وانتقال 
الولاية إلى الفقهاء.



337صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

السلطة »ويمكن أن يستفاد من مجموع ما تقدم أن نظام الحكم في الإسلام يشبه النظام 
البرلماني الرئاسي بالنسبة إلى غير الـــنبي  والإمام المعصوم  حيث يجب على 
غيرهما التقيد بالشورى وتكون شرعية ممارسته للسلطة موقوفة على ذلك إلا فيما ورد 

فيه دليل خاص«.���
في  العليا  القيادية  الوظيفة  شغل  حق  في  والنساء  الرجال  تساوي  على  ويؤكد 
يَأْمُرُونَ  بَعْضٍ  أَوْليَِاءُ  بَعْضُهُمْ  ُؤْمِنَاتُ  وَالْم ُؤْمِنُونَ  }وَالْم تعالى:  وقال  الدولة  مؤسسة 
وَرَسُولَهُ  ََّه  الل وَيُطِيعُونَ  كَاةَ  الزَّ وَيُؤْتُونَ  لاةَ  الصَّ وَيُقِيمُونَ  ُنْكَرِ  الْم عَنِ  وَيَنْهَوْنَ  َْمعْرُوفِ  باِل
سياسي  وضعي  حكم  إنشاء  الآية  ومفاد  حَكِيمٌ{  عَزِيزٌ  ََّه  الل إنَِّ   ُ اللَّه هُمُ  ُ حَم ْ سَيَر أُولَئكَِ 
تنظيمي يجعل للنساء كما لرجال الولاية العامة في نطاق ولاية الأمة على نفسها وهذا 
في  العامة  الحياة  في  الحقوقي  ـ  السياسي  الوضع  في  للرجال  مساويات  النساء  يجعل 
مشاركة  بعلة  إشعار  على  ضمنا  الآية  اشتملت  وقد  الإسلامي.  السياسي  المجتمع 
»يَأْمُرُونَ  العامة للأمة للعلة نفسها وهي كونهن كالرجال  الولاية  النساء للرجال في 
ُنكَرِ« وهذه الولاية من أعظم ولايات الأمة على نفسها ومن  َْملعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ اْمل باِ
»يُقِيمُونَ  العامة والخاصة. وكونهن كالرجالـ  الحياة  الولايات لجميع مجالات  اشمل 
كَاةَ« فهن مماثلات للرجال في العبادة وفي المسئوليات المالية العامة.  لَاةَ وَيُؤْتُونَ الزَّ الصَّ
الحقوق  منح  في  الأساس  الأمر  وهو  وَرَسُولَهُ«  َّهلل  ا »يُطِيعُونَ  ـ  كالرجال  ـ  وكونهن 

والتكليف بالواجبات في الإسلام«.
َِّه  كْنَ باِلل ِْر ُؤْمِنَاتُ يُبَايعِْنَكَ عَلَى أَن لا يُش بيُِّ إذَِا جَاءكَ الْم ا النَّ َُّه وقال تعالى: }يَا أَي
ِيهِنَّ  أَيْد َْنيَ  ب َِرينَهُ  يَفْت ببُِهْتَانٍ  يَأْتيَِن  لاَ  و أَوْلادَهُنَّ  يَقْتُلْنَ  لاَ  و يَزْنيَِن  لاَ  و قْنَ  ِْر يَس لاَ  و شَيْئاً 

حِيمٌ{.  ََّه غَفُورٌ رَّ ََّه إنَِّ الل ُنَّ الل لاَ يَعْصِينَكَ فِي مَعْرُوفٍ فَبَايعِْهُنَّ وَاسْتَغْفِرْ لَه وَأَرْجُلِهِنَّ و
النساء  وكون  البيعة  يتلقى  الذي  الدولة  رأس  باعتباره    للنبي  والخطاب 
يبايعن رئيس الدولة وقائد الأمة ويتلقى ويقبل بيعتهن، يعني ويقتضي أن وضعهن 

���	نظام الحكم والإدارة في الإسلام ص 154.



338

السياسي في المجتمع مماثل لوضع الرجل في الحقوق«���.
ويرى في الدولة مؤسسة مهمتها رعاية الأمة وحفظ مصالحها الآنية والمستقبلية، 
بالتالي لا يحق لمن شغل منصب قيادة هذه المؤسسة استغلال سلطاتهم في غير حدودها 
  ومهامها ووظائفها الإدارية »مع ملاحظة طبيعة الأصل الأول في سلطة الأئمة
على الإنسان وسلطة الإنسان على الطبيعة تقتضي أن تكون شرعية السلطة الإدارية على 
المجتمع مقصورة على القدر المتيقن من الأدلة المقيدة للأصول الأولية، فلا مشروعية 
للتسلط الإداري الزائد على القدر المتيقن وذلك لاصطدامه بالأصل الأولى في عدم 

مشروعية لتسلــط الإدارة عـلى الإنسان«.��� 
السلطة  كانت  »كلما  الدولة  قيادة  لمنصب  للوصول  كآلية  الانتخاب  ويقر 
الإنسان لسلطته  إلى ممارسة  اقرب  والتنظيمية والإدارية وغيرها  السياسية  الحكومية 
الذاتية على نفسه كانت اقرب إلى الأصل الأولى وكانت متيقنة المشروعية من حيث 

دخولها فــي دليل الأصـل الأولى«.���
ويتدارك شمس الدين موقفه الأولي المعارض للنظام الديمقراطي، حيث عارض 
الديمقراطية الغربية في بداية أمره »لقد كنا في الطبعة الأولى من هذا الكتاب )نظام الحكم 
والإدارة في الإسلام( نرى أن الديمقراطية منافية للإسلام مطلقا من دون فرق بين كونها 
بين  فرق  ودون  السلطة،  وتداول  الحاكم  لاختيار  وسيلة  كونها  وبين  للتشريع،  وسيلة 
 الكبرى وبين ما بعدها، ولكننا الآن نرى  الثاني عشر  مرحلة ما قبل غيبة الإمام 
التفصيل بين فترة ما قبل الغيبة الكبرى فلا مشروعية للأسلوب الديمقراطي في اختيار 

الحكام ولا شرعية لمن يتم اختياره على أساسه في مقابل الإمام المعصوم«.���
لسلطة  يخضع  فهو  الإسلامية   الدولة  في  السلطة  زمام  فقيه  يتسلم  وعندما 

���	نفس المصدر السابق ص 160.
���	المصدر نفسه ص161.
���	نفس المصدر ص163.

���	 نفس المصدر ص 170 .



339صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

القانون ولا يمكنه إسقاط  اجتهاداته في شئون الدولة الإدارية والتنظيمية والقانونية 
والتشريعية »فلا بد من القول بان حيثية سلطته وأهليته الاجتهادية ـ بما هو فقيه معلقة 
عن التأثير والفعلية فيما يتصل بقضايا الإدارة والنظام العام ما دام مقيدا بحيثية سلطته 

الإدارية«.���
وتعتبر رسالة تنبيه الأمة وتنزيه الملة، سفر قيما ووثيقة دستورية ناهضة ونادرة، 
حيث دعا الميرزا  محمد حسين النائيني إلى الحرية والعدالة والمساواة، والى قيام حكم 
نطاق  في  وجعلها  السلطة  تقييد  والى  والأقليات،  الأفراد  حقوق  يضمن  دستوري 
الدستور، ولم يستثنى النائيني حتى الأقليات وعمل على أن يكون لهم مقاعد في مجلس 
نيابي منتخب يكون رمزا لسلطة تشريعية ورقابية محكمة، وقد دعا في رسالته إلى ولاية 
المجلس  على  وإشرافه  رئاسته  خلال  من  وإنما  السلطة  يباشر  أن  دون  ولكن  الفقيه 
النيابي، وتعتبر رسالته بحق  ثورة في الفكر الإسلامي التقليدي في شقه الشيعي، الذي 
لا يرى شرعية الحكومة إلا إذا قادها إمام معصوم، إذ قال بشرعية السلطة في عصر 
الغيبة إذا ما أصبحت عقدا توافقيا ورضا بين الحاكم والمحكوم، وقد بنا نظريته على 
أساس الدولة الملكية التي كانت سائدة في كل من إيران والعراق، وكانت » تنبيه الأمة 
الإيرانية في  الدستورية  للحركة  الملة« مسودة أساس فكري وفقهي وسياسي  وتنزيه 
تلك الفترة، وقد أكد فيها  إن  ما توصل إليه الغرب من رقي وتقدم نهله في الأصل 
من الإمام علي وأبنائه، وان ما جعل العرب والمسلمين يتخلفون عنهم هو ابتعادهم 
التعددية والحرية والعدالة  القائم على  الغربي  النظام  بذلك يرجع  عن سيرتهم، وهو 

والمساواة إلى سيرة النبي و أهل بيته في الحكم والسلطة والسياسة���

���	المصدر نفسه ص172.
���	لا شك إن كلام النائيني غير دقيق ولا يستند على حقيقة تاريخية بينة، فالنظام الحقوقي في 
الغرب والعالم تكون نتيجة لتراكمات تاريخية ومعرفية وفلسفية منذ ما قبل الميلاد، وشاركت 
فيها كافة الأمم والشعوب والحضارات والأديان، بما فيها الإسلام، وكلام النائيني يبدو 
انه في سياق تبرير وتسويغ شرعي لنظريته السياسية لتكون مقبولة لدى غيره من الفقهاء، 

وهذه حيلة يلجا إليها أتباع الأيديولوجيات والنظريات عادة.



340

فإن المطلعين على تأريخ العالم يعلمون بأن الأمم المسيحية والأوربية لم يكن لها 
السياسية، وهذا يرجع  العلم والمدنية والنظم  الصليبية أي نصيب من  قبل الحروب 
ذلك،  تنطوي على  تكن  لم  الأوربيون  آمن بها  التي  الشرائع  أن  فأما  أمرين:  أحد  إلى 
أو أنهم حرفوا تلك الشرائع والكتب. وبعد وقوع تلك الواقعة العظيمة ـ الحروب 
الصليبية ـ عزوا انكسارهم إلى تخلفهم وجاهليتهم، فجعلوا معالجة هذا المرض ـ وهو 
أساس كل الأمراض ـ نصب أعينهم وأهم أهدافهم وانطلقوا نحو هدفهم هذا بشوق 
وحنين، فأخذوا الأصول الإسلامية في حقلي التمدن والسياسة من الكتاب، والسنة، 
في  بذلك  اعترفوا  وقد  المعصومين.  وبقية    المؤمنين  أمير  ومواقف  خطب  ومن 
تلك  إلى  التوصل  قاصر عن  البشري  العقل  بأن  وأقروا  منصفين،  السابقة  تواريخهم 
الأصول والمبادئ، وأعلنوا أن جميع ما حصلوا عليه من الرقيّ والتقدم، وما وصل إليه 

المسلمون في أقل من نصف قرن، كان نتيجة للالتزام بتلك المبادئ وإتباعها.
إن حسن ممارسة الأوربيين لهذه المبادئ، وجودة استنباطهم واستخراجهم لها، 
وبالمقابل السير القهقرائي للمسلمين ووقوعهم تحت نير الاستعباد المذل، وتحولهم إلى 
أسرى بأيدي طواغيت الأمة المعرضين عن الكتاب والسنة هو الذي آل بأمر الطرفين 
إلى ما نشاهده اليوم��� »ويؤكد النائيني إن الاستبداد ليس في السلطة فقط بل في سائر 
حياة الأمة، لأنه مرض يستشري في كل أجزائها« وبمقتضى المثل السائر )الناس على دين 
ملوكهم( تكون معاملة أفراد الأمة من دونهم على نفس منوال السلطان مع الأمة، من 
حيث المعاملة التعسفية، وهذه الشجرة الخبيثة تستمد أصلها من جهل الأمة بوظائف 
السلطنة وحقوقها الشرعية المشتركة، وقوامها الوحيد عدم وجود محاسبة السلطان في 
البين، وعدم تحميله المسؤولية عندما يرتكب الأعمال المنافية لموقعه المسئول في الأمة«.���  
يصف  مقيدة،  دستورية  والثانية  استبدادية  فالأولى  السلطة،  نوعي  استعراض  وبعد 
والإلوهية،  الربوبية  عن  أخرى  عبارة  السلطة  فهذه  »وبالجملة  بقوله:  الأول  النوع 

���	تنبيه الأمة وتنزيه الملة ص 4.
���	نفس المصدر ص 8.



341صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

إقامة  القشور عبارة عن ولاية على  فإن حقيقته ولبّه الخالي عن  الثاني  النوع  بخلاف 
البلد في  أمانة نوعية في صرف قدرات  ثانية هي  للدولة، وبعبارة  الراجعة  الوظائف 
بحدود  محدود  الحاكم  سلوك  فإن  ولذا  الفردية،  والميول  الشهوات  في  لا  مصالحه، 
الولاية على هذه الأمور ومشروط بعدم تجاوزها، وأفراد الشعب شركاء معه في جميع 
مقدرات البلد التي تنتسب للجميع بشكل متساو، وليس المتصدون للأمور إلّا أمناء 
للشعب، لا مالكين أو مخدومين، وهم كسائر الأمناء مسئولون عن كل فرد من أفراد 
السؤال  حق  الشعب  أفراد  من  فرد  ولكل  يرتكبونه،  تجاوز  بكل  ويؤاخذون  الأمة، 
والاعتراض في جو يسوده الأمن والحرية، وبدون التقيد بإرادة السلطان وميوله«���   
يُلزم  التي  الوظائف  تتميز  الحاكم  وصلاحيات  الدستور  لوظيفة  تفصيله  بيان  وفي 
السلطان بإقامتها عن المجالات التي لا يحق له التدخّل فيها والتصرف بها، ويتضمن 
السلطان وحرية الأمة وما  الوظائف وإيضاح درجة استيلاء  إقامة تلك  أيضاً كيفية 
ومقتضيات  المذهب  لمقررات  موافقاً  يكون  وجه  على  حقوق،  من  وطبقاتها  لفئاتها 
التفريط في هذه  أو  الوظيفة والإفراط  الشرع؛ بحيث يكون الخروج عن عهدة هذه 
الأمانة إفراطاً خيانة ـ كسائر أنواع الخيانة بالأمانات ـ موجبة للانعزال عن السلطة 
بشكل رسمي وأبدي، وتترتب عليها سائر العقوبات المترتبة على الخيانة، ويرى باب 
العبادات والمعاملات،  أبواب  للمقلدين في  العملية  الرسالة  بمثابة  السياسة والنظام 
في  تخطّيه  وعدم  مراعاته  يلزم  ولذا  المحدودة،  المقيدة  السلطة  تبتنى  أساسه  وعلى 

الجزئيات والكليات، ويطلق عليه اسم النظام الدستوري والقانون الأساسي.
يكفي  السلطة،  مجال  في  المقصود  والتقييد  المطلوبة  المصالح  على  اشتماله  وبعد 
لصحته ومشروعيته عدم مخالفة فصوله للقوانين الشرعية، ولا يعتبر أي شرط آخر 
التي يلزم مراعاتها إتماماً لهذا الأمر  في صحته ومشروعيته، وسيأتي توضيح الجهات 

المهم«��� 

���	نفس المصدر ص10.
���	نفس المصدر ص 15.



342

وعن المجلس النيابي يقول: »إحكام المراقبة والمحاسبة، وإيكال هذه الوظيفة إلى 
هيئة مسددة من عقلاء الأمة وعلمائها الخبراء بالحقوق الدولية المطلعين على مقتضيات 
العصر وخصائصه، ليقوموا بدور المحاسبة والمراقبة تجاه ولاة الأمور الماسكين بزمام 
الأمة  مندوبو  هم  وهؤلاء  تفريط،  أو  تجاوز  أي  حصول  دون  الحيلولة  بغية  الدولة، 
والمبعوثون عنها، ويمثلون قوتها العلمية، والمجلس النيابي عبارة عن المجمع الرسمي 
السلطة  محدودية  وحفظ  والمراقبة  المحاسبة  من  وظيفتهم  تتحقق  ولا  منهم،  المكون 
ومنع تحولها إلى ملوكية، إلّا إذا كان جميع موظفي الدولة وهم القوة التنفيذية في البلاد 
تحت نظارة ومراقبة هذه الهيئة، التي يجب أن تكون هي الأخرى مسئولة أمام كل فرد 
من أفراد الأمة، ويؤدي الفتور والتهاون في أداء هاتين المسؤوليتين إلى زوال التحديد 
نتيجة لتحكم الموظفين  المقصود للسلطة، وانتقاء حقيقة الولاية وصفة الأمانة عنها 
واستبدادهم، وذلك في صورة انتقاء مسؤولية الموظفين أمام هيئة المبعوثين عن الأمة، 
أو عندما يسلك مندوبو الأمة طريق التحكم والاستبداد ولا يتحلون بروح المسؤولية 

أمام أفراد الأمة«.��� 
وفي وصفه للحكم الدستوري يقول انه »مبني على أصل تحرير الأمة من هذه 
العبودية ومشاركة أفراد الأمة ومساواتها مع الشخص الوالي في جميع الشؤون، ويتفرع 
عن ذلك مسؤولية الوالي عّام يقوم به«،��� ورغم كونه فقيه من فقهاء الشيعة الكبار 
نوعين،  إلى  الاستبداد  يقسم  ذلك  رغم  انه  الا  الدينية  المرجعية  منصب  على  وحائز 
سياسي وديني »ومن هنا تظهر جودة استنباط بعض علماء الفن عندما قسم الاستبداد 
متآخيين  توأمين  بالآخر، واعتبرهما  منهما  ديني وربط كلاًّ  استبداد سياسي وآخر  إلى 
الخبيثة  الشجرة  هذه  قلع  أن  أيضاً  اتضح  وقد  الآخر،  وجود  على  أحدهما  يتوقف 
والتخلص من هذه الرقّية الخسيسة لا يكلفنا أكثر من الوعي والانتباه. وهو في النوع 
الأول أسهل منه في النوع الثاني الذي يصعب علاجه. وربما يؤدي أيضاً إلى صعوبة 

���	المصدر نفسه ص17.
���	المصدر نفسه ص 18.



343صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

العلاج في النوع الأول أيضاً.
حيث  الشعبتان،  فيه  وتختلط  النوعين،  يجمع  الإيرانيين  نحن  المتردي  وواقعنا 
يقول: »للحيلولة  الذاتي للأمة  نقده  شهد الاستبداد والاستعباد بكلا نوعيه«��� وفي 
الأصل  هذا  نصون  أن  علينا  يتحتم  أدنى،  كحد  المتعمدة،  الاعتداءات  وقوع  دون 
الذي يتكفل لنا السعادة والخير، وإذا كان لابد من العمل بمبدأ الشورى وتكريس 
الحرية والمساواة بالنسبة للحكومة الشرعية القائمة على أساس الولاية احترازاً وتنزيهاً 
من حصول شبه ظاهري مع الحكومات المستبدة والطاغوتية، فإن هذا الكلام يتعين 
بدرجة أكثر فيما إذا كان المتصدي غاصباً لمسند الخلافة، وإذا كان الغرض من ذلك 
إرشادياً ولتعليم الأمة ولأجل أن يكون مثالًا يحتذ به أو معيناً لمسيرة الولاة والقضاة 
الدستور  التخلف عن هذا  النهج وعدم  بالسير على هذا  إلزامهم  والعمال، ولغرض 

العملي، فيلزمنا إذن تعلّم هذا الدرس البليغ حتمًا.
وعلى أية حال، فإن من دواعي الأسف والحزن أن نكون نحن عبدت الظلمة 
والرافعين للواء الاستبداد الديني بمنأى عن مدا ليل الكتاب والسنة وأحكام الشريعة 
وسيرة نبيّنا وأئمتنا؛ فبدلًا من أن تكون الشورى الشعبية شعارنا الذي يجب أن نرفعه، 
للإسلام،  مخالفة  حسبناها  إلَِيْنَا{،  تْ  رُدَّ بضَِاعَتُنَا  }هَـذِهِ  فيها:  نقول  أن  من  وبدلًا 
وكأننا لم نقرأ تلك الآية الواضحة الدلالّة والتي مرّت علينا آنفاً، ولم يخطر مفادها في 
أذهاننا، أو لعلنا وجدناها منافية لأهوائنا ومشتهياتنا وما في أنفسنا من نزعة الاستبداد 
حيث  الكريم  القرآن  ذكرهم  الذين  حكاية  الأذهان  إلى  نعيد  فأصبحنا  والاستعباد 
مْ َلا  ُ كَأَنَّه وَرَاء ظُهُورِهِمْ   ِ كِتَابَ اللّه الْكِتَابَ  أُوتُواْ  ذِينَ  الَّ نَ  مِّ فَرِيقٌ  }نَبَذَ  يقول عنهم: 
يَعْلَمُونَ{���  ويقول في بيان دور الدستور في حياة الأمة »وبالجملة نقول كما إن ضبط 
أعمال المقلدين في أبواب العبادات والمعاملات من دون الرجوع إلى الرسائل العملية 
أمر ممتنع، فكذلك ضبط تصرفات المتصدين ومراقبتهم فيما يخص أمور البلد السياسية 

���	نفس المصدر ص 20.
���	المصدر نفسه ص45.



344

ممتنع أيضاً، ما لم يوجد هناك دستور مدوّن.
والتقنين  التحديد  مسألة  لنا  يحفظ  الذي  هو  الدستور  وضع  إن  والواقع 
والمسؤولية، ومن هنا بالذات تنشأ أهمية وضع الدستور، وتتضح ضرورته كونه أمراً 

واجباً لابد منه«.��� 
أن حفظ السلطة الإسلامية عند النائيني لا يتحقق سوى بالدستور وقيام مجلس 
بمثابة  النيابي   المجلس  والمساواة، ووظائف  الحرية  إنسانيين،  يقوم على أصلين  نيابي 
السلطة  صيانة  »أن  السنة  عند  والعملية  العلمية  والقوة  الشيعة  عند  العصمة  وظيفة 
وقيام  محدّد،  دستور  تدوين  الركنين:  بهذين  ومتقومة  متحققة  هي  إنما  الإسلامية 
الحرية  ـ  المباركين  الأصلين  على  يترتب  ما  وعرفت  والتسديد،  بالإشراف  عليا  هيئة 
والمساواة من مسؤولية، وكون قيام الهيئة المسددة مقام العصمة عندنا، ومقام عنصر 
العلم والقوة العلمية عند أهل السنة، لا يتأتى إلّا بتجزئة القوة الحاكمة والأخذ بنظر 
الاعتبار كافة المباني المذكورة وردّ كل فرع من الفروع إلى أصله في الشريعة المقدسة، 
خصوصاً على ضوء متبنيات مذهبنا نحن الإمامية. بعد كل هذا يتضح لك بجلاء هذا 
المعنى، وهو أن تحديد ولاية الجور والحد من صلاحياتها الذي أثبتنا وجوبه وضرورته 
من عدة نواحٍ، لا يتم إلّا على النحو الذي قلناه«��� ويعود ليقول بان المذهب المادي 
الغربي استفاد من التعاليم الإسلامية وشيد بها مجد حضارته ومنعة دولته وقوة شعبه، 
بينما تراجع المسلمين لأنهم لم يعملوا بما يأمره به دينهم« لقد استفاد المذهب المادي من 
والأخذ  المجتمع  أمور  وتنظيم  إصلاح  في  الحنيف  الإسلامي  الدين  وتعاليم  مبادئ 
بأسباب الرقي والتقدم، وحقق نتائج رائعة مستقاة من تلك الأسس والمبادئ، وأما 
نحن المسلمين فقد تقهقرنا إلى الوراء، والآن وبعد اللتيّا واللتي، وبعد أن تنبّهنا قليلًا 
وأخذنا أحكام ديننا وأصول مذهبنا بخضوع وذلة من الآخرين، فصرنا مصداقاً للآية 
تْ إلَِيْنَا{ رفع الجهلة وعبدة الطواغيت من حاملي لواء  الكريمة: }هَـذِهِ بضَِاعَتُنَا رُدَّ

���	المصدر نفسه، ص 50.
��� المصدر نفسه ص 51.



345صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

الاستبداد الديني عقيرتهم ليعربوا عن مساندتهم وتأييدهم للظلمة، وينادوا بأن سلب 
الاختيار التام والحاكمية المطلقة وصفات الذات الإلهية  عن الظالمين يعد عملًا منافياً 

للإسلام والقرآن«.���
ولا يقتصر عمل المجلس النيابي على المسلمين بل على غيرهم أيضا » وبالنسبة 
للفرق غير الإسلامية فإنه يجب دخولهم في الانتخابات، وذلك نظراً لاشتراكهم مع 
المسلمين في الجوانب المالية، ولكي تأخذ صيغة الشورى طابعها الشمولي والرسمي 

الكامل«.��� 
وعن صلاحيات الحاكم يقول النائيني: »إن مقدار السلطة والصلاحيات التي 
في  حقّه  أن  كما  الولاية،  بأمر  القيام  يتطلبه  الذي  بالقدر  محدودة  السلطان  بها  يتمتع 
التصرف مشروط بعدم تجاوز حدودها« ويعرّف الدستور على أنه: »مجرد تبيان وتسالم 
بين أهل القطر المعين على العمل وفق طريقة محددة بحيث تتحول إلى نوع من العرف 
الخارجي الملزم لكافة أفراد القطر، إن الدستور غير مندرج تحت عنوان التشريع كما 
لا يدعي أحد أن بنوده بذاتها مقابلةً للتشريع الإلهي وليس مواجهة للنبوة فلا يندرج 
تحت عنوان البدعة المحرمة«  وفي حق الأمة في محاسبة حكامها »نظرا لكون السلطة 
الإسلامية قائمة على الشورى فإن للأمة حق الرقابة والمحاسبة على كل متصد للولاية 
في أي مرتبة من مراتبها »ويضيف« إن المراقبة والمحاسبة هي المقدمة الضرورية لمنع 
التجاوز وقمع المنكر فهو لا يعرف من جانب الناس إلا إذا كانوا في موضع المراقبة 
والمحاسبة ويجب النهي عن المنكر بأي وسيلة تحقق المطلوب، وبطبيعة الحال فإن عامة 
الناس لا يستطيعون لأسباب سياسية وعملية ممارسة الرقابة ومنع التجاوز« إلى أن 
الراعي، لكن  الرعية على  المراقبة والمحاسبة من حقوق  أن  تبّني  النقاط  يقول: »هذه 
بدعم  منظّمة تحظى  بوجود جهة  إلا  إنجازه على وجهه الأكمل  يمكن  هذا الحق لا 

���  المصدر نفسه ص 55.
��� المصدر نفسه ص70.



346

وتخويلها  الجهة  هذه  وإيجاد  عنهم  نيابةً  الأمر  بهذا  للقيام  الشعب  جانب  من  واضح 
هذه الصّلاحيات غير ممكن إلا بالانتخاب الشعبي العام هذا فضلًا عن إقامة المجلس 
يعتبر من الناحية السياسية الوسيلة الوحيدة الممكنة لحفظ حق الأمة وتحديد السلطة.
التي  الوسيلة  بهذه  منحصر  اللازمة  الوظائف  تلك  وإقامة  السلطة  تحديد  إن 
تعارفت عليها جميع أمم العالم وهي وجود هيئة ممثلة للشعب فوق السلطة التنفيذية 
أفراد  إلى عمومية هذا الحق وكون جميع  بالنظر  انتخابها  الشعب في  واشتراك مجموع 

الشعب مشتركين فيه«.���
ويناقش شبهة فساد رأي الأكثرية فيقول« إن اعتماد الأخذ بأكثرية الآراء يتّضح 
من كونه لازماً للشورى كما أنه أخذٌ بالتوجهات عن التعارض، وقد جرى العقلاء 
على اعتبار تأييد الأكثرية لأحد الأطراف أقوى المرجّحات النوعية عندما يدور الخيار 
جهات  في  والتساوي  الآراء  اختلاف  ومع  والدليل  المبنى  في  يتساويان  طرفين  بين 
المشروعية فإن الأخذ برأي الأكثرية متعّني حفظاَ للنظام وأدلة تعينه هي نفس الأدلة 

الواردة في لزوم حفظ النظام«.
وعن دور الفقهاء يقول: »مع توفر أدلة المجتهد النافذ الحكم، واشتمال المجلس 
من  الآراء  تفنيد  أو  لتصحيح  بالسياسية  العارفين  العدول  المجتهدين  من  عدد  على 
آخر  شرط  لأي  يحتاج  لا  المجلس  فإن  الشريعة  لأحكام  مخالفتها  أو  مطابقتها  حيث 

لتحقيق مشروعية صحة قيامه بمهامه«��� 
ويبرز أيضا في هذا المضمار الشيخ جمال الدين الأفغاني، حيث دعا إلى تأسيس 
حكومات وطنية  بمجالس شورى منتخبة من قبل شعوب الأمة مباشرة ومنضبطة 
الشعوب  خلاص  في  يساعد  السياسية  الأحزاب  تأسيس  أن  يرى  وكان  بدستور، 
العربية والإسلامية من الاستبداد والدكتاتورية، يقول: »)تأسيس الأحزاب السياسية 

���	 نفس المصدر ص75.
���	نفس المصدر ص80.



347صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

في الشرق أفضل وسيلة لتقدم الأمم الإسلامية وهي الدواء لكل الآلام.. يقوم الحزب 
السياسي بتوحيد الكلمة، يقرب القلوب، يبادر للعمل الصالح بكل إخلاص، في سبيل 
تحرير الأمة من الاستبداد والحصول على حريتها، فالحرية ضرورة تاريخية في الشرق 
كما هي في الغرب، فيستعلم الناس ضرورة رفع أصواتهم وينادون بالحرية واستقلال 
بلادهم ويتقدمون في طريق الفداء والتضحية من أجل وطنهم، فعليه سيكون تشكيل 
القوة والوحدة والانسجام وسيكون سبباً لنجاتهم  الأحزاب في الشرق سبباً لإيجاد 

من التفرقة والتشتت«. 
في عام 1886م دعته الحكومة إلايران للإقامة في طهران، ولما وصل إليها التق 
إيران الحضاري، من  تقدم  منه الأخير مساعدته في  اجتماع خاص وطلب  بالشاه في 
خلال سنه لدستور يساهم في تنمية الدولة الإيرانية ويجعلها في عداد البلاد المتفوقة، 
الشاه، وقيد سلطته  يبين من خلاله صلاحيات  وقد كتب الأفغاني مسودة  دستور  
الشاه  فتساءل  الإسلامية،  بالشريعة  السلطتين  كلا  وحد  منتخب،  نيابي  بمجلس 
متعجبا كيف يمكن أن أكون ملكاً وأتساوى مع العامة؟. فأجابه : »أيها الملك، لتعلم 
إن  الدستور،  بمعية  أقوى  ستكون  سلطانك  وأركان  وأوامرك  وعرشك  تاجك  إن 
العالم والعامل والفنان أكثر فائدة للبلاد من مقامك وعظمتك، اسمع مني قبل فوات 
لتهدم  إيران حكومة دستورية،  بأن تكون في  الثمينة  الفرصة  الأوان ولا تفرط بهذه 

حكومة الاستبداد«. 
إلا إن الشاه رفض الدستور، تم ساءت العلاقة بينه وبين الأفغاني، وسرعان ما 
أمر به فطرد من إيران، فتوجه إلى روسيا واستقبل هناك من قبل المثقفين والسياسيين 
والدستورية  الحرية  عن  مقالات  الروسية  الصحف  في  وكتب  المناصب،  وذوي 
والحقوق، فالتفت إليه القيصر وطلب لقائه، فلبى دعوته، وأثناء اللقاء سأله عن سبب  
نفيه من إيران فأجابه: »لقد اقترحت على الشاه أن تقام حكومة مقيدة بالدستور فلم 

يقبل فكرهته ولم يعد إستطاعي مساعدته«.



348

فقال له القيصر: »أنا أعطي الحق للشاه، فأي ملك حاكم يقبل أن يعطي الأمور 
بأيدي الفلاحين والعمال«.

العمال  ملايين  كان  إذا  صدقني،  الإمبراطور!  »أيها  بجرأة:  السيد  فأجاب 
في  حقدهم  يخفون  لها،  أعداء  يكونوا  أن  من  أفضل  للسلطة  أصدقاء  والفلاحين 

صدورهم ويتحينون الفرصة للانتقام«.
فغضب منه قيصر روسيا أيضا، وأمر بعد ذلك بإخراجه من البلاد لكي لا ينشر 

بذور الحرية والديمقراطية بين أوساط الشعب الروسي. 
****

المتجهة  حركتها  أو  والمذهبية  والدينية  والفكرية  السياسية  التيارات  صراع  إن 
نحو الحوار والجدل والاحتكاك، جميعها يمكن اعتبارها حركة مقبولة، فالاختلاف 
والخلاف ونتائجهما وآثارهما سنة من سنن الحياة الكونية والطبيعة والبشرية، بيد انه 
عندما ننظر إلى الطبيعة فان الاختلاف والخلاف وصراع البقاء عند الحيوانات والطيور 
وبقية الكائنات الحية، لا تولد دمارا للبيئة أو كوارث تؤثر بشكل غير عادي على الحياة 
جعلت  محكمة  وقوانين  ونواميس  بسنن  محكوما  الكون  هذا  إن  ذلك  الأرض،  على 
من حركة مخلوقاته وموجوداته لا تفضي إلى إحداث خلل في نواميسه، برغم ما ينتج 
عنها من زلازل وبراكين وعواصف وغير ذلك من الظواهر  التي يعبر عنها الاعتقاد 
البشري بأنها خطرة، بيد أنها في ذاتها تحمل الكثير من الفوائد والآثار الطبيعية، وهي 
ضرورة لبقاء واستمرارية الطبيعة في أداء عملها واحتفاظها بقوتها وعطائها، ويصل 
الأمر حتى فيما يتعلق بموت الإنسان، فالموت بحد ذاته مصير غير مقبول ومآل مرير، 
الجسدي  الموت  ومرحلة  بطبيعته،  استهلاكي  كائن  الحي  فالكائن  ضروري،  انه  بيد 
مستمر،  بكل  الطبيعة  تجديد  يعني  وهذا  أخرى،  مرة  التربة  تدوير  إعادة  في  تساهم 

وهذه القاعدة الطبيعية تنطبق على المخلوق  البشري أيضا.
إن العالم الغربي في هذا العصر توصل إلى ابتكار أنظمة مركزية تتوافق مع النظام 



349صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

بعضها  مع  الثلاثة  السلطات  تتعارض  لا  بحيث  الدولة  نظام  مثلا  فوضع  الكوني، 
القيام بواجباتها، وجعل الوصول  البعض، بما يؤدي إلى شل قدرة الدولة ككل على 
إلى السلطة من خلال الاقتراع المباشر والحر من قبل الجماهير، ونتيجة التصويت في 
انتخابات السلطة التشريعية في بعض الأحيان تحدد شكل الحكومة، حيث تختار من 
بين الكتل النيابية الفائزة، وذلك من اجل تحقيق مبدأ الانسجام ما بين السلطتين، ويتم 
تعيين القضاة   عبر التوافق ما بين السلطتين التنفيذية والتشريعية، وفي بعض البلدان 
كالولايات المتحدة تم تحديد نطاق عمل وواجبات وصلاحيات كل سلطة لمنع أي 
خلاف في تفسير بعض بنود الدستور، وإنشاء محكمة اتحادية عليا مهمتها الفصل بين 

خلافات السلطات أو أي نزاع ما بين الولايات المكونة للاتحاد.
ما نحتاجه في عالمنا العربي هو تحديد عمل كل نظام مركزي بمؤسساته المختلفة 
وتياراته المتعددة، فرجال الدين مثلا كمنتسبين للسلطة الدينية بمفهومها العام )والتي 
تفوق سلطات الدولة في بعض الأحيان(  يجب عليهم كثقافة وسلوك وقانون أن لا 
يتدخلوا في شئون الدولة تشريعا وتنفيذا إلا من خلال القانون، بمعنى آخر يجب على 
رجل الدين أن يرشح نفسه للانتخابات البرلمانية مثلا ليحصل على مقعد في البرلمان، 
اعتقاده  النابعة من  القانونية والتنظيمية والاقتصادية  المشاريع  أن يطرح  الذي يخوله 
التوافقي  الدستور  مع  توافقها  وهي  ألا  ومهمة  جوهرية  قاعدة  على  وذلك  الديني، 

المركزي الذي تحتكم إليه كافة مكونات الأمة.
من ناحية أخرى لا بد من إقرار مبدأ عدم تدخل الدولة في النظام الديني، وتجريد 
الأحكام الدينية من قيمتها العملية والتأثيرية، وحصرها في نطاقها الشخصي والفئوي 
لتحقيق ضمانة مهمة ألا وهي عدم انجرار الصراع من كونه صراعا ايجابيا ومنافسة 
وتزاحما في إطار النظام إلى كونه صراعا على النظام ذاته، وفي جانب آخر يجب أن تكون 
نتيجة صراع الأفكار والرؤى والتنظيرات بمختلف أنواعها وأصنافها  هو في تحولها 
إلى تشريع عام من عدمه، عبر سلطة صناعة القوانين: )البرلمان أو الجمعية الوطنية أو 



350

المجلس التشريعي أو مجلس الأمة أو مجلس الشورى أو غيرها من المسميات(، وهذا 
لا يتأتى إلا بانتقال شرعية الدولة ـ التي تعتبر ركيزة النظام السياسي ومؤسسته الأهم 
– من الشرعية الدينية إلى الشرعية الدستورية، القائمة على العقد الاجتماعي، والمعبرة 

استغلال  إلى  الدولة  حاجة  تنتفي  بحيث  الأمة،  مكونات  كافة  واتفاق  تجانس  عن 
الدين لكسب الشرعية، إذ إن الدستور هو الذي سيقوم بهذه المهمة، وذلك من خلال 

الاحتكام لسلطة قضائية مستقلة تؤدي وظيفة تفسيره وبيان بنوده.
في ذات الإطار يجب إن لا ينتقل صراع الأفكار والتشريعات، سواء كانت في 
النظرية  أطره  من  أخرى،  وفلسفية  وثقافية  فكرية  تيارات  أو  الديني  الفكر  منظومة 
إلى  تحوله  إلى  به  يؤدي  مسار  خلال  من  إلا  والتطبيقي،  العملي  إطاره  إلى  والتنظيرية 
الصراع  تجريد  من  بد  لا  ذلك  غير  وفي  للقوانين،  الصانعة  المؤسسات  عبر  تشريع 
والقوانين  بالأنظمة  العمل  سير  على  السلبي  وتأثيره  العملي  بعده  من  التنافس  أو 
والتشريعات والأنظمة المطبقة، وذلك بحرمانه من أي صفة أو خصلة تؤدي به أن 
التشريعية  المؤسسة  من  المقرة  الشرعية  الأنظمة  مزاحمة  به  يراد  دخيلا  قانونا  يكون 

المعترف بها، وتجريم أي فرض له إذا ما كان من غير مؤسسات صناعة القوانين.
وهناك أمر آخر مهم وهو الصراع بين السلطتين التنفيذية والتشريعية في النظام 
الدستور يجب أن يكون واضحا بشان صلاحيات كل سلطة،  السياسي، ونعتقد أن 
حتى لا تحدث أية نزاعات تؤدي إلى إحداث خلل في سيبر النظام السياسي، بحيث 
تنفيذية  كسلطة  الحكومة  إن  ونرى  الأخرى،  السلطة  عمل  أداء  سلطة  كل  تعرقل 
يجب أن تكون صلاحياتها أكثر وأوسع من البرلمان، فالحكومة السلطة الأكثر أهمية، 
وهي التي تدير الاقتصاد والأمن والدفاع والتعليم والصحة وكافة الجوانب الخدمية 
والإدارية، علاوة على  تطبيق القوانين والتشريعات والتخطيط الاستراتيجي ووضع 
برامج العمل المختلفة وتنفيذ المشاريع الحيوية والإستراتيجية في مختلف المجالات، أما 
البرلمان فدوره ينحصر في الرقابة والتشريع،  لذلك لا بد أن يكون للحكومة صلاحيات 



351صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

أوسع حتى لا يتعرض عملها للعرقلة من قبل السلطة التشريعية، ولتجنب حدوث 
أية صراعات كما حدث في بعض البلدان الحديثة عهد بالممارسة الديمقراطية��� وأي 
القضائية( لحل  بد أن يعرض على سلطة مستقلة )السلطة  السلطتين لا  تعارض بين 
النزاع وتفسير البنود الدستورية، ومع تكرار ذلك يحدث نوع من النضج، يضمن عدم 

تصادم السلطتين في المستقبل، وتؤدي كل منهما واجباتها بصورة طبيعية. 
والاقتصادي  والطائفي  والمذهبي  والفكري  والثقافي  الاجتماعي  الصراع  إن 
محكومة  طبيعية  وحالة  منافسة  إلى  سيتحول  فانه  العام  النظام  إطار  في  أصبح  ما  إذا 
بقواعد وضوابط دستورية ناجزه، تمنح الجميع حقوق متساوية، وتجعل الطريق أمام 
المعالم، وفي  قانونية وطرق دستورية واضحة  منظومة  رؤاه عبر  لتطبيق  نافدا  الجميع 
نفس الوقت تمنح الحرية للأفراد والجماعات الفرعية والتيارات الاجتماعية والمذهبية 
قدرا معقولا ومنصفا وحقا طبيعيا في ممارسة قناعاتها، بما لا يؤثر على تطبيق القوانين 

النافذة، وهو ما يعبر عن بالتعدد والتنوع والتعايش.
****

المزيد من  إلى  العربية  امتنا  القائم وانحدار  الوضع  الواقع وخطورة  في معترك 
اغلب  في  للوراء  والرجوع  التنمية  وضعف  والانهيار،  والتخلف  والنزاع  الانشقاق 
باستحالة  القول  يتحتم  النظام،  حول  والمستمر  الدائم  النخب  وصراع  المجالات، 
فرض نظام مركزي فئوي للنهضة، وهذا ما أثبتته التجارب في مختلف أمم الأرض، 
قس على ذلك بالعلمانية التونسية التي حاولت في زمن الحبيب بوريقبه ثني المجتمع 
عن أداء فريضة الصيام، فكان أن نتج عنها اضطرابات أمنية وزيادة معدلات التطرف، 

���	فالزوج والزوجة مثلا لكل منهما سلطة في إطار الحياة الزوجية، إلا إن سلطة الزوج كاب 
ورجل هي الأعلى غالبا، والشمس والقمر كلاهما يؤديان وظائف حيوية غاية في الأهمية، 
إلا إن دور الشمس اكبر وأعظم، وكلا هذين النظامين عبارة عن ناموس طبيعي أوجده 
أو  تعارض  الكون والحياة دون  استمرارية  الإنسان والطبيعة لضمان  الخالق عز وجل في 

اصطدام. 



352

بالرغم من  البلد  اليوم تحكم هذا  الدينية في تركيا، إلا أنها  التيارات  ورغم ما قاسته 
الكثير من  التركية الاتاتوركية، وتشهد  قيام الجمهورية  أكثر من 90 سنة على  مرور 
الأقطار العربية صراعات مذهبية وطائفية وقومية وأيديولوجية يقصد منها إلغاء كل 
طرف للآخر وفرض رؤيته ونظرته للحياة بشكل عام، إلا إن أي طرف لم ولن يتمكن 
من إقصاء الطرف الآخر مهما حاول، بيد أننا عبر صفحات هذا الكتاب نحث امتنا 
الصراع  مرحلة  تجاوز  على  العمل  إلى  الفاعلة  وشرائحها  وعقلائها  بمثقفيها  العربية 
على النظام إلى التنافس في إطار النظام، عبر وضع نظام مركزي يتسع لكافة مكونات 
نشوء  إلى  سيفضي  الآخرين  على  الجانب  أحادي  نظام  فرض  لان  العربي،  المجتمع 
نزعات قومية أو مذهبية أو عنصرية تؤدي بالوضع إلى التشنج والصراعات التي لا 
نهاية لها، والحتمية هو أن يتم إنشاء نظام يستقطب كافة مكونات الأمة، سواء العرقية 
منها أو القبلية أو المذهبية أو الطائفية أو الأيديولوجية وأنماطها الاجتماعية المختلفة، 
ومنح الجميع فرص متساوية، وتحييد مؤسسات الأنظمة المركزية وبلورتها على أساس 
مهام ووظائف ميكانيكية غير مؤدلجه، لتقف على مسافة واحدة  من مختلف الأطراف، 
يتمتعان   لا  الكونجرس  أو  الأمريكي  فالرئيس  مثلا،  المتحدة  الولايات  في  كالنظام 
بسلطة فرض قانون ضد أي مكون من مكونات الأمة الأمريكية، وسلطة كل مؤسسة 
من مؤسسات الحكم محددة في إطار الدستور الذي لا يمكن تجاوزه بأي حال، لتظل 
كافة الشرائح والفئات قادرة على  التعبير عن نفسها ورسم واقعها الخاص في إطار 
النظام المركزي الحاكم، بما لا يؤثر على حقوق وحريات وأنماط الشرائح الأخرى التي 
العربي  العالم  قلب  أنشت في  التي  دولة إسرائيل  الإطار، وفي  نفس  معها في  تتعايش 
مثالا أخرى يحتذ، فإسرائيل دولة أنشئت على أسس دينية يهودية وما زالت تحتل كافة 
أنحاء فلسطين لاعتبارات دينية، إلا إنها كدولة تقوم على أسس مركزية  قويمة تتسم 
التعدد والتنوع في المجتمع  القائمة على  بالاستيعاب والشمولية والإحاطة والحقوق 



353صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

الإسرائيلي���، فهناك تيارات دينية معتدلة وتيارات أخرى متطرفة، في مقابل تيارات 
علمانية معتدلة وأخرى متطرفة أيضا، وكل منهما ينقسم إلى عدد من التيارات المتشعبة 
والمتعددة، ويضم المجتمع الإسرائيلي كذلك العديد من التيارات والشرائح والفئات 
والأعراق والقوميات المختلفة، من ضمنها العرب الفلسطينيين الذين يشكلون 10 
% من عدد السكان الإجمالي، في نهاية الأمر تجاوزت الأنظمة المركزية في إسرائيل هذا 
التعدد والتنوع الذي يتسم في أصله بالتعارض والتشاحن، وأسست حاضرة عصرية 
تديرها أنظمة مركزية تؤدي وظائفها وفقا لأسس موضوعية بعيدة  عن الأيديولوجية 
المتسمة في كثير من الأحيان بالتعصب وروح الكراهية، فتمكنت بذلك من احتواء 
كافة التيارات ومنحتها حقوقها المشروعة، وجعلت مرجعية الجميع النظام الدستوري 
الاحتوائي، المستقل عن هيمنة أي قوة سياسية أو دينية أو عرقية، ووجهت طاقاتها 
دولة  قصيرة  عقود  خلال  إسرائيل  فأصبحت  والتعمير،  الإنتاج  نحو  وإمكانياتها 
متطورة ومتقدمة علميا وصناعيا وتجاريا وحضاريا بشكل عام، بينما جيرانها العرب 

يعيشون في نزاعات طائفية مريرة وتخلف حضاري شامل. 
الحريات  إدارة  مهمتها  محايدة،  مؤسسة  إلى  الدولة  تحويل  هو  المطلوب  إن 
والحقوق والثروات، وبالتالي فان الصراعات ما بين مكونات الأمة ستصبح في اقل 
العقول والطاقات نحو الإبداع والابتكار، لعدم  السلبية، وتتجه  مستوياتها وآثارها 
وجود عراقيل تعيقها عن تحقيق طموحاتها الذاتية والمشاركة الجماعية الفاعلة في البناء 

���	مثال على ذلك اقر الكنيست الإسرائيلي قانون الولاء والمواطنة، الذي طرحه وزير الخارجية 
الإسرائيلي المتطرف أفيغدور ليبرمان،  وينص على قسم كل مواطن إسرائيلي وفي مقدمتهم 
العرب الفلسطينيين )وجميعهم إما مسلمين أو مسيحيين( على  الولاء لإسرائيل بوصفها 
دولة يهودية صهيونية ديمقراطية، قبل إصدار وثيقة مواطنة لهم، وفي حال امتناع أي مواطن 
عن القسم يحق للسلطات حرمانه من الحصول على وثيقة الهوية الشخصية التي يستخدمها 
لإنهاء معاملاته الحكومية والمدنية، وينص المشروع على تمكين وزير الداخلية من سحب 
الجنسية من المواطنين رجالا ونساء، الذين يرفضون أداء الخدمة في الجيش الإسرائيلي أو 
هذا  أسقطت   الكنيست  في  التشريعات  مراجعة  لجنة  إن  إلا  الاجتماعية،  الخدمات  أداء 

القانون لمخالفته للدستور الإسرائيلي. 



354

والأعمار، والنقطة الأهم هو أن الدولة لم تعد طرفا في أية نزاع، ولم تعد مؤسسة تتسم 
بالقمع والاضطهاد، الأمر الذي يعزز من سلطتها وقدرتها على أداء وظائفها، وبالتالي 
فان الأنظمة المركزية   تتعزز باتجاه تحولها إلى أنظمة متفق عليها، تشكل مرجعية محورية 
لكافة المكونات، لأنها جميعا وجدت فيها تحقيق حرياتها وحقوقها، وفقا للمساحات 
تتوافق مع طموحاتها وآمالها، وأصبح كل مكون قادرا على خلق حالة خاصة  التي 
فردية أو جماعية في إطارها، يمارس من خلالها أنماطه وقناعاته، لينتفي الصراع الذي 
بالقوة  والحريات  الحقوق  وانتزاع  المركزية  الأنظمة  على  السيطرة  يستهدف  كان 
والطغيان، ويتعزز بذلك  السلم الأهلي والأمن الاجتماعي والانتماء الوطني، وتترسخ 

الأنظمة المركزية وتتطور، ويتجه المجتمع نحو النهضة والإنتاج. 
إن  المعوقات التي تتحدث عنها بعض الأوساط الفكرية كنقص المعرفة وعدم 
قياسية  فترة  في  إصلاحه  يمكن  ذلك  كل  الخ،  التحتية..  البنى  وضعف  المرأة  تمكين 
محدودة، وذلك بامتلاك النظم الأساسية المركزية، التي من خلالها يتم البناء والأعمار 
والبدء بالتنمية المستديمة والاستثمار في الكائن البشري وبناء الإنسان العربي الجديدة 
في الألفية الثالثة، فالمعوق الأول والاهم والأخطر أمام النهضة والحضارة والتمدن في 
الأمة العربية يتمثل برأينا في عدم امتلاك العرب لأنظمة مركزية تدير باقتدار وانسيابية 
وتمكن مقومات وعوامل النهضة واستثمار واستخراج عوامل القوة وتدارك عوامل 
الضعف وإنشاء البنى التحتية البشرية والاقتصادية والسياسية والاجتماعية، التي من 

خلالها تتم عمليات التحضر الكبرى. 
إن العرب يمتلكون كافة مقومات النهضة، من موقع استراتيجي يمثل الوسط 
المياهـ   – المعادن   – –الغاز  )النفط  الهائلة  الطبيعة  الثروات  إلى  والغرب،  الشرق  بين 
الحضارات  فمعظم  ضخما،  إنسانيا  وارثا  تاريخا  ويمتلكون  الخصبة(،  الأراضي 
والثقافات والأديان المهمة ظهرت في العالم العربي،  وعلى رأسها المسيحية واليهودية 
والإسلام، وكلا الأديان الثلاث من أهم الأديان التي يعتنقها البشر، ويمتد تاريخها 



355صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

لأكثر من أربعة آلاف عام، وتعتبر ارث إنساني من أهم الموروثات البشرية على نحو 
مختلف  في  ومنتجة  مبدعه  وعقول  وطاقات  كفاءات  العرب  يمتلك  كما  الإطلاق، 

المجالات والتخصصات.
إن كافة هذه الإمكانيات الطبيعية والبشرية، المادية والمعنوية، تحتاج فقط وفقط 
الحضارة  إنتاج  اجل  من  وتدويرها وتصنيعها،  استغلالها  قادرة على  مركزية  لأنظمة 

العربية في القرن الجديد والألفية الجديدة.



356



357صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

البيئة العربية

ى وت�صورات في ع�صر العولمة.. ر�ؤ

في  مركزيا  قانونيا  نظاما  يعتمد  الذي  الدستوري  السياسي  النظام  أن  شك  لا 
اثبت فاعليته في  الذي  النظام  السلطة وتشريعات المجتمع، هو  أدارة الحكم وشئون 
هذا العصر، فقد بلغ العمران البشري مرحلة من التطور في التفكير والتنظيم، بحيث 
أصبحت فيها أنظمة الحكم البدائية غير قادرة على التأسيس لمنظومة حضارية حقيقة، 
ولا يفهم من كلمة »بدائية« إنها تعني أنظمة الحكم التي لا تستند على دستور فقط، بل 
كل نظام حكم لا يعتمد دستورا مدنيا حقيقا، نابعا من إرادة الأمة، ويحمل صمامات 
أمان ووحدة وحقوق وانسجام لكافة مكوناتها، ويطبق بنضج ومهارة، بحيث يمكن 
التعويل عليه في بناء نظام سياسي وديني واجتماعي وثقافي وفكري واقتصادي رصين، 
من ناحية أخرى لا يمكن الاعتماد على النظام السياسي العسكري في تحقيق أي انجاز 
تشييده،  لا  العمران  حماية   إلى  تهدف  طارئة،  حالة  الحرب  لان  مأمول،  حضاري 
إن   والبناء،  للتفكير  وجدوا  الذين  المدنيين  مقابل  في  للحرب،  وجدوا  والعسكريين 
النظام الدستوري، سواء كان في أنظمة حكم ملكية أو جمهورية، يحول جهاز الحكم 
مؤسساته  خلال  من  وحرياته  حقوقه  للمجتمع  ينظم  تنظيمي،  إداري  جهاز  إلى 
الخدمية والتنظيمية، التنفيذية والتشريعية والقضائية، بحيث تمنع التضارب والتناقض 



358

والتشاحن في الممارسات التي تتسم بالتعدد والتنوع، وسلطات الدولة تظل تعمل في 
إطار واجباتها ووظائفها المحددة، المتسمة بالتطور المواكب لتطور مجتمع المعرفة. 

حدود الحرية بين تيارات متعددة 
يمكن صياغة مفهوم الحرية من خلال ثلاث مسارات:

المسار الأول: الحرية في إطار المجتمع الواحد.
المسار الثاني: الحرية في إطار المجتمع المتعدد.

 المسار الثالث: الحرية في إطار المدنية العربية العالمية.
تطرح إشكالية الحرية في الوطن العربي من منطلق التأثر بالموروث والخضوع 
النظريات  وتتلاشى  المنعزل،  المجتمع  مفهوم  يتهاوى  العولمة  عصر  في  بينما  لقيمه، 
أو  ثقافة  كنت  سواء  المحلية،  المنتجات  حماية  إلى  تهدف  )التي  التقليدية  الاقتصادية  
صناعة أو نظم اجتماعية أو قيم دينية( أمام تكنولوجيا المعلومات ووسائل الاتصال 
الترجمة  ووسائل  للحدود  والمخترق  للقارات  العابر  الرأسمالي  والاقتصاد  المتقدمة 
إلى  بالموروث  والتمسك  والأخلاق  الفضيلة  مجتمع  مفهوم  تحول  بحيث  المتقدمة، 
ليس سوى  العربي  المجتمع  تطبيقه عمليا، لان  يمكن  نسبي غير مطلق، ولا  مفهوم 
يحقق  أن  له  يمكن  ولا  ضخمة،  عالمية  قرية  من  بالأحرى  أو   واحد،  عالم  من  جزء 
أي انجاز إلا من خلال الاتصال والتعاون والتأقلم مع أجزاء القرية الأخرى، وهذا 
الموروثة، إلا  الشامل للمفاهيم والقيم  المطلق  التطبيق  يتأتى إطلاقا من خلال  ما لا 
الشامل، عن  التام، والتخلي  المطلق، والخضوع  الانفتاح  المقابل  يعني في  إن ذلك لا 
المطلقات  عداد  في  يعتبر  وما  وموروثاتها،  بقيمها  والوطنية،  والدينية  القومية  الهوية 
والثوابت في نظمها، وإنما المطلوب هو  إقامة »منظومة حرية«  تتسم بالعدالة والمساواة 
الوطني  والكيان  الواحدة  الكونية  القرية  واقع  تراعي  بحيث  والمرونة،  والانفتاح 
في  مثارة  كقضية  الحجاب  مشكلة  تبرز  المثال  سبيل  فعلى  فيه،  تتحرك  الذي  المحلي 
العديد من المجتمعات، وموضع للجدل الساخن والصراع المدوي بين الإسلاميين 



359صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

الذي يجب أن يفرض تطبيقه قانونا، وما بين منع  الوجوب  والعلمانيين، فهو ما بين 
ارتداءه بحكم القانون كذلك، وكلا الطرفين متطرفين وموغلين بالاستبداد والقهر 
بالمرأة  وخاصة  شخصية  قضية  هو  الواحد  المجتمع  إطار  في  فالحجاب  والغطرسة، 
الحقوق  من  بمجموعة  ويحظى  القانون  أمام  معتبرة  بشخصية  يتمتع  ومواطن  كفرد 
والحريات الدستورية، وليست قضية عامة في حد ذاتها، ولذلك فان الحجاب موكول 
بالمرأة، وهي حرة في ارتدائه من عدمه، والقانون برزخ بين الطرفين في نطاق الانتماء 
للمجتمع الواحد، وهو عدم إجبار النساء على ارتداء الحجاب من جهة، وعدم التبرج 

والتعري بالمعنى القانوني المفصل في حال عدم ارتداءه من جهة أخرى.  
مختلف  من  ودينيين  علمانيين  يضم  كأن  المتعدد،  الوطني  المجتمع  إطار  وفي 
للنظام  التام  الاحترام  إطار  الأطراف حقوق في  كافة  يمنح  القانون  فان  الانتماءات، 

السياسي والديني القائم.��� 
���	 فتناول الخمر ولحم  الخنزير متاح للمواطنين المسيحيين من خلال قانون يمنحهم حقهم في 
ذلك، من دون الخدش بكونه محرما  عند المسلمين، وللعلمانيين حرياتهم التي لا تتعارض 
أو  ارتداء الحجاب من دون تبرج  للنساء حرية عدم  فمثلا  القطعية،  الدينية  الثوابت  مع 
للحياء،  خادشة  كلمات  أو  تعري  دون  من  متاحة  والغنائية  الموسيقية  والحفلات  تعري، 
والسينما والمسرح والغناء والطرب والفنون عموما، كلها متاحة في نطاق واسع من الحرية  
لكافة تيارات المجتمع، المحافظة والمنفتحة، الدينية والعلمانية، وفقا لحد فاصل بين الجميع، 
يقف على  مسافة واحدة من كافة مكونات المجتمع،  فلا الفن المحافظ ينجر نحو الدعوة 
إلى إلغاء التيارات الأخرى وممارسة القمع ضدها، أو إنتاج فن وثقافة  تجسد قيم الكراهية 
والحقد، ولا الفن الليبرالي )إن صح التعبير( يدعو إلى حظر الفن المحافظ أو الديني، أو 
يمارس ثقافة الإباحية والدعارة وفقا لتعريفها  القانوني الرصين، وهذا ما هو معمول به 
التلفزيونية  المحطات  في  تعرض  لا  الإباحية  فالأفلام  الغربية،  والدول  إسرائيل  في  حتى 
الحكومية، ويمنع دخول صالات السينما للأفراد الأقل من 18 سنة بالنسبة للأفلام التي 
تتضمن مشاهد جنسية متكررة، كما يحظر بيع الأفلام الإباحية على المستخدمين الأقل من 
18 سنة في بعض البلدان، كما يمنع دخول شبان اقل من 18 إلى صالات الرقص واللهو 
والقمار، كما يحظر في بعض الدول  عرض أفلام أو برامج تتضمن مشاهد جنسية في أوقات 

الذروة حفاظا على أخلاق الناشئة.
من ناحية أخرى إن كل طبقة اجتماعية عبر منظومتها الاجتماعية والأخلاقية والسلوكية الحق 



360

إن العرب بحاجة ماسة إلى ردم الفجوة التاريخية بين الانتماء الطائفي وبين دولة 
عابرة  لمواطنة  مسبوق  غير  تطويراً  الوطنية  الدولة  تصبح  حيث  إلى  القومية،  بعد  ما 
للقوميات والإثنيات والديانات والطائفيات، وما هو مطلوب من السلطات التشريعية 
في العالم العربي هو البدء بوضع منظومة قانونية شاملة تحول الصراع إلى تنافس ايجابي، 
وهذا لا يتأتى إلا بمنح كافة المكونات حقوقها في إطار من التوازن والتنوع، لا سيما 
الصعيد  يتحرك على  انه  أما  ثوابت وقطعيات معظمها  اعتباره  يمكن  ما  وإن معظم 
الشخصي والذاتي أو مختلف على تفاصيله وتطبيقاته ما بين الانتماءات المختلفة، وفي كلا 
الحالتين ليس من الإنصاف وضع نظام مبنيا على قواعد أو ثوابت معينة مختلفا عليها 
أو محصورة  في نطاقها الفردي،��� من ناحية أخرى لا تعتبر بعض الحقوق الممنوحة في 

الكامل في ممارسة نمطها كشريحة الفنانين مثلا، فهؤلاء لا يقومون بأداء أعمالهم الفنية بناء 
على احتياجات ومتطلبات العمل الفني بقدر ما يعبر هذا العمل عن نمط حياة شريحة في 

المجتمع يجب احترام نمطها الاجتماعي والأسري وسلوك أفرادها الشخصي. 
الشرائح  بين  ما  السلمي  الانتقال  فرصة  والجماعات  للأفراد  الفرصة  إتاحة  هو  المهم  يبقى     
الحقوق  على  القائمة  العقلانية  النزعة  بسيطرة  إلا  يتأتى  لا  وهذا  الاجتماعية،  والفئات 
الكثير  يعتنق  الغرب، حيث  الفردية، وهذا ما هو متاح في  الشديد للشخصية  والاحترام 
ما هو سائد في  مع  متناقضة  واديان  واتجاهات  أفكار  المعروفة  والشخصيات  الأفراد  من 
الحاضنة  والبيئة  الحضاري  للصرح  الانتماء  في  حقها  من  ينتقص  لم  ذلك  ورغم  المجتمع، 
الاجتماعي  انتماءه  إطار  في  يتمتع  كان  التي  الخاصة  وامتيازاته  حقوقه  منه  تنتزع  نعم  له، 
انتماءه الجديد، ولكنه في نطاق  بامتيازات وحقوق  ليتمتع  السابق،  الفكري  أو  الديني  أو 
الصرح المركزي بكل مؤسساته وأنظمته لم تنتقص حقوقه، وأصبح انتقاله من انتماء لآخر 
مجرد حق تكفله المنظومة الحقوقية التي تشكل جزء من أنظمة البيئة المركزية، وهذا ما لا 

يتوفر في البيئة العربية. 
���	كالحجاب مثلا الذي يتعلق بسلوك وقناعة شخصية، وليس من العدل أن يعمم على الجميع 
ليصبح ظاهرة عامة ملزمة بحكم القانون، ولنا في إمارة  الشارقة بدولة الإمارات العربية 
المتحدة مثالا يحتد، فالقانون المحلي هناك يحرم التبرج والسفور ويشدد على ذلك، ولكن في 
نفس الوقت لا يجبر النساء على ارتداء الحجاب، فالحجاب سلوك شخصي والتعري سلوك 
ذو أثار ونتائج قانونية، وبالتالي فان القانون وضع حاد فاصلا بين تيارين ومنحهما حقوق 

متساوية



361صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

بعض المجتمعات الغربية أو الشرقية حقوقا يجب إقرارها في النظام الحقوقي العربي 
حتى يصبح مكتملا وناضجا، فلكل مجتمع في نهاية الأمر قيمه وخصوصياته، فبعض 
المفكرين الأوربيين  يأخذون على النظام الحقوقي العربي والإسلامي بشكل عام عدم 
إتاحة الفرصة لمواطنيه حق تكوين الثروات الشخصية من خلال القمار مثلا، رغم إن 
القمار محرما في إسرائيل ! ويأخذون على النظام الحقوقي العربي منعه  دور البغاء، رغم 
إن البغاء محظور في كثير من الدول الأوربية، ومنها الولايات المتحدة وفرنسا، ويذكر 
التاريخ إن الخمر كان محظورا في بعض الولايات الأمريكية )ولربما حتى هذا اليوم ( 
وبسببه  اخترع الأمريكيون مشروبا الكولا والبيبسي للتعويض عن فقدان الخمر، من 
العربية والإسلامية لا  الدول  الروحية في بعض  ناحية أخرى فان تحريم المشروبات 
يعد هضما لحقوق الإنسان، خاصة إذا ما وضع هذا التحريم بناء على رغبة المجتمع 
أتباع  تقريبا من مواطنين يعتقدون بجوازها كالمسيحيين وغيرهم من  الوطني الخالي 
الديانات التي تجيزه، بيد انه يمكن أن يرفع عنها الحظر في نفس الإطار إذا ما كان في 
المجتمع العربي متعدد ومتنوع، كأن يكون خليطا من أكثرية وأقلية مسلمة ومسيحية 
القانون خلل يجب إصلاحه لصالح منح  أن في  اعتبار  الحالة يمكن  ففي هذه  مثلا، 
بناء  الروحية والأطعمة المحرمة عند الأكثرية، وذلك  تناول المشروبات  الأقلية حق 

على كونهم مواطنين لا بد  أن يحصلوا على حقوق المواطنة كاملة.  
إطاره  ومتنوع حتى في  متعدد  يكون  أن  بد  الواحد لا  المجتمع  فان  ناحية  من 
أخرى  وتيارات  فرعية  ثقافات  وجود  من  مجتمع  أي  يخلو  فلا  والقيمي،  الوطني 
صغيرة، فإذا ما كان المجتمع العربي على وجه العموم متدين ومحافظ فانه يضم غالبا 
الانتماءات  على  علاوة  الخ(  وليبرالية..  وماركسية  وقومية  )علمانية  أخرى  تيارات 
الدينية المتعددة حتى في إطار الانتماء المذهبي أو الطائفي الواحد، وهنا لا بد أن تراعي 
حقوق كافة هذه الانتماءات حتى يتحقق مفهوم دولة القانون والمواطنة، ودولة كل 

المواطنين، وتعمل الأنظمة المركزية بكفاءة وديناميكية.



362

ويمكن وضع خطوط قانونية عامة في هذا المضمار، من أهمها ما يلي:

�أولا : الحرية في �إطار المجتمع الواحد
وضعه  يجب  والأخلاقي  الديني  الموروث  من  وقطعيات  ثوابت  يعتبر  ما  1ـ 

كحد قانوني وجزائي على الجميع. 
2ـ التمييز عند وضع القوانين بين الثابت الشخصي والثابت العام، الذي يتجاوز 
في أثره محيط دائرة الشخص إلى بقية الأفراد والجماعات والشرائح سلبا وإيجابا، وبالتالي 

فان الحد القانوني والجزائي هو المتعلق بالقطعي العام دون الخاص. 
الخاصة،  وحريتها  الفردية  الشخصية  إطار  في  الشخصي  الثابت  حصر  3ـ 

والتعامل معه قانونا على هذا الأساس.
النقاط  خلال  من  حقوقها  بممارسة  والمكونات  التيارات  لمختلف  السماح  4ـ 
الدينية  التيارات  لكافة  ثقافية  حقوق  الحقوقي  النظام  يتضمن  كأن  الماضية،  الثلاثة 
والفكرية والسياسية، فلغير الدينيين مثلا الحق في عرض نتاجهم الفكرية والفلسفي، 
ولكن من دون أي طعن وتجريح واهانة للدينيين عقيدة وفقها ونظاما، وللتجديديين 
والإصلاحيين الحق في نقد الفكر الديني التقليدي، ولكن من دون الطعن في التيارات 
التحريض  عن  تبتعد  بلغة  بينهم  فيما  والحوار  الجدل  المذاهب  ولأتباع  التقليدية، 
به  والتكفير، وكل ذلك في نطاق قانوني محكم وواضح ومرن، وهذا ما هو معمول 
في المجتمعات الغربية، ففي بريطانيا مثلا تعرض مذيع  للإيقاف لأنه قال بان العرب 
غير منتجين وعالة على البشرية، ورفعت ضده قضية جنائية، وأمرت بلدية لندن بإزالة  
إعلان عن فيلم لأنه يتضمن مشاهد عنفيه تؤثر على الأطفال والنظام العام المبني على 
اللاعنف، وفي بعض الولايات الأمريكية منعت النساء المتبرجات من ارتياد الدوائر 
الكتروني  3000موقع  من  أكثر  الأمريكية  الاتحادية  السلطات  وحظرت  الحكومية، 

لاعتقاد الأجهزة الأمنية إنها تنشر ثقافة العنف والكراهية.



363صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

ثانيا: الحرية في �إطار المجتمع المتعدد 
كأن يكون خليطا ما بين عرب وأصول قومية أخرى، ومسلمين ومسيحيين، 

كما الحال في العراق ولبنان مثلا: 
الديني والأخلاقي، والقيم  الموروث  1ـ ما يعتبر ثوابت وقطعيات مشتركة من 

الإنسانية المشتركة، والفكر الحقوقي المعاصر، يجب وضعه كحد حقوقي وجزائي عام.
2ـ  تحويل الثوابت والقطعيات في نطاق أتباع الدين أو القومية الواحدة  إلى حد 

حقوقي  وتنظيمي خاص ومحدود في نطاق المؤسسات الحكومية الراعية لمصالحها فقط. 
3ـ  إنشاء محاكم مدنية عليا مهمتها الفصل في نزاعات أتباع الأديان والمذاهب 

والأعراق.
4ـ السماح الشامل للأنظمة المختلفة والمتناقضة في المجتمع بالممارسة والتطبيق، 
في نطاق محدد قانونا  يضمن للجميع حقوق ومساحات متساوية  من الحرية، كما هو  
في لبنان مثلا، حيث يتجاوز النمط الاجتماعي والديني حدود الاختلاف إلى حدود 
إن  بيد  والسياسي،  الاجتماعي  والنمط  والمذهب  الدين  في  النطاق  الواسع  الخلاف 
أمام  والمساواة  التعارض  القانون عدم  ويوفر  متساوية،  الجميع حريات  تمنح  الدولة 

القانون.��� 
إلى  تنقسم  الأوربية  الدولة  فهذه  وضوحا،  أكثر  آخر  مثالا  سويسرا  في  ولنا 
بأربع  وتتحدث  أخرى،  وأعراق  والإيطالية،  والفرنسية  الألمانية   الأعراق  من  عدد 
لغات معتمدة على مستوى الدولة، هي الفرنسية والايطالية والألمانية و الرومانشية، 
ويعتنق شعبها أديان متعددة، على رأسها المسيحية واليهودية والإسلام، علاوة على 
جامعا  السياسي  نظامهم  جعل  على  السويسريون  عمل  وقد  اللادينية،  الاتجاهات 

��� أما الخلل الذي يعاني من لبنان  هو دور الدولة الضعيف أمام هذه الأنماط المذهبية والطائفية 
والسياسية، ويجب على اللبنانيين أن ينشئوا دولة قوية ونظام سياسي محكم، ليتراجع دور 
الطوائف إلى حدودها الطبيعية بحيث لا تزاحم دور  الدولة الوطنية الراعية لكافة مكونات 

الشعب اللبناني.



364

فالحكومة  والاجتماعي،  والثقافي  واللغوي  والديني  العرقي  وتعددهم  لتنوعهم 
الاتحادية  يرأسها مجلس مكون من سبعة أعضاء، يشغل كل واحد منهم رئاسة الدولة 
سنة واحدة بالتناوب، وتنقسم سويسرا إلى 26 كانتون محلي يشكلون بمجملهم الدولة 

السويسرية، وتسودهم حكومة اتحادية، ورد في المادة 2 من الدستور«. 
 »الكانتونات تُـمارس سيادتها، ما لم تخرج عن الحدود التي وضعها الدستور، 

ضها الدستور للحكومة الفدرالية«. وتتمتّـع بكل الصلاحيات التي لم يفوِّ
وتمارس الكانتونات سلطات محلية واسعة، بينما تدير الحكومة الاتحادية السياسة 
صلاحيات  عن  الخارجة  والأمور  والقضايا  المشتركة،  المحلية  والشئون  الخارجية 

السلطات المحلية أو التي تفوق إمكانياتها. 
وتبعا لذلك فان نظام التعليم السويسري يختلف نوع ما من كانتون لآخر، ومن 
ما  ورغم  الاتحادي،  الصعيد  على  رسمية  عاصمة  لديها  ليس  سويسرا   أن  المعروف 
يعيشه السويسريون  من تعدد وتنوع صارخ، فقد تمكنوا من بناء دولة تعتبر الأغنى 
والأكثر تطورا وازدهارا، ويعيشون سلما أهليا منقطع النظير، وتقدما إنسانيا وحضاريا 

يضرب به المثل في مختلف أنحاء العالم.  

الحرية في �إطار المدنية العربية العالمية
أما الحرية في إطار المجتمع الدولي والمدنية العربية العالمية فان لها وضعا خاصا 
الوطني  البعد  تتجاوز  لأنها  والمتعدد،  الواحد  الوطني  نطاقها  في  الحرية  عن  ومختلفا 
القائم على تعددية جزئية في نهاية الأمر )إذ تحتفظ الأنماط الاجتماعية بروابط وقواسم 
إطار  في  والسياسية  التجارية  المصالح  على  قائم  متعدد  مجتمع  إلى  عديدة(  مشتركة 
العولمة والقرية الكونية العالمية، ومثل هذا المجتمع عادة ما يكون مجتمعا منفتحا على 
والقيمي،  والعقائدي  والفكري  الاجتماعي  والتنظيم  السلوك  أنماط  لكافة  مصراعيه 
خلال  من  عادة،  الاقتصاد  وهو  إلا  عليه  يقوم  الذي  الأساس  استمر  ما  ويستمر 
تحول المدينة أو الحاضرة  إلى مركز إقليمي أو دولي للمال والأعمال، كمدن لندن ودبي 



365صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

والاقتصادية  والتجارية  المالية  المراكز  من  وغيرها  ونيويورك،  وكوالمبور  وسنغافورة 
العالمية والإقليمية، فالحرية في هذه الحواضر شاملة لكافة الأنماط، وتوضع القوانين 
والأنظمة بناء على وجود العشرات إن لم يكن المئات من القوالب الاجتماعية المتعددة 
والمختلفة والمتناقضة، وجميعها تحظى بنفس الحقوق وفي إطار من الشمولية والاتساع، 
لان هذه المدنية  تعتمد في وجودها وبقائها واستمرارها كحاضرة مزدهرة ومتقدمة 
على وجود هذه الأنماط، ومساهمتها النشطة في التنمية والأعمار، وفي مثل هذه المدنية 
لا يمكن أن يتم التفريق بين المجتمع المواطن والمجتمع المقيم، فكلاهما  يشكلان عماد 

للواقع وبحصص متساوية، وفي هذا المضمار يصف فولتير المشهد الديني في انجلترا
يجري  هناك  لندن  في  المالية  الأوراق  بورصة  إلى  »انظر  عشر  التاسع  القرن  في 
اليهودي والمسلم والمسيحي معاملاتهم معا وكأنهم من دين واحد ولا ينعتون بالكفر 

غير المفلسين«.
  في مثل هذا المجتمع العالمي توضع الأنظمة والقوانين والتشريعات – خاصة 
غالبا  لتتسع  والأنماط،  والاتجاهات  المكونات  كافة  حاجات  لتلبي   – منها  الحقوقية 
مساحات الحرية الشخصية وتصبح الكثير من الضوابط مرتبطة بها، من اجل تحقيق 
الاجتماعية  والقوى  التيارات  لكافة  العام  النظام  استيعاب  في  يتمثل  مركزي  هدف 
بشكل عام، لذلك نعتقد انه في المراكز الحضرية العربية من الضروري أن تصبح الكثير 
من الضوابط الدينية والاجتماعية جزء من السلوك الشخصي والقناعات الفئوية، على 
أن تتخذ القواسم القيميه المشتركة حدا جزائيا وقانونيا عاما، حتى تتمكن الحاضرة 
من  والوطنية  والقيمية  والأخلاقية  والدينية  القومية  هويتها  على  الحفاظ  من  العربية 
جهة، وتكون قادرة على المنافسة في عصر العولمة، والتحديث المستمر من دون معوقات 

من جهة أخرى. 
القومية  هويتها  على  الحفاظ  في  نجحت  التي  العربية  الحواضر  ابرز  من  لعل 
دبي  إمارة  هي  الريادي  الحضاري  بموقعها  احتفظت  الوقت  نفس  وفي  والقيمية، 



366

بدولة الإمارات العربية المتحدة، فقد نجحت الإمارة في جذبها للآلاف من الأوربيين 
والأسيويين للعيش إلى جانب بعضهم البعض، ولو لم يكن هؤلاء الأوربيون  القادمين 
من العالم الأول المتفوق قد وجدوا في الإمارات عموما ودبي خصوصا ضالتهم في الرفاه 
والإنتاجية  وتوافر المقدار المناسب من الحرية الشخصية والحدود الدنيا على الأقل من 
الحقوق الفردية والثقافية والاجتماعية والإنسانية بشكل عام، علاوة على الأداء الأمثل 
الانتقال  مغامرة  على  ليقدموا  يكونوا  لم  الاقتصاد،  وإدارة  والقضاء  الأمن  في  للدولة 
ثقافة  كأتباع  يمنحهم  حقوقيا  نظاما  فيها  وجودا  أنهم  بيد  والإمارات،  دبي  في  للعيش 
مغايرة للثقافة العربية الحد الأدنى من الحقوق والامتيازات والمكاسب، وتحققت بذلك 
الأهداف الإستراتيجية للإمارة، التي من أهمها جذب الآلاف من ذوي التخصصات 
والمهارات للعمل والعيش في دبي أطول فترة ممكنة، وتوفير سبل حياة ميسرة لهم عبر 
نظام قانوني متسامح ومرن، وتحقيق معدلات تنمية مرتفعة تبقي الإمارة حاضرة مزدهرة 

ومتقدمة، مع المحافظة على هويتها القومية والوطنية والقيمية. 
ويمكن القول أن مجتمع الحاضرة العربية العالمية بحاجة إلى:

الأنماط  حرية  لها  ويحقق  المكونات،  كافة  يستوعب  حقوقي  نظام  سيادة  1ـ 
والثقافات والأديان، من خلال سن حدود رصينة وواسعة لا يمكن  والسلوكيات 
تجاوزها بحكم القانون، حتى لا يختل نظام التوازن الاجتماعي، الذي يحافظ على هوية 

الحاضرة وتراثها.���

في  أمر  التنظيم  خلال  من  اجتماعي  تكتل  كل  وأنماط  وحقوق  خصوصيات  احترام  إن   	���
أو كنيسة  البيئة الاجتماعية،  فلا يكون هناك مثلا مسجد  توازن في  لتحقيق  غاية الأهمية 
تتوافر أماكن خاصة  العامة، وان  تباع الكحوليات في الأسواق  إلى جانب ملهى، أو أن  
بالعائلات المحافظة مثلا حتى تتمكن نسائها من ممارسة هوايتها كالسباحة والغطس وكافة 
أنواع الرياضة، وكل ذلك من اجل إحداث توازن بيئي اجتماعي في هذه الحاضرة العربية 
العالمية يحافظ على هوية وحقوق كافة الأنماط من جهة، والهوية الوطنية للحاضرة من جهة 
أخرى، لتتحول أوجه الحياة في الحاضرة إلى نمط عام يحمل في داخله أنماط متعددة ومتنوعة 

اجتماعيا ودينيا وقيميا، تعيش في داخله بهدوء وسكينة واستقرار.



367صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

أتباع  التوازن وتوفير الخصوصية لكل  2ـ سيادة نظام قضائي مدني يقوم على 
ملة وثقافة في بعض جوانبها الحيوية المعبرة عن ثقافتها وهويتها الفرعية. 

3ـ فيما عدا ذلك يخضع الجميع لنظام قضائي وحقوقي موحد. 
****

من خلال ما سبق نستطيع أن ندون أهم أسس التراث التي يجب توظيفها في 
النهضة العربية، وهي كالتالي: 

1ـ الدين / ويشمل قطعيات أحكامه الفقهية والعقائدية، وتعاليمه الأخلاقية 
ويتفق  يتلاءم  وبما  وعصري،  نسبي  بشكل  تطبيقها  مراعاة  مع  العامة،  وثوابته 
المحلية  ومساحتها  والجماعية،  الفردية  جوانبه  بين  والتفريق  التنمية،  متطلبات  مع 

والوطنية. 
الثاني  الركن  بمثابة  ويعتبر  وحيوي،  جدا  مهم  عنصر  أنها  حيث   / اللغة  2ـ  
للهوية العربية واهم عناصرها الموروثة، لذا يجب تعريب ما يمكن من المصطلحات 

والمفاهيم للحفاظ على مكانتها ودورها الريادي. 
الازدهار  عصور  في  والسياسية  والفكرية  والثقافية  الاجتماعية  النظم  3ـ  
والانحطاط العربي، حيث يجب دراستها بتعمق، واستخلاص المناسب منها في هذا 

العصر وتوظيفه في التنمية. 
كما يجب النهل من الحداثة ما يلي :
1ـ نتاجها التقني والتكنولوجي.

معطيات  مع  يتناسب  بما  والعلمي،  والثقافي  والفلسفي  الفكري  نتاجها  2ـ 
المرحلة ومتطلبات التنمية.

المشتركة،  الإنسانية  القيم  على  يقوم  الذي  والحقوقي،  السياسي  نظامها  3ـ 
والحكم الدستوري الرشيد وتوظيفها بما يتفق مع الهوية العربية. 



368

والديمقراطية  الدستورية  الدولة  كقيم  المعاصر  الإنساني  الفكري  النتاج  4ـ 
والمواطنة والحريات الشخصية  وحريات الإعلام والصحافة والفكر والرأي والمعتقد 
الإنسان  وحقوق  المدني  المجتمع  مؤسسات  ومفهوم  الدينية،  والحريات  والضمير، 
بمختلف اتجاهاتها )كحقوق المرأة والأقليات الدينية والأيدلوجية( وعدم التمييز بناء 

على العنصر أو اللون أو الانتماء الفكري  أو الدين أو المذهب أو الطائفة. 
5ـ التفاعل الايجابي مع العولمة والنظام الدولي الحاكم، وشئون البيئة وحقوق 
المخلوقات الحية الأخرى، والسعي الحثيث لاحتلال مكان في سباق الريادة الإنساني، 
والمساهمة مع مختلف شعوب العالم في تنمية وأعمار الأرض والحياة الإنسانية في مختلف 

جوانبها.  
الذي  والتقني(  )الفكري  البشري  والتنظيم  الفكر  بنتاج  العمل  من  بد  ولا 
القومية  الشخصية  إطار  يكون ذلك في  أن  والمعرفة، على  العلم  آخر مخرجات  يمثل 
والهوية الوطنية والنمط الاجتماعي والقيمي، حتى يتحول إلى جزء من البيئة العربية 
واحد منتجاتها، ويمكن ملاحظة أن العرب بعد تدشينهم لنظامهم الديني والسياسي  
مختلف  في  والمعرفي  العلمي  نتاجها  منها  ونهلوا  الأخرى  الحضارات  على  انفتحوا 
المجالات، وأعادوا  زراعتها  في بيئتهم الجديدة، بمعنى أن العرب بدئوا حضاريا في 
كثير من الأصعدة من حيث ما انتهى إليه الآخرون، وكذلك على العرب اليوم النهل 
متفق  كونية  قيم  تعتبر  التي  تلك  خاصة  العالمية،  الحضارة  ومخرجات  منتجات  من 
عليها ما بين مختلف الأمم والشعوب، في نفس الوقت الذي يعكفون فيه على قراءة 
جديدة للتراث ليستخلصوا منه ما هو صالح ومتوافق مع العصر، ليكونوا بذلك قد 
أسسوا لمنظومة انسجام ما بين المحلي والعالمي، والماضي والحاضر والمستقبل، والتراث 
والحداثة، ليدشنوا بذلك حضارتهم العربية الجديدة في الأقلية الثالثة، وهذا ما قامت 
وغيرهم  المسلمين  من  نهلت  فقد  الوسطى،  القرون  في  نهضتها  بدايات  في  أوربا  به  
تطعيم  على  وعملوا  والتقنيات،  والمعارف  العلوم  مختلف  في  إليه  توصلوا  ما  كافة 



369صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

بيئتهم  بها، ومن تم تطوير أنظمتهم المركزية لكي تتلاءم مع هذه العلوم ومتطلبات 
الزمنية، وحولوه إلى جزء  السلطة  الدين من مركز  التطور، فاسقطوا  النهضة وسنن 
من مؤسسات المجتمع المدني، والغوا القوانين الدينية الكنسية التي تقف حائلا أمام 
القيم  مع  ملائمتها  بعد  سارية  قوانين  إلى  منها  المتبقي  وحولوا  والإنتاجية،  الإبداع 
القانونية الجديدة، وما وصل إليه الفكر القانوني والقضائي الأوربي من خبرة ومعرفة، 
الاقتصادية،  الإقطاعيات  وحلت  دستوري  نظام  إلى  بذلك  السياسي  النظام  وتحول 
وبدا بتشييد منظومة حقوقية وقضائية وثقافية واجتماعية تتفق مع ما تم من تحديث 
للنظامين السياسي والديني، وما استزرع في البيئة من تقنيات وعلوم، متسمة بالتجدد 

الدائم والمستمر، حسب حاجات ومتطلبات التنمية المستديمة.
الأمني  الهاجس  وغياب  المبدع،  لدى  والفرصة  المفكر،  لدى  الحرية  توفر  إن 
حظيرة  اكبر  قصير  وقت  في  أوروبا  جعل  الوقت،  قيمة  وتقدير  والجنائي،  الغذائي 
لتفريخ العلماء وتنشئة الموهوبين وتربية المبدعين، ومع تسارع عمليات التراكم المعرفي 
المجتمع  يتقدم  أن  الطبيعي  من  كان  الاقتصادي،  والتوسع  التكنولوجي  والانتشار 
عدت  والتي  منها،  الزراعية  خاصة  المجتمعات  من  سواه  على  الصناعي  الأوربي 
للمجتمعات  تابعة بشكل مضطرد  نطاق واسع، لأنها غذت  متخلفة على  مجتمعات 

الصناعية المتفوقة علميا وتكنلويجا واقتصاديا وثقافيا.
ولم تحقق أوربا هذه القفزة الهائلة إلا عندما تجاوزت صراع الطبقات والتيارات 
الأمم  وعلوم  منتجات  نقل  من  وتمكنت  المركزية،  الأنظمة   وتخلف  والاتجاهات، 
الأخرى إلى منظومتها العلمية، فكانت النتيجة نشوء الحضارة الغربية المعاصرة بكل 

ما تحمله من سمات القوة والانجاز والإبداع. 

العدالة بين الق�ضاء الديني والق�ضاء المدني
دون  تعتبر  التي  والعدالة،  القضاء  شان  في  النهضة  تيارات  بين  النزاع  يحتدم 
بل  والإنساني،  الحضاري  المستوى  على  والقضايا  المسائل  وأعظم  اخطر  من  شك 



370

وضمان  ما،  حضارية  منظومة  تدشين  في  الإطلاق  نحو  على  أمل  من  هناك  ليس  انه 
الدين  أصول  من  جزء  العدالة  إن  حتى  بالعدالة،  إلا  ذلك  بعد  وازدهارها  تطورها 
وفروعه عند المسلمين، إذ لا محيض عن أهميتها الكبرى، وبطبيعة الحال فان مشاريع 
المبني  القضاء  الديني يطرح  العربية تطرح مفاهيم مختلفة للعدالة، فالمشروع  النهضة 
بالمقابل  العلمانيون  ويطرح  الإسلامية،  للمذاهب  والأصولية  الفقهية  القواعد  على 
القضاء المدني الوضعي، الذي يحكم بناء على البرهان والمصلحة، ويستند على معايير 
علوم الحقوق والقانون والاجتماع والطب بفروعها المختلفة، و يستند عليها في حدود 

وضوابط وجزاءات نظامه العدلي. 
من  ورشيد  متقن  عدلي  لنظام  تصور  مجرد  وضع  عند  بد  لا  الحال  بطبيعة 
منها والمدنية، على حد سواء، وبفروعها  الدينية  الانتماءات الاجتماعية،  مراعاة كافة 
وتصنيفاتها المختلفة، حتى يمكن بناء نظام عدلي محكم، يراعي التراث الديني ويعمل 
والمنظومة  العدالة والحقوق  البشري في مضمار  الفكر  إليه  بما وصل  الوقت  نفس  في 
الحديثة للسلطة القضائية بمختلف اختصاصاتها الجنائية والمدنية والدينية والتجارية 

والاقتصادية والعلمية وغيرها.
عندما نلقي نظرة على النظام العدلي في بريطانيا، نلاحظ أن القضاء يستند على 
النتاج الحقوقي المعاصر ومخرجاته، بيد انه كذلك توجد محاكم إسلامية ويهودية تعالج 
قضايا الحقوق الشخصية والأسرية والوراثة والزواج والمنازعات المالية بين الأفراد، 
ويستند القانون العام البريطاني إلى قاعدة تسمى » الحكم البديل، أي إن طرفي النزاع 
يقومون بالتوقيع الموثق قانونا على إنهما يرغبان بالتقاضي في محكمة يهودية، أو إسلامية، 
وهنا تصبح قراراتها نافذة برضا الطرفين، ويستند القانون أيضا إلى إن مسائل الزواج 
المسلمين واليهود  دينية، وأغلبية  الدولة، فهي مسائل  والطلاق ليست من صلاحية 
يلجئون للمحاكم الدينية لتسوية كافة القضايا المتعلقة بالأحوال الشخصية على وجه 
القانون تعترف بكافة الأحكام  القضائية وأجهزة تطبيق  السلطات  لذا فان  العموم، 



371صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

الصادرة عنها، إذا ما كانت مسبوقة  بقبول أطراف النزاع لأحكامها.
ترتيب  تعمل على  والمسيحيين،  للمسلمين  توجد محاكم  إسرائيل،  وكذلك في 
مسارات العدل في قضايا الأحوال الشخصية بمختلف أنواعها، بشرط رغبة أطرافها 

في الاحتكام للمحاكم الدينية وقبولهم بأحكامها.  
الاستناد  دون  من  حققه  هائل،  وتقدم  تطور  من  يحمله  ما  بكل  الغرب  إذن 
بشكل مباشر على شريعة دينية ما، يراعي حق المتدينين وأتباع الطوائف الدينية اللجوء 
للقضاء الديني، ويعترف بأحكامها ويقرها قانونا، ونعتقد إذن بان في الدولة العربية 
طائفة  أتباع  لكل  يمنح  حيث  النمط،  لهذا  وفقا  العدلي  للمسار  تصور  وضع  يمكن 
ما حق تأسيس محكمة خاصة بشئونها الدينية الخالصة، التي تعبر عن هويتها الدينية 
القضايا  المالية، وغيرها من  الأبناء والنزاعات  كالزواج والطلاق والوراثة وحضانة 
اليهودي أو غيرهم  التي لا يمكن أن تتجاوز ضمير الإنسان المسلم أو المسيحي أو 
من أتباع الأديان، وفي نفس الوقت يمنح أصحاب القضايا والمنازعات فرصة اللجوء 

للمحاكم المدنية التي تنظر في ذات الاختصاصات، ولكن في نطاق من مسارين :
المسار الأول : إصدار الأحكام بما لا يمس الثوابت القطعية التي لا خلاف فيها 
على نحو الإطلاق بين أتباع الأديان كالإسلام، الذي يشكل معتنقوه النسبة العظمى 

في معظم الأقطار العربية.
المسار الثاني: إصدار الأحكام فيما عداها، وفقا لاعتبارات المصلحة بغض النظر 
عن الاختلاف الفقهي، من خلال الاستناد على القواعد والمعايير القانونية والحقوقية 

المحكمة، والمرتبطة بالأسس التي يقوم عليها النظام العدلي.
في  المدني  والقضاء  الديني  القضاء  بين  التوازن  بتحقيق  كفيل  هذا  بان  ونعتقد 
الإسلام والمسيحية أيضا، وبطبيعة الحال يعالج القضاء المدني القضايا التي لا يعالجها 
الغالبية  )وهي  والتخمين  الظن  على  المبني   الاجتهاد  خلال  من  إلا  الديني  القضاء 
العظمى من القضايا( وهذا ما لا حق للفقهاء بان يفرضوه على المجتمع، إلا من خلال 



372

الضوابط الدستورية بطبيعة الحال.
وتطرح هنا مسالة شائكة أخرى ألا وهي: هل يمكن أن تصبح المرأة قاضية في 

الدولة الحضارية العربية ؟ 
وهذا السؤال يطرحه الدينيين عادة، وطرح السؤال يشير إلى إن هناك ثمة حالة 
من الارتباك والشك  في العقل الديني التقليدي، حيث إن العقل المعاصر )إن صح 
التعبير(  لا يطرح هذا السؤال وإنما يجيب  عليه بحكم البداهة ب نعم، بيد إن العقل 
الديني التقليدي والضمير الشعبي العربي يطرحه لأنه يعيش حالة من التنازع ما بين 
الموروث ومخرجات الحضارة المعاصرة، وفي مقدمتها ما وصلته المرأة في كثير من دول 
العالم من تطور، حيث أصبحت وزيرة وسفيرة ورئيسة وقاضية، بينما ما يزال العقل 
العربي في بعض البلدان يتساءل ببراءة هل للمرأة أن تقود السيارة أم لا؟ وهل يحق لها 

أن تصبح نائبة في البرلمان أم لا ؟ 
العقل  نضج  كلما  قدرا  ارفع  النوع  هذا  من  الأسئلة  تصبح  الأحيان  بعض  في 
ردة  تكون  الآخر  بعضها  وفي  من حقوقه،  المزيد  الإنسان  وغنم  التجارب  وتعددت 
فعل على المنجزات الحضارية للآخر المخالف ومدى إمكانية تطبيقها في المجتمعات 

المتخلفة، ومنها بطبيعة الحال هل يمكن للمرأة أن تصبح قاضية أم لا؟.
المرأة عندما تصبح قاضية فإنها  إن  بالقول:  السؤال  ويمكننا الإجابة على هذا 

تقوم بممارسة مهامها   
من خلال ضوابط محكمة، وعبر خضوعها للمراقبة والمحاسبة والالتزام بالنظم 
التشريعية المقررة، لن تحكم القاضية بناء على عاطفتها أو رغباتها أو أهوائها )كما يصور 
ذلك أتباع الفكر التقليدي( وإنما من خلال التقيد بالمعايير القانونية والأحكام الجزائية 
والتنظيمية المدونة في النظام القانوني المركزي، كما أن القضايا المعروضة على المحاكم تمر 
بمراحل وإجراءات إدارية وعدلية متعددة، من أهمها مرورها على المحاكم الابتدائية 
والرأي  والصحافة  المحامين  وجود  على  علاوة  ذلك،  غير  إلى  والتمييز  والاستئناف 



373صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

والقانونية  الإدارية  والنظم  والإجراءات  والضوابط  المؤسسات  هذه  وكل  العام، 
والعدلية تمنع على نحو الإطلاق أن تصدر المرأة القاضية أحكاما مؤدلجة أو نابعة من 
مصلحة خاصة أو منطلقات مسبقة مرتبطة بجوانب الضعف في شخصيتها كامرأة، 
الشخصية  نظرتهم  على  بناء  يحكمون  الوسطى  القرون  في  القضاة  كان  سابقا  نعم 
عرضة  القضاء  جعل  ما  الخاصة،  واجتهاداتهم  العامة  وثقافتهم  العقائدية  وميولهم 
لم  قطعا  والمرأة  المصالح،  وأصحاب  الحكام  وتدخل  والعواطف  الشخصية  للأهواء 
تكن مؤهلة لتولي هذا المنصب الخطير في ذلك الزمان البعيد، ولكن في عصرنا الراهن 
عندما تمتلك أي امرأة الكفاءة لتولي منصب سياسي أو عدلي أو تشريعي أو تنفيذي، 
فإنها ستكون ملزمة بأداء وظيفتها القيادية أو الإشرافية بناء على الالتزام بنظام قانوني 
محكم ورشيد، يمنع تداخل الأهواء والمصالح ويجعل أدائها للوظيفة بناء على كفاءتها 

وقدرتها على تحقيق مخرجات ايجابية من شغلها لوظيفتها العامة. 
المكونة  الطوائف  أتباع  بين  المدني  الزواج  وهي  ألا  أخرى  نقطة  أيضا  ويطرح 

للدولة القطرية كحل 
لأحكام حرمة الزواج بين أتباع بعض الطوائف والأديان، وما ينتج عنها من 
إشكاليات كشرعية الأبناء والتوريث والطلاق وغير ذلك، ومن الطبيعي أن يعترض 
الكثير من الفقهاء ورجال الدين المسلمين والمسيحيين على ذلك ويرون حرمته  بيد إن 
الزواج هو في النهاية نوع من العقود، والعقد شريعة المتعاقدين، التي يرعاها وينفذها 
القانون، والشرعية في معناها الجوهري هي شرعية معنوية وليست حقيقة، فلا يمكن 
الجزم على نحو الإطلاق بان أي امرأة غير مسلمة تزوجت برجل مسيحي وأنجبت 
ارتكاب  على  أقدمت  وإنها  باطلا  زواج  بأنه  المسيحيين(  عند  )والعكس  أطفالا  منه 
لا  ذلك  فكل  مقدسا،  إلهيا  حكما  هذا  وان  شرعيين،  غير  أبنائها  وان  الزنا،   جريمة 
يعدو أن يكون ظنا واجتهاد متوارثا، ولعله يظهر فقيه من أي مذهب في يوم ما ويفتي 
بغير ما تسالم  عليه الفقهاء ورجال الدين، ومن دلائل ذلك ما أفتى به المرجع الشيعي 



374

الشيخ يوسف ألصانعي من عدم جواز زواج الرجل على زوجته إلا برضاها، وانه 
باطل في غير ذلك ولا اثر قانونيا له، ويعتقد المفكر الإسلامي الجمال البنا بحلية زواج 
المرأة المسلمة من  رجل مسيحي بشروط وضوابط، ويؤيده المفكر الإسلامي البارز 
الدكتور حسن الترابي في ذلك،��� بيد إن شرعية الزواج وما ينتج عنه ويرتبط به يمكن 
نقلها من التشريع الديني بطوائفه المختلفة إلى تشريع قانوني محكم لمن أراده، وكحل 
للاختلاف في تحصيل الشرعية عند المسلمين والمسيحيين واليهود، وغيرهم من أتباع 
الملل  والنحل، خاصة عندما يتعلق هذا الأمر بمواطني الدولة العربية الوطنية، والتي 
تعاني من معضلات في هذا الشأن كمصر ولبنان والسودان، وغيرها من الدول التي 
تتعايش فيها أكثر من ديانة أو طائفة، ففي الأصل الدستور والقانوني والواقعي ينتمي 
كافة المواطنين إلى دولة واحدة بغض النظر عن انتماءاتهم الدينية أو العرقية أو المذهبية، 
ومن أهم عوامل التفكك والتشرذم هو إقامة حواجز قانونية واجتماعية ونفسية قائمة 
على الاعتقاد الراسخ بحرمة الزواج أو نجاسة البدن وغير ذلك من الأحكام التي قد 
تكون عامل حاسما من عوامل ضعف اللحمة الوطنية بين أبناء المجتمع الواحد، مما 
يسبب شرخا عميقا في مشروع الدولة القطرية ودولة ما بعد القوميات والطوائف، 
التي تتجاوز أبعادها الانتماءات الفرعية بكافة أشكالها، ومن المؤسف أن يمتد نطاق 
التحريم إلى حد إصدار فتاوى بحرمة وبطلان الزواج ما بين أتباع المذاهب الإسلامية، 
ورفع قضايا خلع بحجة عدم كفاءة النسب، وكل ذلك دليل على استفحال النزعات 
العربية على  المجتمعات  التعالي والعنصرية في بعض  قيم  المذهبية والقبلية واستشراء 
والأمة  الوطنية  الدولة  مستوى  على  الحضاري  والمشروع  الوطني  الانتماء  حساب 
بشكل عام، ومن البديهي القول أن الانتماءات المذهبية والقبلية والطائفية لا تبني مجدا 
ولا تؤسس لحضارة  ولا تحقق للمتكسبين بها على حساب الانتماء للوطن إلا التأخر 

غير  باعتبارهم  والباحثين  المفكرين  آراء  على  التعويل  يمكن  لا  الحال  بطبيعة  انه  ���	إلا 
متخصصين في إصدار الفتاوى الدينية.



375صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

والتراجع.��� 
فالعرب عندما انشئوا دولتهم بما تضمه من كيان ديني وسياسي جديد تجاوزوا 
الدولة  كيان  يكن  لم  بل  والعشائرية،  القبلية  الولاءات  الأقل  على  المطلوبة  بالنسبة 
القبائل لسلطة الدولة وحاكمتيها، والغرب  العربية الإسلامية ليستمر لولا إخضاع 
التباينات المذهبية والعرقية والعنصرية، والولايات المتحدة لم  لم يتقدم إلا بقفزه على 
تحقق ما هي عليها اليوم من قوة وحضارة عتيدة إلا بعد إقرارها بحقوق النساء وحظر 
الاستعباد ومنح السود حقوقهم الإنسانية والوطنية، حتى إن الشعب الأمريكي عام 
الأمريكي  الرئيس  والد  إن  ولو  دولته،  تاريخ  اسود في  رئيس  أول  انتخب  2008م 
يصبح  بان  بباراك  المطاف  الثالث لانتهى  العالم  دول  إحدى  إلى  اوباما هاجر  حسين 
إلى  هاجر  والده  ولكن  وعقيدته،  لونه  بسبب  تمييز   من  ويعاني  القيمة  محدود  إنسان 
أمريكا، التي استقبلته ومنحته جنسيتها وكافة حقوق المواطنة، فأصبح ابنه بعد أكثر 

من أربعين عاما رئيسا لها. 
أن  نرى  المجتمع، لذلك  المدني على  الزواج  يمكننا فرض  ناحية أخرى لا  من 
بأنه  ونعتقد  وارتضاه،  أراده  من  لكل  متاح  فهو  للمواطنين،  متروك  المدني  الزواج 
بالغين عاقلين رشيدين  المكونة في الأساس من مواطنين  يمنح الأسرة  قانوني  كعقد 
بشرعية  كالإقرار  ونتائجه  لمعطياته  الشاملة  والمعالجة  القانونية،  والحماية  الاعتراف 

���	النظام القبلي لا يمكن أن يكون أساسا لبناء صرح حضاري على نحو الإطلاق، فالقبيلة 
بأعرافها وأنظمتها وقوانينها وضعت لمعالجة وإدارة مجموعة محدودة من الأفراد في نطاق 
المنتمين  الأفراد  من  وإنما لحكم مجموعة  نظام حضاري،  لتشيد  إطلاقا  تعاليم لم تخصص 
لعرق مشترك، بينما يعج الفضاء الاجتماعي بقبائل أخرى لديها أنماط قد تكون مشتركة وقد 
تكون متنافرة، والدين لا يمكن أن يكون صرحا أوحد لأي صرح حضاري يعتد به، نظرا 
لتنازع مذاهبه وطوائفه واختلاف أصولها الفقهية والعقائدية، وعدم القطع بصحة أي منها، 
من ناحية أخرى وظيفة الدين ليست في بناء الحضارة وإنما المساهمة في إدارتها، عبر تعاليمه 
التي تدير غالبا الجوانب الفردية وبعض القواسم المشتركة، ودعم بعض الأنظمة المركزية 

الأخرى ببعض التعاليم والمفاهيم العامة التي يمكن توظيفها في بعض التشريعات.



376

الأبناء والحضانة والطلاق والوراثة إلى غير ذلك من مسائل، فهو  حلا مثاليا لأبناء 
الدولة العربية الوطنية، وتحديدا منسوبي الطوائف الروحية المتعددة، فالزواج في أصله 
والمسيحية  الإسلام  في  وهو  عاقلين  شخصين  أراده  عن  تعبير  سوى  ليس  وجوهره 
الرجل والمرأة بشهادة مجموعة من الشهود  يتفوه بها كل من  عبارة عن بضع كلمات 
الأحوال  كمبنى  الحكومية  الدائرة  في  الراهن  عصرنا  في  يسجل  ثم  نافذا،  ليصبح 
الزواج   هذا  فان  وبالتالي  القانون،  بحماية ورعاية  المحكمة حتى يحضا  أو  الشخصية 
يتجاوز المذهب والطائفة واختلاف الطوائف الروحية في أحكام الأحوال الشخصية، 
ويستند على قانون وطني موحد للأحوال الشخصية، ويعتمد على قيم المواطنة بغض 
النظر عن أية انتماءات فرعية، ويمكن إجراءه كعقد مدني والتفوه به وجدانا قبل ذلك 
أو بعده، وفقا للمعتقد الروحي، الذي يقوم على أساس الإرادة والاختيار المعبر عنها 
بهذه الكلمات أو تلك، حتى انه قيل في الأثر »ما قام بناء في الإسلام كالزواج« لتركزه 
السهل في بضع كلمات تعبر عن إرادة طرفين بشهادة شاهدين، ولا شك أن الزواج 
بإجراء عقد مضمون الحقوق  قاما  إرادة طرفين مواطنين مسئولين،  المدني تعبير عن 
القانون وبسلطة مؤسساته الشرعية، وهما بذلك يتحملان  والآثار والنتائج، بحكم 
مسئولياتهما الأخلاقية والقانونية، أمام الله، ثم المجتمع، متجاوزين الخلافات المذهبية 
والطائفية، وفي هذا تجسيد للوحدة الوطنية وحكم القانون، وتمهيدا  لإسقاط التاريخ 

الموغل في الكراهية من معادلة بناء المستقبل العربي المنشود.

�صناعة الت�شريعات العربية 
إن التشريع إذا وضع على مقياس شريحة أو فئة أو مكون اجتماعي معين وتجاهل 
بقية المكونات،  فان هذا التشريع سواء كان حقوقيا أو سياسيا أو اقتصاديا، سيؤدي 
بشكل  وتطبيقه   معه  التفاعل  وسيكون  المكونات،  بقية  لحقوق  هضما  اعتباره  إلى 
عكسي، علاوة على أن أثره ونتيجته ستكون سلبية بالنسبة لبقية المكونات، ما سيؤدي 
إلى تراجع العدالة  في المجتمع، وسيوجه الطاقات الفردية والاجتماعية نحو الصراع 



377صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

على المكاسب والنفوذ والسلطة، لان في الأخيرة الطريق نحو تغيير النظام التشريعي 
من  يعتبر  الذي  السياسي،  النظام  بعرش  وتمسك  تغنمها  سوف  التي  الطبقة  لصالح 

دون منازع رأس الأنظمة المركزية  الحاكمة.
إن إصدار تشريعات فئوية سيؤدي في الكثير من الأحيان إلى صراعات دامية، 
وتفكك على مستوى الوطن والمجتمع، بما يشكله ذلك من عائق خطير أمام تجسيد 
منظومة التحضر والتقدم والحركة باتجاه الإزهار والتقدم، وهذا ما تعاني منه العديد 
وبناء  التنمية  تعطيل  في  تسببت  عاتية،   صراعات  تشهد  التي  العربية  البلدان  من 
الإنسان، فكل حزب أو تيار أو مذهب يريد تبؤ السلطة بغية وضع نظام ما  ينسجم 
مع مقاييسه ومعاييره الخاصة، بينما من المفترض في الدولة العربية الوطنية أن تكون 
السلطات  عن  الصادرة  القانونية  التنظيمات  في  عادة  المتجسدة  التشريعية    المنظومة 
القوانين  على  علاوة  التنفيذية،  السلطة  عن  الصادرة  التنفيذية  ولوائحها  التشريعية، 
والأنظمة التي تصدرها المؤسسات والجهات الخدمية والإشرافية، مناسبة ومنسجمة 

مع مصالح ومكتسبات وحقوق كافة مكونات الشعب.
و يمكن وضع تصور بالنسبة لصناعة التشريعات في الدولة الحضارية العربية 

من خلال التالي:
اليقينية  في الدين والأخلاق والضمير الجمعي  1ـ لا بد من جعل القطعيات 

حدا للتشريع لا يكن تجاوزه.
2ـ لا بد أن يتصف التشريع بالاستيعابية والشمولية لحقوق التيارات الفكرية 

والطائفية والمذهبية والعرقية ومكونات المجتمع ككل.
3ـ أن يكون التشريع في حدود  واجبات ومهام السلطة التشريعية، بحيث لا 
حيث  العربية،  الدول  بعض  في  كما  التنفيذية  السلطة  مع  نزاع  في  ليدخل  يتجاوزها 
يتنازع البرلمان والحكومة الصلاحيات، مما يؤدي إلى التداخل السلبي والتشابك بين 
السلطتين، كأن يتدخل البرلمان في كل صغيرة وكبيرة من شئون الحكومة، كما يعمد 



378

المجتمع  شئون  في  السلطة  لوظائف  ونظرتهم  الثقافية  خلفياتهم  فرض  إلى  النواب 
المدني، واستغلال صلاحياتهم في تحقيق مآرب أيديولوجية ضيقة، وفي المقابل تتعامل 
النتيجة  البرلمان، وهكذا دواليك، وتكون  بانتقائية مع قرارات وتشريعات  الحكومة 
المناصب  تحويل  إلى  تهدف  التي  للديمقراطية،  وتعطيل  التنمية،  مسيرة  في  تراجع 
القيادية والإشرافية في النظام السياسي والاقتصادي  والاجتماعي إلى مناصب وظيفية 

خدمية محددة الصلاحيات.
4ـ أن لا يتجاوز التشريع حقوق الأفراد والجماعات ومؤسسات المجتمع المدني، 
بحيث يعد تدخلا سافرا في الحقوق والسلطات الفردية والعامة، بمعنى آخر يجب أن 
السياسي  النظام  نطاق صلاحيات  بالموضوعية والحرفية، وفي  التشريع متصفا  يكون 
البرلمان  يتحول  لا  حتى  والمنصوصة،  المحددة  الموضوعية  سلطته   وحدود  ومهامه 
إلى سلطة مستبدة، أو تتحول الدولة ككل لدولة متسلطة ذات نظام ريعي متخلف، 
فالدولة يجب أن تكون مؤسسة رعاية وإدارة، تقوم بواجباتها المنوطة بها في ظل هامش 
يتيح للأفراد والجماعات ومكونات المجتمع ككل تكوين مساراتها الفكرية والدينية 
والعدلية وأنماطها الثقافية والاجتماعية والإنسانية بشكل عام، في إطار الانتماء الوطني 

وفي نطاق قوانينه ونظمه الصادرة من مؤسساته التشريعية.

الرقابة الد�ستورية والرقابة الدكتاتورية 
والأخلاقي  والجنائي  الاجتماعي  الأمن  يحمي  رقابي  نظام  وجود  من  بد  لا 
والديني في الدولة العربية الحضارية، على غرار أي دولة متمدنة في هذا العالم، بيد إن 
الخلل الذي تعاني منه الكثير من أنظمة الرقابة العربية وأنظمة الرقابة في العالم الثالث 
أنها توضع من اجل حماية مكون واحد من مكونات المجتمع، عادة ما يكون المكون 
المسيطر على مؤسسات الأنظمة المركزية، ويؤدي ذلك بطبيعة الحال إلى انتهاك حقوق 
وامن المكونات الأخرى، ويصيب منظومة الوحدة الوطنية بخلل شائك، بسبب تمتع 
إلى  الأخرى  الوطنية  الدولة  مكونات  تتعرض  بينما  والرقابة،  بالحماية  السلطة  مجتمع 



379صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

الإهمال والانتهاكات، مما يشيع الاضطرابات العنيفة بين أبناء الوطن الواحد، وهذا ما 
يمكن ملاحظته في بعض الأقطار، حيث تنشط الحملات الإعلامية ضد أتباع بعض 
الانتماءات المذهبية أو القبلية أو الطائفية، ويتعرضون للكثير من الطعون التي تشيع 
الانتماء  بعدم  العميق  الشعور  يعزز  مما  والنبذ،  والاحتقار  الكراهية  مشاعر  ضدهم 
والقدرات  الإمكانيات  تستنزف  التي  الصراعات  نحو  الطاقات  ويوجه  للوطن، 
المادة  تتناول  عندما  دقة،  التفاصيل  اشد  بمراقبة  الرقابة  أجهزة  تقوم  بينما  الوطنية، 
الإعلامية قضايا وشئون مجتمع السلطة، وتقوم بحفظ حقوقه كاملة، وتمنع أية منتجات 

إعلامية ثبت مشاعر الكراهية ضده، أو تتطرق إلى الجوانب السلبية من تاريخه.
أن  بد  لا  لذلك  لها،  مقيدة  وليست  للحريات  ضابط  سوى  ليست  الرقابة  إن 
والثقافية  والقانونية والحقوقية  الدستورية  بالمنظومة  متصلة  معايير عامة  ذات  تكون 
في الدولة العربية الحضارية، لذلك فإنها يجب أن تصون أمن وحقوق ومشاعر كافة 
مكونات المجتمع العربي، وذلك في حدود قانونية واضحة ومرنة، بحيث لا تصبح 
إعلامية  منتجات  عليها  تمرر  لا  الوقت  نفس  وفي  الكلمة،  حرية  على  مشرعا  سيف 

تهدف إلى إلحاق أذى بالوحدة الوطنية.
القومية  والكراهية  الحقد  ثقافة  نشر  عدم  هو  الرقابة  ضوابط  أهم  من  ولعل 
الآراء  أو  التكفير  فتاوى  كإصدار  واتجاهاتها،  أنواعها  بمختلف  والطائفية  والمذهبية 
ثقافة  وكذلك  الأعراض،  أو  المعتقدات  أو  الأفراد  في  وتطعن  تقصي  التي  والأفكار 
الاستهزاء والنيل من الأديان والأشخاص والمذاهب  والأديان والطوائف والقوميات، 
يتكون من  العليا، فالوطن  الوطنية  الوطنية والمصلحة  بالوحدة  لان في ذلك مساسا 
مكونات قومية أو مذهبية أو طائفية أو قبلية أو عرقية، علاوة على انتماءات سياسية 
وأيديولوجية وفكرية متنوعة، لذلك لا بد من وجود منظومة رقابية تراعي حقها في 
الوجود واعتبارها جزء أصيل من الدولة الوطنية، وبما لا يؤثر على فاعليتها ومساهمتها 
في الإنتاج والأعمار، فالسماح بنشر مواد إعلامية مسيئة لإحدى المكونات الاجتماعية، 



380

غير  أو  مباشرة  بطريقة  وسيجعلها   الوطني،  والإجماع  الوفاق  من  بإخراجها  يعجل 
ذاتها  تنغلق على  وبالتالي  نفسها،  الدفاع عن  باتجاه  وإمكانياتها  مباشرة تحشد طاقاتها 
الوطنية، وتتجه  الوحدة   أفرادها وتياراتها مفهوم الانتماء للوطن وقيم  ويتلاشى في 
لحماية نفسها ومكتسباتها، والحصول على  مكتسبات جديدة، عوضا من المساهمة في 
وتتكون  وهامشية،  منغلقة  دفاعية  ثقافة  السائدة  ثقافتها  وتصبح  والإنتاج،  الأعمار 
بينها وبين المكونات الأخرى فجوة سيكولوجية تعززها تيارات متطرفة نشأت في ظل 
التهميش والاضطهاد وعدم الحماية الإعلامية، وعادة ما تنكمش على همومها المحلية 
المحدودة وتبتعد عن الهموم الوطنية،  بما يعزز في النهاية من ثقافة الوطن الإقليمي،  
تخسر  الدولة  فان  وبالتالي  فقط،  المحلية  وهمومه  المكون  هذا  أتباع  على  يقتصر  الذي 
جزء من مكوناتها، إذ انه سينشغل في صراع دائم مع المكونات الأخرى، وفي مقدمته 
مجتمع السلطة، وسيوجه هجومه نحو مؤسسات الحكم فيما بعد باعتبار إن من يديرها 
احد المكونات العدوة له، لتتلاشى في النهاية أية حركة حقيقة باتجاه التنمية، وتسود 
المفاهيم  والتخلف والانكماش على  الجمود  المدوية وعلامات  الصراعات  الدولة  في 
المحلية أو الإقليمية ذات الصبغة المذهبية أو القبلية أو العرقية أو القومية الانفصالية، 
ليصبح في النهاية هم كل مكون حماية نفسه وصون مكتسباته وامتيازاته، في ابتعاد تام 
عن أية هموم وطنية جامعة ومشاريع تنموية تعبر عن روح الانتماء للدولة الوطنية، 
القوى  لصالح  الدولة،  جهاز  خاصة  المركزية،  الأنظمة  ذلك  خضم  في  يضعف  مما 
منظومة  سن  إلى  سعت  المتقدم  العالم  دول  فان  لذلك  الضيقة،  والانتماءات  الفرعية 
المذهبية  أو  القومية  أو  الفئوية  الصراعات  معممة  في  الدخول  تجنب شعوبها  رقابية  
أو العرقية.. الخ، وتوجه طاقاتها وإمكانياتها نحو الذوبان في الحياة الوطنية، وتدفعها 
نحو الإنتاج والأعمار والمساهمة في التنمية والإنتاج، بعد أن أزاحت عن طريقها كافة 
مؤثرات وعوامل التشتت والضعف والانحلال، واندمجت كافة مكوناتها في مكون 
التعدد  قيم  على  يقوم  الذي  الواحد،  الوطنية  الدولة  شعب  وهو  ألا  مركزي  واحد 



381صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

للدستور الجامع  الولاء  يقوم على  بعقد اجتماعي وسياسي  والتنوع الايجابي، ويرتبط 
والإيمان بشرعية الأنظمة المركزية الحاكمة، لذلك فان الرقابة القانونية هي التي تعمل 
على ضبط ممارسة الحقوق الفكرية والإعلامية، بما لا يمس بحقوق مكونات النسيج 
الشعبي والجماهيري بمختلف انتماءاتها، وتهدف الرقابة القانونية أيضا إلى حفظ امن 
الدولة وأسرارها العسكرية والسياسية وفقا للقانون، وبما يحفظها ككيان أساسي يستند 
عليه البناء الحضاري، مع الضمان التام لحرية الرأي والفكر والكلمة والضمير ونشر 
الحقيقة، وكافة الحريات الفردية والسياسية والاقتصادية والفكرية والثقافية والعلمية 

والأدبية والدينية.
ونرى إن إنشاء رقابة قانونية متقنة تجرم بث مشاعر وقيم الكراهية وتنشر ثقافة 
النقد الموضوعي  يستوجب تحويلها من مجرد قيم إلى منظومة قانونية متكاملة وتجسيدها 
كثقافة مجتمعية، وجزء من أهداف منظومة التعليم والتربية، لتترسخ وتصبح جزء لا 

يتجزأ من السمات الشخصية للهوية الوطنية على الصعيد الفردي والجماعي. 
  إذن تتركز مهام الرقابة القانونية في :

1ـ حفظ حقوق ومكتسبات الانتماءات الفرعية المكونة للنسيج الوطني.   
2ـ حفظ الأمن العام  )بمختلف أبعاده( للأفراد والمؤسسات.

وفيما عدا ذلك فان آفاق النقد والفكر والتفكير مشرعة من اجل المساهمة الفاعلة 
والمثمرة في التنمية والمضي نحو بناء الحضارة العربية المنشودة.

كيف نمنع الا�ستبداد ال�سيا�سي ؟ 
القيادية  الدولة  وظائف  تداول  في  إداري  كنظام  الديمقراطية  الممارسة  إن 
والإشرافية، أو مؤسسات المجتمع المدني، وغير ذلك من التنظيمات المختلفة، غير كافي 
مهمة  مؤسسة  في  خاصة  مستوياتها،  مختلف  على  بالسلطة  والاستئثار  الاستبداد  لمنع 
وخطيرة كالدولة، لذلك تتطلب فاعلية النظام الديمقراطي في شئون الحكم وتحقيقه 
لأغراضه وغاياته، المتمثلة في تجديد القيادات الحاكمة فكرا وثقافة ومعرفة، بما يضمن 



382

للدولة والمجتمع التطور والتقدم المستمر، وعدم تركز الإدارة السياسية في فئة معينة، 
لذلك لا بد من وضع ضوابط قانونية من اجل تحقيق ذلك، ونعتقد إن من أهمها ما 

يلي :
الجمهورية(  الدول  في   ( الدولة  كرئاسة  القيادية  الوظائف  شغل  مدة  تحديد 
وعضوية البرلمان، إذ انه ما الفائدة من جعل الترشيحات لرئاسة الدولة مفتوحة أمام 
شخصية قد تتمتع بكاريزما أو شعبية طاغية،  أو ما شابه ذلك، وما الفائدة من برلمان 
ينتخب كل 4 سنوات وأعضاءه يرشحون أنفسهم وينتخبون في كل مرة  ؟ إذ إن تولي 
نفس الأشخاص ولو بالانتخاب يعني ببساطة أن نفس الثقافة والأيديولوجية ونفس 
الأهداف ستكون هي الحاكمة والموجهة لحركة السلطة من دون أي تجديد أو تطوير 
أو تحديث، وهذا ما تعاني منه دول العالم الثالث بشكل عام، بينما يمكن النظر للدول 
السلطة  اوباما  باراك  الأمريكي  الرئيس  تولى  عندما  فمثلا  آخر،  منظور  من  المتقدمة 
الديمقراطية في الشرق  المتحدة خفض الأموال المخصصة لبرامج نشر  الولايات  في 
الأوسط  وأمر بإغلاق معسكر غوانتنامو، والسجون السرية الأمريكية في أوربا، وتغير 
الخطاب الأيديولوجي المتشدد إلى خطاب سياسي أكثر واقعية وانفتاح وتسامح، وأمر 
اوباما بالاستعداد للخروج من العراق وأفغانستان، ودعا إيران إلى حل سلمي لازمة 
برنامجها النووي والى الحوار بينها وبين الغرب، كما صادق على الكثير من القرارات 
بينما لو بقي جورج  السابقة،  التي ناقض فيها سياسات الإدارة الجمهورية  الداخلية 
بوش في السلطة، واحتل الجمهوريون مقاعد الكونجرس مرة أخرى فان الولايات 
المتحدة قد تخوض المزيد من الحروب، وتخسر المزيد من الأصدقاء، وتسوء سمعتها 
أكثر، وتستشري مشاعر العداء والكراهية لها في مختلف أنحاء العالم، وربما تتفاقم الأزمة 
أراد  الأمريكي  الشعب  إن  على  يجمعون  المراقبون  ولكن  والعالمية،  الأمريكية  المالية 
التغيير وتطلع إلى رسم صورة جديدة للولايات المتحدة في الخارج، وان الأمريكيون 
يرفضون خوض بلادهم حروبا جديدة، ويطمحون إلى رؤية عالم أكثر أمنا وتعاونا، 



383صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

وهذا ما عبروا عنه عندما انتخبوا الديمقراطيين لقيادة البيت الأبيض والكونجرس، 
بيد انه من الطبيعي إن هذا التجديد ورفد السلطة الأمريكية بدماء شابة ومتنورة، لم 
الدولية، ولم  المنظمات  انتخابات حقيقية شهدت لها كبرى  ليحدث لولا إجراء  يكن 
تكن لتعطي نتائج ايجابية ملموسة لولا تحديد مدة من فترتين كحد أقصى لتولي منصب 

رئاسة الولايات المتحدة.���
استغلاله  إلى  القيادي سيؤدي غالبا  المنصب  إن عدم تحديد مدة محددة لشغل 
في أغراض خاصة وأنانية، وتكوين لوبي وقوى ضغط دخل أجهزة السلطة السياسية 
بشاغل  تتعلق  وفئوية  فردية  أهداف  لتحقيق  السلطة  وتسخير  المجتمع،  ومنظومة 
المنصب ومن يتبعه، أما إذا ثم تحديد مدة معينة لا يمكن  تجاوزها، علاوة على وجود 
هيئات رقابية مهمتها التأكد من عدم استغلال المناصب العامة وأداء شاغليها مهامهم 

وفقا للقانون، إضافة إلى الصحافة الحرة ومؤسسات المجتمع المدني الناضجة، فان 
أدنى  في  ستكون  المركزية  الأنظمة  وبقية  السياسي  النظام  أجهزة  في  الفساد 
مستوياتها، وسيزيد من إنتاجيتها، وسترفد بشكل دوري بالعقول المبدعة والكفاءات 

التي تساهم في بناء الصرح الحضاري. 
3ـ وضع قواعد متقنة لصلاحيات كل سلطة على حده، خاصة السلطة التنفيذية، 
حتى لا يحدث تعارض وتضارب وتداخل سلبي بين السلطتين، مع انسجام قانوني 
بين التشريعات والبنود الدستورية المرتبطة بشكل أو بآخر بالمنظومة الثقافية والحقوقية 

العامة.

���	إن الرئيس  الأمريكي فرانلكين روزفلت تولى الرئاسة مرتين متعاقبتين، ثم خالف العرف 
للرئاسة  نفسه  رشح  ثم  الانتخابات،  في  وفاز  الثالثة  للمرة  الرئيس  ترشح  بعدم  القاضي 
للمرة الرابعة وفاز فيها أيضا، وتوفي وهو رئيس البلاد، بعد ذلك عقد الكونجرس جلسة 
كان  بريطانيا  فقط، وفي  واحدة  مرة  للتجديد  قابلة  بأربع سنوات  الرئاسة  مدة  فيها  حدد 
رئيس الوزراء ونستون تشرشل قد انقد بريطانيا من أهوال عديدة في الحرب العالمية الثانية، 

ورغم ذلك خسر الانتخابات وعاد مواطنا عاديا.



384

4ـ يجب أن يحتوي الدستور على بنود واضحة وصريحة، تتحول بموجبه الدولة 
إلى مؤسسة شعبية إدارية ذات صلاحيات محددة وواضحة، بحيث لا تزاحم المؤسسات 
المدنية والجماهيرية، بل تكون مهمتها إشرافية رقابية تنظيمية تشريعية قضائية، في إطار 
على  قادرا  القيادية  وظائفها  إحدى  شاغل  يكون  لا  بحيث  والتنظيم،  الإتقان  من 
إسقاط أيديولوجيته على القانون والجهازين التنفيذي أو التشريعي، بل يتحول منصبه 
إلى وظيفية عمومية محكومة بالقانون،  وبهذا تتحول الدولة برمتها إلى مؤسسة عامة 
ذات سلطات مقيدة في نطاق الانتماء المطلق للنظام السياسي، كأحد الأنظمة المركزية 

الحاكمة في البيئة العربية في إطار الدولة الوطنية.

الاقت�صاد الوطني بين الر�أ�سمالية الا�ستهلاكية والر�أ�سمالية المقيدة 
وعلاقتهما  بينهما  التداخل  ومدى  والديني  السياسي  النظام  شكل  ينعكس 
ببعضها البعض، باعتبارهما النظامين المركزين الرئيسيين في الدولة العربية الحضارية 
على الأنظمة المركزية الأخرى، والنظام الاقتصادي يعتبر دون شك في المرتبة الأهم 
بعدهما، فتأثير أداء النظامين السياسي والديني على النظام الاقتصادي شكلا ومضمونا 
ونشاطا مباشر وحيوي، فالنظام السياسي المستقر والنظام الديني المتسامح والمنفتح، 
يتيحان أداء اقتصاديا متميزا  جيدا ومتوازنا، ولا شك إن النظام الاقتصادي هو الذراع 
الاستثمارية  لعوامل ومقومات النهضة المرتقبة، وتبرز عدة إشكاليات بالغة الأهمية 
على هذا الصعيد، أهمها : كيف يمكن منع  المستثمرين وأصحاب رؤوس الأموال من 
تكوين وتفعيل الفكر البرجوازي القائم على استغلال العمال والموظفين ومؤسسات 
الدولة لصالح نشاطهم الاستثماري وطموحاتهم الشخصية؟ وكيف يمكن ضمان عدم 
تسخير شاغلي الوظائف القيادية في مؤسسات الدولة المختلفة لسلطاتهم من اجل دعم 
نشطاهم الاقتصادي والتجاري حتى لو كانت وظائفهم مؤقتة؟ وكيف يمكن  محاربة 
الاحتكار المالي؟  باعتبار إن الدولة وان كانت شخصا اقتصاديا إلا أنها في المقام الأول 
منظمة وراعية للاقتصاد والمال والأعمال؟ وكيف يمكن حماية الطبقات المستهلكة؟ 



385صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

خاصة من ذوي الدخل المحدود والفقراء؟  وللإجابة على هذه الأسئلة الهامة نطرح 
عدة نقاط متسلسلة تشكل إجابات مختصرة عليها، وذلك فيما يلي:   

1ـ  يجب أن تحتوي مؤسسات المجتمع المدني منظمات وجمعيات مدنية غير ربحية، 
كجمعيات محاربة الغلاء و حماية المستهلك،  تهدف إلى محاربة الغلاء اللاشرعي، وحماية 
المستهلكين  بتوعية  وتقوم  المختلفة،  التجارية  والأنشطة  المضاربات  من  المستهلك 

بحقوقهم وكيفية التعامل مع الشركات المنتجة والمستوردة للسلع. 
الاحتكار  بمخاطر  الجمهور  توعية  حرية  رابعة  كسلطة  الصحافة  منح  2ـ 
والكسب والغلاء اللاشرعي، وتوعية المجتمع بالأنشطة اللاشرعية، وحالات الفساد 
ورصدها  ومتابعتها  الخاص،  والقطاع  الدولة  ودوائر  مؤسسات  في  والإداري  المالي 

وعرضها على الرأي العام، وذلك بهدف المساهمة في محاربة الفساد بشكل عام.
دوائرها، كالغرف  الاقتصادية في بعض  للمؤسسات  الدورية  الانتخابات  3ـ 
التجارية والصناعية والزراعية، والتي تمثل مصالح التجار وأصحاب رؤوس الأموال، 
لتمكينهم من تمثيل أنفسهم ومؤسساتهم، والتعامل  مع مؤسسات الدولة والمجتمع 
المدني بحرفية وتوازن مبني على أسس ذات صبغة دستورية وقانونية محكمة، والمساهمة 
والصناعة  التجارة  بقطاع  المتعلقة  السياسة  برسم  الكفيلة  التشريعات  في  النشطة 

والزراعة وتنميتها وتطويرها،  ووضع الاستراتيجيات والخطط اللازمة لتنفيذها.
4ـ في مقابل أصحاب رؤؤس الأموال والطبقات الإقطاعية والإنتاجية تمنح 
الطبقات الاستهلاكية بأنواعها فرصة تمثيل أنفسهم وفقا لصلاحيات محددة أيضا، من 
اجل حفظ مصالحهم ومكتسباتهم وتطويرها، وحل كافة مشاكلهم التي قد تواجههم 
بإنشاء  التصريح  عبر  الإنتاجية،  والطبقة  الخاص  والقطاع  الدولة   مؤسسات  أمام 
النقابات العمالية المنتخبة التي تهدف إلى حماية ورعاية وتطوير حقوق العمال، وإنشاء 
اتحادات أصحاب الحرف والمهن كالمزارعين والصيادين  والمهندسين والصحفيين.. 
الخ، وكل ذلك في إطار قانوني محكم، بغية الحفاظ على مصالح كافة الشرائح والفئات 



386

المنتجة، وضمان مساهمتها الفاعلة في الأنشطة الاقتصادية. 
لشركات  منحها  أو  والنفط،  كالمياه  المحدودة  الموارد  على  الدولة  سيطرة  5ـ 
مساهمة محكومة بقانون يمكن الدولة من إعادة السيطرة عليها وإدارتها عند الحاجة، 
وذلك بهدف حماية الموارد ومنع استنزافها أو احتكارها، باعتبارها موارد عامة، من 

حق كافة أبناء الدولة الاستفادة منها.
6ـ عدم سن تشريع اقتصادي مركزي إلا بمشاركة ممثلين عن مختلف الشرائح 
والفئات الاقتصادية في السلطة التشريعية، حتى لا يصبح القانون محتكرا ومعبرا عن 
مصالح شريحة معينة، ومسخرا لتحقيق أهدافها الفئوية الضيقة على حساب المصلحة 

العامة.  
7ـ  سن قانون يحظر منع شاغلي الوظائف القيادية في الدولة، سواء في السلطة 
شركاتهم  إدارة  أو  التجاري  النشاط  ممارسة  من  القضائية  أو  التنفيذية  أو  التشريعية 
ومؤسساتهم الخاصة  بشكل مباشر، أثناء شغلهم لوظائفهم الحكومية، بغية تخفيض 

نسبة استغلال السلطة في سبيل تحقيق أهداف تجارية خاصة. 
بغية  الدولة،  في  الرقابية  الأجهزة  لرؤساء  للقانون  وفقا  الدوري  التغيير  8ـ 

الحفاظ على حياديتها وفاعليتها، وقدرتها على ألتعاط  مع حالات الفساد المختلفة. 
 في نهاية الأمر سيبقى من المستحيل القضاء التام على الفساد واستغلال السلطة، 
لأنها  ببساطة من الظواهر الملازمة للنشاط البشري في مختلف أنحاء العالم وعلى مر 
تقليص  هو  الحضارية  العربية  الدولة  إليه  تصل  أن  يجب  الذي  المهم   إنما  العصور،  
نسبة الفساد المالي والإداري، وظواهر استغلال السلطة لأدنى نسبة ممكنة، ورفع نسبة 
المكتسبات الحقوقية للعمال وأصحاب المهن والحرف ورؤؤس الأموال والإقطاعيين 
امثل  واستغلال  حقيقة،  اقتصادية  تنمية  يحقق  بما  مرتفعة،  لمعدلات  والمستهلكين 
توفر  يعزز  بما  المتوفر،  والطبيعية  والبشرية  الاقتصادية  والمقومات  المتاحة  للموارد 

السيولة اللازمة لبناء الصرح الحضاري المرتقب. 



387صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

نظام التربية والتعليم 
الثقافي، ويجب أن يرتكز على مقومات  النظام  التعليم احد أهم مؤسسات  إن 
مخرجات  تكون  لكي  العربي،  المجتمع  مكونات  مختلف  عن  وممثلة  وحاضنة  جامعة 
التعليم قوية بما يكفي لتوظيفها في برامج التنمية والأعمار، فالتعليم جزء رئيسي من 
البشرية  مواردها  تنمية  على  الدولة  قدرة  عليها  تتوقف  التي  التحتية  البنى  مشاريع 

باعتبارها العماد الأساسي لمشروع النهضة وأساس الحضارة  المرتقبة.
في  ممنوع  الدين  عن  عقلاني  نقدي  فكر  كل  تصريحاته:  احد  في  أركون  يقول 
المجتمعات الإسلامية والعربية من قبل الأنظمة الحاكمة ومعارضاتها الأصولية على 
حد سواء. ولذا فان تعليم الإسلام من المدرسة الابتدائية إلى الجامعة يظل حتى الآن 
في أيدي التقليديين المنغلقين على الحداثة وفتوحاتها العلمية والفلسفية، وبالتالي فإذا 
لم يحصل إصلاح جذري لبرامج التعليم السائدة فسوف يظل الأصوليون مسيطرين 
على الساحة ولن تنفع محاربتهم أمنيا ولا حتى عسكريا، بل ينبغي أن يواجَهوا فكرياً 
وعلى أرضية التراث الإسلامي نفسه، ينبغي أن نقدم قراءة جديدة مقابل قراءة قديمة، 
أو تأويلًا جديداً للإسلام غير هذا التأويل القديم الذي عفا عليه الزمن ولكن الذي 
أقوال  على  القداسية  المشروعية  يخلع  الذي  وهو  الآن،  حتى  الجذور  راسخ  يزال  لا 
المتطرفين وأفعالهم ن وعندئذ ينكشف مدى جهلهم وقصورهم ليس فقط بالحداثة 
العالمية وإنما أيضا بالحداثة العربية الإسلامية التي أشعت على العالم كله انطلاقا من 
بغداد والقاهرة وقرطبة والأندلس الزاهرة، وهذا يعني أن الفهم السائد عن الإسلام 
حاليا في العالم العربي متخلف عن فهم كبار علمائنا وفلاسفتنا في العصر الكلاسيكي 
وأبي  العامري  الحسن  أبي  فهم  عن  متخلف  إنه  سنة!  ألف  حتى  أو  سنة  ثمانمائة  قبل 
قوا بين العقل والدين أو  حيان التوحيدي ومسكويه وابن رشد، وكل أولئك الذين وفَّ

بين الإسلام والفلسفة الأرسطوطاليسية«. 
ونرى إن التعليم يجب أن يكون حياديا بما يكفل أن يخرجه عن أية معادلة صراع 



388

صقل  على  ويركز  الجنسين،  بين  سلبي  تمييز  أو  قبلي  أو  عرقي  أو  مذهبي  أو  طائفي 
القدرات والمواهب العلمية، ويشجع على الابتكار وتحفيز التفكير والإبداع والإنتاج، 

ولتحقيق هذه الهدف نعتقد أن نظام التعليم يجب أن يحتوي على ما يلي :  
القطاع  بأعمال  المتعلقة  منها  خاصة  والعملية،  العلمية  المناهج  توضع  أن  1ـ 
الوظائف  علاوة على  والتجارية،  والزراعية  والصناعية  الإدارية  كالوظائف  الخاص 
ذات الطبيعة العلمية والبحثية والتخصصية، بالتشارك مع القطاع الخاص والمؤسسات 
العلمية ذات الصلة، لضمان مخرجات تعليم قوية وقادرة على المساهمة في التنمية، ورفد 
عالية  جودة  ذات  تعليمية  برامج  تلقت  الكفاءة،  عالية  بكفاءات  الحضاري  الصرح 

ومتصلة اتصالا حقيقا بالواقع التقني والتكنولوجي والاقتصادي. 
احترام الآخر  المشتركة، ويؤكد على  القواسم  يركز على  ديني  تعليم  بلورة  2ـ 
الدولة  أبناء  الفكري والديني والمذهبي والطائفي بين  الداخلي والخارجي،  المخالف 
الوطنية، وبينهم وبين غيرهم من أبناء الدول والأمم والحضارات الأخرى، وتعزيز 

منظومة الأخلاق العامة والقيم الروحية.
3ـ وضع مناهج كفيلة بإنتاج ثقافة وطنية جامعة تجسد قيم التسامح والتعدد والتنوع 
الشخصية  سمات  من  وجزء  ثقافية،  ومنظومة  وسلوك  كممارسة  المجتمع،  في  والحقوق 
الوطنية، وتنبذ مشاعر وقيم الكراهية والتمييز والاضطهاد، وتدعم منظومة الانتماء الوطني 

باعتباره الانتماء المركزي الجامع والحاضن والمشترك بين كافة الانتماءات الفرعية.
4ـ  قراءة سيرة الاختلافات والخلافات والصراعات التاريخية العربية بموضوعية 
واتزان، بحيث تظهر للنش آثارها السلبية والايجابية، وتحثه على استخلاص العبر منها، 

والعمل على نبد أي صراعات تؤدي إلى تفكك المجتمع وتراجع منظومة الولاء للوطن.
البشري  والتاريخ  والإسلامي،  العربي  للتاريخ  ومحايدة  موضوعية  قراءة  5ـ 
صفوف  في  العلمي،  والبحث  والنقد  الخلاب  التفكير  روح  يعزز  بما  عام،  بشكل 

الناشئة وطلاب الدراسات العليا. 



389صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

�صلاح   التجديد والإ
بين الراديكالية ومتطلبات التنمية والتحديث 

تبرز نقطة مهمة وجوهرية ألا وهي نظام منح الحقوق وتطبيق البنود الدستورية 
والتشريعات الأساسية، إذ أن الدستور الأمريكي على سبيل المثال احتوى مع بداية تأسيس 
الدولة الاتحادي الأمريكية على الكثير من البنود الحقوقية المتصلة بالقيم الإنسانية العامة 
والديمقراطية���  القانون  ودولة  والاضطهاد  التمييز  وعدم  والمساواة  والحرية  كالعدالة 
التي  القيم  من  وغيرهما  والعامة،  الفردية  الحريات  وإطلاق  المدني  المجتمع  ومؤسسات 
تستند عليها تشريعات وأنظمة وقوانين الدول الديمقراطية المتقدمة، إلا إن تطبيق هذه 
البنود وتحويلها إلى قوانين  ملزمة في الغرب الأوربي والأطلسي تطلب قطع شوطا حضاريا 

الديمقراطية  الممارسة  إن  على  ووطنية  جماهيرية  كثقافة  والتأصيل  دستوريا  التأكيد  ���	يجب 
الصحة وضرورة حتمية،  مطلقة  ليست  وإنها كممارسة  غاية،  وليست  ليست سوى وسيلة 
الثقافي  والتأصيل  السياسي  الاستقرار  من  نطاق  في  إلا  تتأتى  لا  كممارسة  الديمقراطية  إن 
والنظام الحقوقي الرصين، فعدم حصول مكون ما من مكونات  المجتمع على نصيبه من إدارة 
السلطة في أي مؤسسة من مؤسسات الدولة، لا يعني أن ينتقص من حقوقها ومكتسباتها في 
أي جانب من جوانب الانتماء الوطني وامتيازاته، وعدم القدرة على تمرير الرؤى والمشاريع 
القدرة  على تطبيقها وتفعليها على  في إطار الصرح السياسي الجامع والمشترك لا يعني عدم 
المستوى الفردي وفي نطاق مؤسسات المجتمع المدني، فدور الدولة في الأطر الحديثة  يقتصر 

على تنظيم الحريات الشخصية والجماعية بمختلف مساراتها في نطاق قانوني محكم وجامع.



390

استمر عشرات السنين، فتحرير العبيد أذى من جملة أسباب أخرى إلى اشتعال فتيل حرب 
أهلية أمريكية طاحنة استغرقت سبع سنوات، وخلفت آلاف القتلى، وحصول المرأة على 
حقوقها السياسية والمالية مر بمراحل متتالية ونضال محموم، وكذلك حصول السود على 
حقوقهم الإنسانية والدستورية كذلك مر بمنعطفات وصراعات وأحداث دامية في بعض 
الأحيان، وتطلب تضحيات جسيمة، حتى أصبح المواطنين الأمريكيين من أصول افريقية 
في أعلى قمة الهرم السياسي الأمريكي في العقد الأول من الألفية الثالثة، كما إن المجتمعات 
الغربية تطورت تطورا طبيعيا، فكانت في بداياتها مجتمعات زراعية إقطاعية، ثم تحولت 
إلى مجتمعات صناعية  رأسمالية، وتطورت منظومتها السياسية والحقوقية والاجتماعية بناء 
على ذلك، وحتى الآن ما  يزال مستوى أجور النساء في بعض الدول الأوربية كفرنسا اقل 
اوباما تشكيل لجنة  باراك  الأمريكي  الرئيس  أعتمد  المتحدة  الولايات  الرجال، وفي  من 

وطنية مهمتها تعزيز وضع المرأة في المجتمع  الأمريكي.  
إذن الأقطار العربية لن تخرج عن هذه السنن التي مرت بها المجتمعات الأخرى، 
التغيير الايجابي، كلما  البيئة باتجاه  بيئته تدريجا، وكلما مضت  فالمجتمع العربي يجب  تغيير 
سن  عبر  فيها،  والفرعية  الأساسية  والإصلاحات  الجديدة   القيم  زرع  بالإمكان  أصبح 
كما  فرضا  القيم  فرض  يمكن  لا  انه  إذ  الأفراد،  لسلوك  المنظمة  والقوانين  التشريعات 
حدث في العراق وأفغانستان، ولا يمكن إحداث نقلة فجائية في المجتمع، حيث سينتج 
على  علاوة  والمعضلات،  الاضطرابات  من  والكثير  الاجتماعي،  التوازن  في  خلل  عنها 
التدرج في  من  بد  لذلك لا  تطبيقها،  المشرفة على  المدنية  الأجهزة  أداء  ضعف وعشوائية 
منح الحقوق وإحداث التغييرات��� وإدخال الإصلاحات، عبر وضع برامج تهيئة مركزة 
الجديد هادئا ومتوازنا ومحققا لأهدافه  للوضع  الانتقال  يكون  ومتتابعة وسلسلة،  حتى 

العليا، المتمثلة  في  تشييد الصرح الحضاري المتسم بالقوة والثبات والتكون الطبيعي.

ومن هذه الحقوق، حق المرأة في اعتبارها مواطنة حرة مستقلة ورشيدة، حيث يجب تحديد سن معين  	���
تتمكن منه المرأة من ممارسة حقوقها المشروعة، وتحولها بذلك إلى مواطن مسئول ومعتبر أمام أجهزة 
الدولة ومؤسسات المجتمع المدني، وانتقال الولاية عليها من ولاية الولي الفرد إلى ولاية القانون، 
بيد انه لا  يمكن حدوث ذلك دون تهيئة البيئة لتقبل مثل هذه التحول الجذري في كيان المرأة العربية، 
وذلك عبر التدرج في منحها  حقوقها الإنسانية والوطنية، وفقا لخطة رشيدة وواقعية، ينتهي مطافها 

بمنح المرأة كامل حقوقها الإنسانية والدستورية والقانونية  على مختلف الأصعدة والميادين.



391صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

الدين وال�سلطة 
وهي  ألا  النهضة،  أمام  عائقا  تشكل  تزال  ما  خطيرة  إشكالية  ثمة  العربي  عالمنا  في 
خضوع الدين لسيطرة القوى المتنفدة في المجتمع، إذ ظل الدين الشرعية الأولى التي تسعى 
بما  تقريبا  السياسية  القوى  كل  بل  سواء،  حد  على  لها  المعارضة  والقوى  الحكومات  إليها 
نصا  فيه  تجد  علها  بدقة  التراث  قراءة   إلى  بعضها  سعى  فقد  والشمال،  اليمين  قوى  فيها 
مقدسا أو معتبرا، أو وثيقة تاريخية، أو مفردات لغوية،  أو نظم اجتماعية، أو فتاوى دينية، 
أو عقائد مذهبية، أو اتجاهات طائفية، تشرعن من خلالها وجودها في المجتمع، مما عرض 
الدين  على مر الزمن لمحاولات السيطرة وإسقاط المصالح السياسية على الدين بمدارسه 
الفقهية واتجاهاته المذهبية، وقد أذى ذلك إلى نشوء بعض  المذاهب التي قامت على أسس 
نفعية ومصالح سياسية، ولعل انقراضها دليل على ذلك، إذ أنها تلاشت بمجرد زوال نظام 

سياسي معين، أو ظروف اقتصادية معينة، أو صراعات سلطوية أو مرحلة حضارية ما.
إن تحصيل الشرعية من التراث، خاصة التراث الديني عرض الدين للتشويه 
والتحريف، وما تزال الكثير من المفاهيم والقيم المتوارثة مشوهة ومتعارضة مع سنن 
وملابسات  ظروف  وليدة  وإنما  كدين،  الدين  وليدة  ليست  لأنها  والنهضة،  التطور 
عارضة وأحداث طارئة التصقت بالنظم الدينية وأصبحت جزء منها،  لذلك فإنها لا 
تعدوا أن تكون سوى عوارض يجب إهمالها على الأقل وعدم أخذها بعين الاعتبار، 

لأنها ليست من ثوابت الدين وإنما اجتهادات ونظم جاءت من المورث.���

يذكر في هذا الصدد ما كان من أمر الدولة العثمانية في أوائل عهدها، حيث اعتنقت المذهب الحنفي  	���
على خلفية رأيه المشهور في إن الخلافة في غير قريش والعرب جائزة،  فكان أن فرض المذهب الحنفي 
واتخذ مذهب دولة الخلافة العثمانية المعتمد، وما كان أيضا من أمر حكام الدولة الصفوية، الذين 
فرضوا المذهب الشيعي على الشعب الإيراني، فقد كان الإيرانيون قبل 700 عام تقريبا يعتنقون 
مذاهب أهل السنة والجماعة، بيد إن الدولة الصفوية تحالفت مع الفقهاء الشيعة، ومنحت بذلك 
الشرعية الدينية اللازمة، حيث أصبح الشاه الصفوي حاكما نيابة عن الفقيه، وقد رفع في فرض 
المذهب الشيعي في إيران شعار »التشيع أو السيف«، وقامت ثورة العباسين على أساس الرضا من 
آل محمد، وإنهم خرجوا على الأمويين الذين سفكوا دماء بني هاشم في واقعة الطف وغيرها من 
الوقائع التي سفك فيها الدم الهاشمي، وإنهم خرجوا للثار لآل بيت النبي  فخرجت ثورهم 
الأموي  الحكم   اسقطوا  الذين  باعتبارهم  العلويين، وكسبوا شرعية لحكمهم  معقل  العراق  من 

واخذوا بثار أبناء النبي ، علاوة على كون العباسيين أبناء عم النبي  مباشرة.



392

مختلف  من  المؤرخون  وينتقده  يؤيده  الذي  التاريخي  المسار  عن  النظر  وبغض 
العربي  العالمين  في  والدولة  الدين  بين  العلاقة  لتاريخ  والمذهبية  الفكرية  الاتجاهات 
والإسلامي، فان تحصيل الشرعية الدينية ليس خطأ بحد ذاته، ولكن ذلك  يحتم على 
الدولة العربية الحضارية كسب شرعية دينية من فئة محددة من مكوناتها، وإهمال الفئات 
الأخرى، بل وإسقاطها من هذه المعادلة، مما يحتم الاعتقاد في نظر أتباع الشرائح المهملة 
وتكون  ذلك،  بسبب  شعبها  من  جزء  يفقدها  مما  والعقائدي،  الديني  الدولة  بفساد 
في نظره كيان غير شرعي، وقد يكون ذلك عاملا من عوامل الضعف والتفكك في 
المستقبل، لذلك فان تحصيل الشرعية يجب أن يكون من خلال القاعدة  التي تستند 
وثيقة  بمثابة  تعتبر  والتي  المركزية،  الأنظمة  عليها  تقوم  والتي  المكونات  كافة  عليها 
العهد الجماعي لكافة الأطراف، والمعبر عنها بـ »الدستور والنظام السياسي المحايد« 

الذي يقف على مسافة واحدة من مختلف مكونات المجتمع العربي.
قضائية  وحدود  تشريعات  إلى  قطعياته  تحويل  عبر  الدين  تحييد  أن  نعتقد  لذلك 
ونظامية ملزمة، والتعامل مع الاجتهادات الفقهية القائمة على الظن والتخمين من خلال 
المنظومة التشريعية المتفق عليها  والمساحة الواسعة في النظام الاجتماعي، سيخفف من حدة 
الدينية  يمكن  للاجتهادات  الدين ككيان ومنظومة، حيث لا  القوى على  سيطرة بعض 
أن تجسد إلا من خلال السلطة التشريعية، وما عدا ذلك فان العمل بها يعود إلى الأفراد 

والجماعات في إطار آفاق الحريات المسموح بها في نطاق الحياة الاجتماعية.
من ناحية أخرى على الدولة استحداث وظائف خاصة برجال الدين والفقهاء، 
فالوظيفة الدينية في الدولة العربية الحضارية لن تكون تحت سيطرة سلطة قد تتدخل 
في عملها أو تسعى إلى الإخلال  بواجباتها وأسسها العقائدية والأخلاقية وارتباطاتها 
تمنع  قانونية  لرقابة  خاضعة  حكومية  وظيفة  تكون  أن  المفترض  من  لأنه  الفقهية، 
استغلال الوظيفة العامة لتحقيق أهداف غير شرعية، وتحظر تسخير الوظيفة العامة 
لصالح شخص أو جهة ما، بخلاف الدولة الفوضوية التي يختلط بها المال العام مع المال 
الخاص، وسيطرة المسئول الأول على كافة مرافقها ومؤسساتها بشكل غير مشروع، 



393صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

بحيث يستغلها لتحقيق أهدافه ومراميه ومصالحه من غير مراقبة أو محاسبة. 
إن تحويل الاجتهادات والاستنباطات القائمة  على الأسس العقائدية والفقهية 
والأصولية  للدين )من أي مذهب كان( إلى مجرد تشريعات قابلة للقبول والرفض، 
سيحول الشرعية من الدين إلى الدستور، خاصة وان الدين لا يمكن أن يكون مركزيا 
نظرا لتعدد مذاهبه واتجاهاته، بينما الدستور عقد جماهيري وشعبي متفق عليه ما بين 
مختلف مكونات المجتمع الوطني، لتقل بذلك )إلى حد كبير( الصراعات المحتدمة التي 
تسعى من خلالها التيارات المتنافسة السيطرة على الدين واكتساب الشرعية لبرامجها 

وأطروحاتها وأهدافها، وعلى رأسها تحولها لنظام سياسي حاكم. 
البشري، ولكن  الدين حالة طبيعية في المجتمع  بطبيعة الحال سيظل استغلال 
آفاق  من  تحمله  ما  بكل  الواقع،  ارض  على  الحضارة  وتجسدت  النهضة  ارتقت  كلما 
وإبداع وعلوم، وما يزخر به المجتمع  من مؤسسات وأنظمة مركزية قويمة وناضجة، 
كلما قلت المتاجرة بالدين وتراجعت الصراعات حوله، وازدهرت في  المقابل منظومة 
أو  القبيلة  من   الشرعية  تحصيل  يجعل   الذي  والثقافي،  السياسي  والنضج  العقلانية 
المذهب أو الطائفة أو العرق كسب غير  شرعي، ويحصر الشرعية في الدستور  المجمع 

عليه، بما  يتضمن من تعاليم دينية وقيم إنسانية قائمة على العقلانية والتنوير. 

الد�ستور �أ�سا�س النه�ضة الح�ضارية   
عندما تنهار الدولة فإنها عادة ما تتفكك لوحدات قائمة على أساس الدين أو 
مثلما حدث لدول عديدة في  اللون، تماما  أو  العرق  أو  القبيلة  أو  المذهب  أو  الطائفة 
آسيا و إفريقيا، فالاتحاد السوفييتي مثلا انقسم إلى خمسة عشر جمهورية، ما بين إسلامية 
دولة  عشر  خمسة  أي  منها،  نشا  التي  الأساسية  مكوناته  إلى  عاد  انه  أي  ومسيحية، 
وعشرات الأديان والأعراق، وكذلك فان كثير من دول العالم ليست سوى مجموعة 
متداخلة من  الانتماءات المختلفة والمتعددة، كالولايات المتحدة الأمريكية، التي تتعدد 
الأمريكيين  إن  إلا  الثقافية،  ومشاربها  القومية  وأصولها  وأعراقها  وأديانها  ولاياتها 



394

يتكونون منها  التي  فيها كافة الاثنيات والأعراق  تمكنوا من تأسيس دولة انصهرت 
من  مكونة  فأمريكا  والديني،  والثقافي  والاجتماعي  السياسي  تعددهم  على  علاوة 
خمسين ولاية، أي خمسين حكومة محلية، يسودها نظام اتحادي مركزي ووحدة لغوية 
تشكلت  الاتحادي  الأمريكي  السياسي  النظام  خلال  ومن  واحدة،  تاريخية  وقواسم 
الأنظمة الدينية والاجتماعية والاقتصادية والثقافية، وتطورت إلى أن أصبحت أمريكا 

اليوم أقوى دولة على وجه الأرض. 

  العرب أنفسهم كانوا قبل نشوء نظامهم الديني والسياسي على يد النبي الكريم
مجموعة من القبائل المتناحرة والأديان المختلفة والمصالح المتضاربة، وتفرقهم وتفككهم 
عليهم،  الآخرين  وسيطرة  تخلفهم  أسباب  من  مفصليا  سببا  كان  الجاهلي  العصر  في 
ومذهبيا،  ودينيا  سياسيا  مشتتين  فالعرب  أيضا،  اليوم  الحضارية  الإشكالية  نفس  وإنها 
معظم  إن  هنا  المعضلة  المستمرة،  والنزاعات  الصراعات  شيوع  إلى  أدى  التفكك  وهذا 
العربية تتعد فيها الانتماءات بل وتتناقض في بعض الأحيان، وبالتالي فان تحقيق  الدول 
وحدة انصهارية أمر مستحيل، لذلك  يجب الاتفاق على دستور  تضعه كافة المكونات 
الاجتماعية، وتصبح بنوده القانونية والتنظيمية مصدر الشرعية الوحيد، كما هو معمول به 
في دول العالم المتقدم، وهذا الدستور هو الذي سوف تقوم عليه الأنظمة المركزية شكلا 
وماهية، لينصهر الشعب العربي في إطار دولة وطنية قوية تعتمد على أسس قويمة، توظف 
من خلالها طاقات الشعب وكفاءاته نحو الإنتاج والأعمار، بعد إن تجاوز أهم عائق من 
عوائق بناء صرحه الحضاري الوطني ألا وهو شرعية مؤسسات أنظمته الحاكمة، وذلك 

بوضع دستور قويم يجمعه ويوحده في نطاق دولة واحدة قوية ومتماسكة.

الدين والازدهار الح�ضاري 
ثمة حضارات ازدهرت في سالف الزمان وحديثه، رغم أنها لا تستند على الإيمان 



395صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

بدين سماوي صحيح، من وجهة نظر المسلمين على الأقل، ويتناقض نمطها الاجتماعي 
والقيمي كثيرا عن المجتمعات العربية، ورغم ذلك فإنها تعد من الأمم المزدهرة والدول 
المتطورة والشعوب الناهضة، وكل ذلك بسبب امتلاكها لأنظمة مركزية رشيدة، تعتمد 
على النتاج الإنساني الذي يقوم على القيم الإنسانية والنواميس البشرية والسنن الكونية 
في الأرض والوجود، من ناحية أخرى نهلت الأمم المتطورة في هذا العصر من خلاصة 
مذاهبهم،  بمختلف  واليهود  والمسيحيون  المسلمون  فيه  الذي ساهم  البشري،  الفكر 
وكان  الأخرى،  والروحية  والفلسفية  الوجودية  والمذاهب  الأديان  أتباع  على  علاوة 
أتباع  التعاليم والقوانين ما هو سماوي وقطعي الصدور من السماء في اعتقاد  من بين 
الديانات السماوية الثلاثة، أي إن الحضارة الغربية المعاصرة تستند على موروث البشرية 
امتلاكهم   لعدم  العرب  تخلف  بينما  وازدهرت،  حضارتهم  تقدمت  لذلك  ونتاجها  
لأنظمة مركزية قويمة  تمكنهم من استغلال إمكانياتهم البشرية والطبيعية، من ناحية 
أخرى قامت الحضارات السابقة كذلك على الحد الأدنى  المطلوب من التمسك بالقيم 
كالحضارات  وتطورت،  وازدهرت  فتقدمت  والطبيعية،  البشرية  والسنن  الإنسانية 
مثل  ضرب  يمكن  العشرين  القرن  وفي  واليونانية،  والإغريقية  والبابلية  الفرعونية 
بالاتحاد السوفييتي أيضا، الذي شهد فترات تطور حضاري سريع وازدهار اقتصادي 
وتقدم علمي، وذلك بسبب إتاحته الحرية للبحث العلمي في مجاله المدني والعسكري، 
ولكنه اغفل الاهتمام بالإنسان على وجه العموم، وأدار موارده وفقا لنزعة أيدلوجية  
متطرفة، وشابه مؤسساته الفساد والاستبداد والجمود، فتراجع اقتصاده وانهار سريعا، 
أما الصين  فقد عانت هي الأخرى من خطر انهيار نظامها السياسي والاقتصادي بسبب 
استفحال الجمود والتقادم في منشئاتها ودوائرها الرئيسية، ولكنها استطاعت الصمود 
بالإنسان  واهتمت  الإداري،  ونظامها  اقتصادها  وإصلاح  مؤسساتها  تجديد  عبر 
والدين  وانفتحت على العالم، وفتحت مدنها للاستثمارات الخارجية، واستطاع النظام 



396

الشيوعي بذلك تجنب خطر الانهيار والسقوط، وهكذا فان كافة الأمم والشعوب إذا 
عملت بالحد الأدنى المطلوب من التمسك بالسنن والنواميس المنظمة للحياة البشرية، 
والاستمرار  الصمود  تستطيع  عام،  بشكل  الأرض  على  والحياة  للكون  والمسيرة 
وضمان دوران عجلة التنمية والتطور والازدهار، وأي امة تبتعد عن العمل بالسنن 
والنواميس والقواعد الإنسانية والحاجات العارضة فإنها سرعان ما تنهار، وهذا ما 
تعاني منه الأمة العربية، فالعرب بحاجة إلى التمسك بمتطلبات وحيثيات الواقع وفقا 
لمعطياته العلمية والبحثية، وفي مقدمتها تطوير أنظمتهم المركزية الحاكمة، وعلى رأسها 
النظامين الديني والسياسي، ليتمكنوا من التعامل مع آخر منتجات الفكر البشري على 
مختلف الأصعدة والميادين، فان نجحوا في ذلك فان بلادهم سرعان ما ستزدهر مثل 

غيرهم  من الأمم والشعوب التي حولهم.   

ويمكن الاستشهاد بماليزيا أيضا، حيث للدين الإسلامي واديان أخرى وجود 
تشريعي وقيمي وثقافي، ورغم ذلك تطورت وازدهرت، لأنها حدثت نظامها الديني 
بحيث ينسجم مع معطيات ومتطلبات التنمية والتحديث، يقول مهاتير محمد رئيس 
ولغوية،  وثقافية  وعرقية  دينية  اختلافات  لدينا  ماليزيا  »في   : السابق  ماليزيا  وزراء 
ولدينا تباينات اقتصادية، ولكننا اعتبرنا أن أهم شيء هو تحقيق الاستقرار من خلال 
إنك  الثروة والسلطة(...  نتشارك )في  أن  ثم قررنا  بيننا...  فيما  التسامح  إيجاد أجواء 
هناك  فسيكون  ذلك  حاولت  وإذا  لنفسك..  شيء  كل  على  تستحوذ  أن  تستطيع  لا 
النمو الاقتصادي، وبالتالي فإن ما ستحصل عليه سيقلُّ  عدم استقرار، ولن يتحقق 
أكثر فأكثر، أما عندما ترغب في مشاركة الآخرين، فإنهم سيشعرون أن لهم نصيبهم 
وأن لك نصيبك... وسيكون هناك استقرار وينمو الاقتصاد.. وبالتالي ينمو نصيبك، 
نعم  : »محاضر:  مهاتير  يقول  بالأمم الأخرى  ماليزيا  اقتداء  الجميع وحول  ويستفيد 
هاتان المسألتان هما الأهم. ولكن هناك الأفكار: كيف تحفّز بلداً ؟ كيف تحقق تنمية؟ 



397صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

هناك أشياء تفعلها كل دولة. 

في حالتنا نظرنا إلى كل الدول القريبة منا، وقرّرنا أن اليابان وكوريا هما نموذجان 
جيدان« وحول إشارته لوجود أنظمة مركزية قوية: »القيادة مهمة بالتأكيد، وفي ماليزيا 
حتى لو كان الناس أذكياء جداً، ومدربون جيداً، فإنه إذا لم تكن هناك قيادة فلن يكون 
هو  شيء  »أهم   : ماليزيا  في  بالدولة  الدين  علاقة  وحول  أهدافهم«  تحقيق  بإمكانهم 
كيف تستفيد بالشكل المناسب من الإسلام، وليس وفق تأويلات البعض، إذا كنت 
شيعياً تتبع إمامك فقط، إذا كنت سنياً شافعياً فتتبع الشافعي فقط!!... لا، ولكن عد 

إلى الأسس. وعند ذلك لن تضيع.

وحول توظيف منتجات العصر في التنمية، واعتبارها الدين كأحد أهم النظم 
)بشكل  اقرأ  ولكن  فقط..  الدين  اقرأ  يقل  لم  »اقرأ«...  لك  قال  »الإسلام  المركزية: 
القراءة؟..  يستطيع  لا  وهو  الوقت  ذلك  في  ليقرأ  الرسول  لدى  كان  ماذا  مطلق(.. 
المسلمون الأوائل قرؤوا من دراسات الإغريق والآسيويين... وبنو حضارة إسلامية 
عظيمة، ولكن مع القرن 15 الميلادي، جاء علماءُ فقهٍ حددوا العلم بعلم الدين.. في 
الوقت الذي درس فيه الأوروبيون وخرجوا من عصور الظلمات... وبدؤوا نهضتهم، 
منظومة  بعض« وحول  مع  بعضنا  الصراع  وانشغلنا في  بالدين،  العلم  نحن  حصرنا 
بالتوجيه  يزودنا  الإسلام  »لا،  ماليزيا  في  الدينية  الحريات  ومنها  العامة،  الحريات 
السليم،  يصلي هو بطريقته وأصلي بطريقتي... علينا أن نتسامح... هم يقولون إنك 
دعهم  صراع..  يكون  فلن  تسامحتم  إذا  ولكن  ضالون.  إنهم  تقول  وأنت  ضال... 
يعبدون بطريقتهم، لا تجبرهم على دينك، الإسلام لا يجبرهم على أتباعه، أو أن تقول 

لأحدهم إذا لم تسلم فسأقطع رأسك!!« 

في إيران اضطر الفقهاء الحاكمون إبان الثورة الإسلامية في عام 1989م التخلي 



398

لقيام  الحتمية  المتطلبات  الفقهية لصالح  و الأعراف والآراء  الفتاوى  الكثير من  عن 
ومستقل  ذاتي  لاقتصاد  قاعدة  إنشاء  من  الإيرانيون  تمكن  وقد  وصامدة،  قوية  دولة 
يمكن  المسيحي  الغرب  وفي  قياسي���  وقت  في  الكبرى  المشاريع  من  الكثير  وشيدوا 
البروتستانتي،  المذهب  اعتناق  عليها  يغلب  المتقدمة  الدول  من  الكثير  أن  ملاحظة 

���	حيث جرت في إيران محاولات جادة وعملية لتكييف الفقه مع واقع الدولة، ومصالحته 
مع الكثير من المفاهيم الغربية، وبالذات فيما يتعلق بالمواطنة والدستور والحقوق والمشاركة 
الفقه الإسلامي  يعالجها  لم  الحديثة  والمصطلحات  القضايا  إن هذه  الخ، حيث  الشعبية.. 
)الشيعي على الأقل( وفقا لنظرة عصرية، وقد كان الفقهاء يرفضونها باعتبارها تتعارض 
وتعتبر  الوضعي،  والدستور  القطري  الوطن  تتجاوز  التي  للإسلام،  الأممية  المفاهيم  مع 
الأحكام الفقهية بمثابة الأساس التي تستند عليها القوانين العامة، من دون الاستعانة بأي 

مشاركة شعبية إلا بمقدار ما يسهل على الفقهاء عملية استنباط الأحكام الشرعية.
كما أجرى الإيرانيون عملية مصالحة واسعة بين الدين والوطن، من اجل تفعيل وتعميق الهوية الوطنية   

التي تتعارض مع فتاوى  الكثير من الحقوق والمكاسب  المرأة على  نتائجها حصول  ، كانت من 
السياسية  الحقوق  من  كثير  في  بالمساواة  يتعلق  فيما  خاصة  التقليدية،  وآرائهم  الفقهاء 
والاقتصادية، ونظرا لفتح باب الاجتهاد في الفقه الشيعي فقد اصدر بعض الفقهاء من الذين 
فتاوى  الأخيرة  الثلاثين  السنوات  خلال  الإيراني  المجتمع  في  الواسعة  التغييرات  شهدوا 
تصب في خانة تعزيز مشاركة النظام الديني في التأسيس لصرح حضاري وطني يعتد به، فقد 
أصدروا فتاوى تساوي بين ديات المواطنين الإيرانيين مهما اختلفت أديانهم، وظهرت فتوى 
قانون  وضع  القضاء  وعلى صعيد  أيضا،  والمرأة  الرجل  دية  بين  تساوي  الأقل  واحدة على 

قضائي مكتوب يحظر بموجبه على القضاة الاجتهاد وإمعان النظر في القضايا التي يعالجها.
واكتشف الفقهاء ورجال الدين من خلال التجربة العملية إن الكثير من الأحكام الدينية لا يمكن 
تطبيقها وان الإصرار عليها سيؤدي إلى نتائج سلبية، فاجتهدوا في موضوع الغناء والموسيقى 

وأجازوا الكثير من أنواعها بشروط ميسرة، وأجازوا السينما والمسرح والفنون بشكل عام.
لقد اكتشف الفقهاء الحاكمون في إيران إن الفقه الذي بين أيديهم منتج قبل قرون عديدة ولا 
والتحريم  المفاسد  درأ  قاعدة  في  التوسع  وان  وعتقه،  لقدمه  نظرا  الواقع  لإدارة  يصلح 
الفقهاء،  دولة  مشروع  سقوط  وبالتالي  الدين،  عن  اجتماعية  ردة  إلى  ستؤدي  عام  بشكل 
وان عدم إصلاحهم لمنظومتهم الفقهية ونظامهم الديني عموما سيؤدي إلى صدام شرائح 
كشريحة  الدين  ورجال  الفقهاء  تأثير  ضعف  والى  الجديدة،  السلطة  من  عديدة  وفئات 
وظهور  المجتمع  على  واحدة(  دفعة  مركزيين  نظامين  إدارة  بدفة  )تمسك  حاكمة  إشرافية 

قوى معارضة قوية ونشطة تنافسهم على الحكم والسلطة.



399صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

باعتباره  الأكثر انفتاحا وتسامحا وانسجاما مع الواقع، مما يسمح بدوران عجلة التطور 
العامة من دون عوائق، من ناحية أخرى لم تتمكن دول أمريكا الجنوبية، وهي دول 
مسيحية إجمالا من اللحاق بركب دول العالم الأول رغم كونها تشترك معها في الديانة، 
حيث لا يكفي أن يعتنق المرء دينا ما حتى لو كان على قدر من التسامح والايجابية، 
التي من خلاها يوافق ما  الشاملة  بقدر ما يجب أن يمتلك الآلية والبرامج والخطط 
بين الدين والواقع، وبالتالي يوظفه في عملية البناء ليصبح نظاما مركزيا فعالا ونشطا 
المركزية الحاكمة بشكل عام،  ومثمرا، ودول أمريكا الجنوبية  بسبب تخلف أنظمتها 
وعدم قدرتها على تحديثها وتطويرها ومواجهة التحديات السياسية والاقتصادية التي 
يمكن أن تواجهها، والتي تشكل عقبة في وجه التطور والأعمار، لم تتمكن من اللحاق 
بركب الحضارة المعاصرة، على غرار نظيراتها من الدول العربية والإسلامية وأقطار 

العالم الثالث بشكل عام. 



400



401صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

ى ختامية �أفكار ور�ؤ

البشري  بالفكر  دفع  البشرية  الحياة  في  وأصالتها  الإنسانية  القيم  سيادة  إن  1ـ 
التي  العديد من الأصول والقواعد  ابتكار  العصور وبين مختلف الأمم نحو  على مر 
تهدف إلى تنظيمها، لأنها كقيم متصلة بالطبيعة الإنسانية ليست مقتصرة على شعب 
امة دون أخرى، فكافة الأمم والشعوب والانتماءات الإنسانية تشترك  دون آخر أو 
بما  ويستثمرها  الإنسانية  القيم  يدير  الذي  النظام  يختلف  وإنما  مطلقة،  بصورة  فيها 
الأرض،  شعوب  بقية  عن  بدا  ليسوا  والعرب  معطياتها،  من  الاستفادة  إلى  يؤدي 
ويحتوي تاريخهم الديني على بعض الممارسات التي تصب في هذا المضمار الحيوي لكل 
العديد من  الكريم يحتوي على  فالقرآن  السابقة(،  الصفحات  )أوردنا بعضها في  امة 
بناء  القيم الإنسانية وأصالتها وحتميتها في  التي تؤكد على سيادة  القرآنية  النصوص 
ادِلُ  َُج ت نَفْسٍ  كُلُّ  تَأْتِي  }يَوْمَ   : العزيز  كتابه  في  تعالى  يقول  مثلا  حضاري،  صرح  أي 
لعباده  تعالى  سبحانه  الخالق  يسمح  القيامة  يوم  ففي  )النحل/111(   نَّفْسِهَا{  عَن 
بالدفاع عن أنفسهم في حضرته التي تمثل العدالة المطلقة، إذ لا يتصور إنسان موحد 
بان الله عز وجل يظلم عبيده أو يصدر عليهم أحكام غير عادلة، فليس في يوم القيامة 
سوى العدالة المطلقة والتي لا تحتاج لأي دفاع أو احتجاج أو رد، ورغم ذلك فان 
للإنسان  يسمح  لا  بينما  أنفسهم،  عن  يدافعوا  بان  لعباده  يسمح  وتعالى  سبحانه  الله 



402

الثالث بأي فرصة للدفاع عن نفسه، وتصدر بحقه أحكام  العالم  في الكثير من دول 
فورية بلا محاكمة أو بعد محاكمة صورية! وعلاوة على  ذلك فان الخالق سبحانه وتعالى 
يشهد على الإنسان أعضاءه البدنية لتكون عدالته عز وجل مطلقة وكاملة من دون أي 
كَانُوا  بمَِا  وَأَرْجُلُهُمْ  ِيهِمْ  وَأَيْد أَلْسِنَتُهُمْ  عَلَيْهِمْ  تَشْهَدُ  }يَوْمَ  لبس أو اشتباه، قال تعالى: 
مِدُّ هَـؤُلاء وَهَـؤُلاء مِنْ عَطَاء رَبِّكَ  يَعْمَلُونَ{ )النور /  24(   ويقول تعالى : }كُلّاً نُّ
بعض  إن  وتعالى رغم  فالله سبحانه  )الإسراء/20(   ظُورًا{  ْ مَح رَبِّكَ  عَطَاء  كَانَ  وَمَا 
انه عز وجل يمنحهم حقهم  بربوبيته وإلوهيته إلا  به  ولا يقرون  عباده  لا يؤمنون 
كاملا في الحياة الدنيا، ولا يحرمهم رزقهم ونتائج عملهم بأسباب السعادة والرخاء، 
رغم ما هم عليه من وثنية وظلال، كما كان من شان أتباع الحضارات الوثنية قبل نزول 
الأديان السماوية، الذين عملوا بالسنن والنواميس، فما كان من الله سبحانه وتعالى إلا 
أن رزقهم وعلمهم من علمه اللامتناهي، رغم إنهم لا يعبدونه بل يعبدون الأوثان، 
فالخالق عز وجل رئف بهم ورحمهم ولم يمنعهم عطائه، رغم بعدهم عنه وعبادتهم 

لأصنام والهة لا تضر ولا تنفع. 
عند  موجودة  جاهليتهم  أيام  منذ  العرب  بها  يفتخر  التي  القيم  كافة  إن  2ـ 
غيرهم أيضا، ولكن بصور أخرى وبأشكال مختلفة، فعلى سبيل المثال )العفة( وهي 
عدم ممارسة الجنس قبل الزواج، سواء للرجل أو المرأة، هذه القيمة المطلقة  في العالمين 
الديانة  في  الزنا  حرمة  على  فعلاوة  الغربيين،  عند  أيضا  موجودة  والإسلامي  العربي 
المسيحية  ثمة تيار اجتماعي متدين في الغرب يرفض ممارسة الجنس قبل الزواج وفي 
وفي  العفة،  بخاتم  يعرف  خاتم  معتنقوه  ويرتدي  مطلقا،  الزواج  مؤسسة  إطار  غير 
في  إلا  الجنس  ممارسة  بعدم  الشعب  أبناء  الحكومة  شجعت  الأفريقية  الدول  إحدى 

إطار الزواج فقط.
المتدينات  والفتيات  الكنيسة  فنساء  الغرب،  في  موجودة  قيمة  أيضا  والحشمة 
يرتدين ملابس فضفاضة، وقد شرعت بعض الولايات الأمريكية قوانين تحظر ارتياد 



403صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

المؤسسات الحكومية بملابس متبرجة، والزواج وان كان يجرى في المحاكم والدوائر 
وفقا  الكنيسة  في  قرانهم  عقد  يجرون  الغربيين  من  العظمى  الغالبية  إن  إلا  الحكومية 
للتعاليم والقوانين المسيحية، وتؤمن معظم شعوب العالم بوجود كائنات أخرى عاقلة 
غير الإنسان كالملائكة والجن والشياطين، وعالم البرزخ والحياة بعد الموت والثواب 
والعقاب والجنة والنار ويوم القيامة، والزكاة والخمس  والصدقات تعاليم دينية أصيلة 
في الغرب والعالم بشكل عام، ولكن تحت مسميات مختلفة، ففي دول الغرب يدفع 
المواطنون  ضرائب دخل إجبارية تذهب لصالح مؤسسات العمل الخيري والخدمة 
العامة، في الولايات المتحدة يعمل 6% من الشعب الأمريكي في الجمعيات الخيرية، 
ونشرت الصحف الأمريكية أخيرا خبر تنحي  رئيس شركة مايكروسوفت العملاقة 
السيد بيل غيتس عن إدارتها وتفرغه للأعمال الخيرية، وهناك ولايات الأمريكية ما 
تزال تمنع الخمور بناء على رغبة أكثرية السكان، وينقل عن رئس الوزراء الإسرائيلي 
اريل شارون بأنه عندما استشهد  الشيخ احمد ياسين )( سجد لله شكرا!! وقد قال 
ذات مرة في مقابلة انه كان يصلي عندما ورده خبر عملية انتحارية )فدائية( في إحدى 

مدن إسرائيل !
ولا تخلو مدينة من مدن العالم من معبد أو كنيسة أو مسجد يعبد فيها الله، أو ما 

يعتقد بأنه الإله الواحد المطلق.
والصيام  الصلاة  على  حثا  واليهودية  كالمسيحية  الأخرى  الأديان  تعاليم  وفي 
الإنسانية  القيم  في  والشعوب  الأمم  كافة  تشترك  وكذلك  والصدقات،���  والحج 
بصور  ويطبقها  بها  ويعمل  يفسرها  منها  كل  ولكن  والمساواة،  والحرية  كالعدالة 

مختلفة.��� 
شريعتهم  فان  القدم،  منذ  للمسلمين  عداء  الأكثر  يعتبرون  الذين  اليهود  أما 

��� في الإنجيل نص يقول ما معناه »إن المسيحي الجيد هو من يهب عشر ماله  للمسيح«.
��� بيد إن  المطلوب في امة العرب إن يضعوا نمطا استيعابيا لكافة أنماط تطبيق القيم الإنسانية 

حتى يتمكنوا من تشييد صرح حضاري متين وراسخ.



404

تعد الأقرب للشريعة الإسلامية في كثير من تفاصيلها من أية شريعة أخرى، سماوية 
كانت أو أرضية،  فهناك الكثير من التعاليم المشتركة مثل تحريم الخمور وجواز تعدد 
الزوجات والحجاب واللحم الحلال، وجميعها من المسائل الفقهية التي يدور حولها 
المذهبين  بين  خاصة  المختلفة،  اليهودية  المذاهب  بين  فقهي  ونزاع  جدل  دائم  بشكل 
الرئيسيين »السفارديمية« و»الأشكنازية«، ومن طرافة الأمر ما قاله بعض الباحثين بان 
القارئ عندما يطلع على تفاصيل بعض الأحكام الفقهية اليهودية المختلف عليها يظن 
بأنه يتصفح كتابا فقهيا إسلاميا!! ففي موضوع الحجاب أو غطاء المرأة لرأسها، يحتدم 
الجدل بين المدارس الفقهية اليهودية، فالمذهب السائد بين السفارديم يستند  على فتوى 
للحاخام يوسف حرّم فيها على النساء اليهوديات ارتداء الباروكات، وطالبهن بوضع 
غطاء للرأس وفقا للقاعدة الأصولية اليهودية الواردة في الأسفار القديمة المعتمدة في 
المذهب والتي تنص على إن »شعر المرأة عورة« وهذا ما تطبقه النساء السفارديات، أما 

النساء الأشكنازيات فلا يضعن غطاء للرأس ويرتدين الباروكة.
وكما يرفض بعض العرب والمسلمين مسعى التقريب بين المذاهب، فان بعض 
اليهود يرفضون كذلك فكرة التقريب بين المذاهب اليهودية، وكما يحرم بعض علماء 
المدارس الفقهية الإسلامية الصلاة خلف إمام من مذهب عقائدي مختلف، يحرم بعض 
اليهود صلاة السفارد مثلا خلف إمام من الأشكناز والعكس، وقد جرت محاولات 

يهودية عديدة لتوحيد صيغ الصلوات إلا إنها جوبهت بالرفض التام !! 
المذاهب  أتباع  بين  الزواج  يحرم  من  المسلمين  الفقهاء  بعض  يوجد  وكما 
الإسلامية، فهناك أيضا من السفارد والأشكناز من يحرم على السفاردي الزواج من 

أشكنازية، والعكس صحيح. 
أمم  فأغلبية  فقط،  بالمسلمين  خاصا  ليس  مبدع  عظيم  خالق  بوجود  والإيمان 
الأرض تؤمن بوجود الله سبحانه وتعالى، بشكل أو بآخر، فمثلا في إحصائية أجريت 
عام 2007م إن 85 % من سكان الولايات المتحدة يؤمنون بالإله كخالق للكون، في 



405صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

نيجيريا  98 %، في أيرلندا أن 87 %، وذكر 19 % من الذين تعرضوا لكوارث أرضية 
مثل زلزال تسونامي الذي قتل 300،000 شخص، بأن هذه الكوارث عززت إيمانهم 

بوجود الله.
وفي مقابل قول الكثير من الباحثين الإسلاميين ورجال الدين بان الديمقراطية 
كبار  أراء  مبادئ الإسلام، ظهرت بعض  تتفق مع  نظاما غير شرعية ولا  أو  ممارسة 
الفقهية  القواعد  مع  يتعارض  لا  نظاما  فيها  وجدوا  الذين  الدين  ورجال  الفقهاء 
آراء  من  السابقة  الصفحات  في  استعرضناه  ما  على  فعلاوة  الإسلامية،  والأصولية 
شمس الدين والنائيني والأفغاني، فان ثمة علماء ومفكرين إسلاميين آخرين يقولون 
القرضاوي:  يوسف  الشيخ  منهم  السياسية،  للإدارة  كنظام  الديمقراطية  بشرعية 
لممثليهم  الناس  واختيار  الانتخابات  على  يقوم  الذي  الديمقراطي  الحكم  نظام  »إن 
وحكامهم هو اقرب الأنظمة إلى نظام الشورى الإسلامي، صحيح إن الانتخابات 
يمكن أن تتعرض للتزوير وان النظام نفسه يمكن أن يفسد، لكنه أفضل بما لا يقاس 
»ويقول  الشمولية  النظم  في  يحدث  كما  الحكام  تاليه  ومن  الواحد  الحزب  نظام  من 
ومن  السنة  أهل  من  الأعظم  الجمهور  قال  الدين(:  )أصول  في  البغدادي  الخطيب 

المعتزلة، ومن الخوارج، أن طريق ثبوت الإمامة هو الاختيار من الأمة«. 
كلهم  المسلمون  عليه  يجمع  الذي  هو  الإمام   : حنبل  ابن  احمد  الإمام  ويقول 

بقول: هذا إمام.
وعن التطابق بين نظام الشورى ونظام البرلمان المعاصر يقول عبد الرحمن عبد 
الراشدية،  السيرة  خلال  من  الإسلامي(:  الحكم  ظل  في  )الشورى  كتابه  في  الخالق 
نرى أن القرارات الهامة، كانت تتخذ بموافقة الأكثرية من أهل الشورى، ويستشهد 
القائلون بإلزامية الشورى بقول )محمد عبده(: ما معنى الشورى، ولماذا أمرنا الله بها، 

إذا كان الحاكم لا يتبعها، أو يلتزم بها؟
بصيغة  عنه  تحدث  وإنما  المفرد،  بصيغة  الأمر(  )ولي  عن  يتحدث  لم  القرآن  إن 



406

التفرد  سبيل  عن  وعدول  الشورية،  وللقيادة  للجماعة،  تزكية  ذلك  وفي  الجميع، 
والانفراد بأمر المسلمين.

واشترط القران الكريم الطاعة لأولياء الأمر ولاختصاصهم بما اختصهم به، 
وأهلًا  لثقتها،  ومصدراً  اختيارها،  موضع  يكونوا  أن  بمعنى  الأمة..  من  يكونوا  أن 
لقيادة حياتها. وفي هذه الدلالات القرآنية تأكيد على وجوب اشتراك الرعية بالشورى 

في اختيار الحاكم، وإلا لما جاز وصفهم بأنهم من هذه الرعية.
)فليس منا مَن هو مفروض بالغلبة والقهر والاستبداد(.

ونضيف فوق هذه الحجج ما يلي :
1 ـ يقول )ابن عباس( : لما نزلت الآية الكريمة ـ وشاورهم في الأمر ـ 
قال النبي : »أما إن الله ورسوله لغنيان عنها، ولكن جعلها الله رحمة لأمتي فمن 

استشار منهم لم يعد رشداً، ومَن تركها لم يعدم غيا«.
ـ  والأصوليون  الفقهاء  يقول  كما  ـ  الأمر  إذا  الشورى  الإسلام  أوجب  ولقد 

للوجوب، ما لم تكن هناك قرينة تصرفه عن الوجوب إلى الندب.. وهنا لا قرينة.
بل إن ربط الرسول بينها وبين )الرشد( في حال تحكيمها، وبينها وبين )الغي( 
الأمر  يكون  أن  أبداً  يعقل  لا  إذ  الواجب،  فوق  هو  ما  إلى  بالأمر  يرقي  إهمالها،  عند 

للندب، فيصير )الغي( مباحاً.
أن  الناس  فتاواه: )ليس لأحد من  تيمية في الجزاء الخامس من  ابن  يقول  ـ   2
الناس ويوجب عليهم إلا ما أوجبه الله ورسوله، فمن أوجب ما لم يوجبه الله  يلزم 
ورسوله، وحرم ما لم يحرمه الله ورسوله، فقد شرع من الدين ما لم يأذن به الله، وهو 

مضاه لما ذمه الله في كتابه من حال المشركين(.
ـ فهل حرم الله أن تختار الأمة حكامها، وأن تنزع منهم ثقتها وبيعتها إذا خانوا 

الأمانة..؟



407صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

برلمان حر  يمثلونها في  نواباً عنها  بالاقتراع الحر  ـ هل حرم الله أن تختار الأمة 
القرار،  اتخاذ  في  فعالة  مشاركة  ويشارك  الحاكم،  تصرفات  ويراقب  حقوقها،  يحمي 

وتحمل المسؤولية..؟
خدمته،  في  تتنافس  سياسية،  مؤسسات  الشعب  في  تنهض  أن  الله  حرم  هل  ـ 
وتسهم في إرباء وعيه السياسي؟ وهل حرم الله المعارضة البرلمانية، والصحافة الحرة، 

والقضاء النزيه؟ هذه هي الشورى، وهذه هي الديمقراطية الملزمة للحاكم.
3 ـ وحتى لو شككنا بإلزام الإسلام للحاكم بالشورى، فإن الإمام الطوخي 

الحنبلي يقول: )إذا تعارض النص مع المصلحة قدمت المصلحة على النص(.
قيل له: هذا إفتيات على النص..!

قال: )بل هو تحقيق وتنفيذ للنص.. لأن إقامة المصالح العامة للناس، من أهم 
أغراض الشريعة والنص(.

أغراض  من  وهو  للناس..  العامة  للمصالح  إقامة  بالشورى  الحاكم  إلزام  إن 
الشريعة.

ومصطفى  شلتوت  محمد  الشيخ  أمثال  الإسلاميون  الاصلاحيون  رأى  وقد 
السباعي وغيرهم إن مسالة أهل الذمة جرى تجاوزها منذ منتصف القرن التاسع عشر 
من خلال التنظيمات العثمانية، وان الناس اليوم في مختلف الدول الإسلامية متساوون 

في الحقوق والواجبات أمام القانون، ولا تمييز للمسلم على غير المسلم.
وعلاوة على إن كثير من الأحكام الفقهية مختلف عليها من قبل الفقهاء أنفسهم، 
فقد ظهرت بعض من الاجتهادات المناقضة لما هو بديهي من أحكام الفقه الإسلامي 
بشقيه الشيعي والسني،  وكان اغلبها عبارة  عن آراء فقهية متوافقة مع النظم الحقوقية 
التشريع في  المعاصرة، والتي تشكل من وجهة نظرنا أساسا يمكن الاستناد عليه في 
بعض البلاد العربية والإسلامية، في ظل النظام الديني المركزي الجديد والنظام الحقوقي 
المنبثق عنه، فمثلا كان الرأي السائد عند التيارات الدينية انه يحق للرجل الزواج على 



408

زوجته ما يشاء إلى 3 زوجات من دون قيود، وكان الكتاب الدينيون يسفهون القيود 
القانونية التي وضعتها بعض الدول العربية على زواج الرجل بزوجة ثانية، ويعتبرونها 
معادية للإسلام، إلا إن الشيخ يوسف ألصانعي، وهو مرجع ديني إيراني أفتى أخيرا 
بضرورة الحصول على إذن الزوجة السابقة للارتباط بأخرى، ويعتقد بكراهة الزواج 
يقول  من  أيضا  ويخالف  الرجل،  لدية  مساوية  المرأة  دية  أن  كذلك  ويرى  المتعدد، 
بأنه لا دليل قرآنيا على انحصار الطلاق بيد  بنقصان دية الذمي عن المسلم، ويعتقد 

الرجل، وقد دعا البرلمان الإيراني إلى سن تشريعات ترتكز على هذه الفتاوى.
وظهرت اجتهادات كثيرة  تقول بمساواة الدية بين الرجل والمرأة وبجواز تولي 

المرأة  المناصب العامة، بما فيها قيادة الأمة والقضاء.���
كما شمل الاجتهاد بعض اشد الأحكام الشرعية الإسلامية حساسية كحدي 
الزناة والسرقة، فقد وجدت رأيا لأحد فقهاء الامامية يقول بان قطع يد السارق لم 
يرد في القران الكريم وإنما المقصود بكلمة »قطع« وضع قيد على اليد وليس قطعها كما 
يفهم من الآية، يقول آية الله محمد جواد الموسوي الغروي : »المراد بقطع الأيدي قطع 
الناس كيفما كانت السرقة... فاوجب الله عز وجل قطع أيديهم  أيدي سراق أموال 
في  سواء  أيديهم  قطع  معنى  وهذا  منهم..  والمنهوب  المغصوب  واخذ  عزلهم  بمعنى 
الرجال أو النساء، وعزلهم وتعزيرهم  واخذ المال منهم  نكال عليهم، إذ لا يستطيعون 
المال يوجبان كبتهم وقطع تصرفهم  العزل واخذ  ينالوا أغراضهم.. وهذا  حينئذ أن 
وسلب قدرتهم وإذهاب غرضهم.. وهذا ما اخترناه من التفسير«، وينقل عن المرجع 
الديني السيد محمد حسين فضل الله انه يجوز سماع الغناء والطرب الخالي من الموسيقى 
الصاخبة والكلام الذي لا يدعو إلى الفاحشة ومدح الحكام الظلمة، كما للشيخ محمد 
ثيب،  أو  بكر  كانت  لنفسها، سواء  المرأة   تزويج  رأي مشهور في جواز  مغنية  جواد 
طاهرين  الإنسان  بني  وجميع  المسلم  غير  بان  يفتي  الشيرازي  مكارم  ناصر  والشيخ 

���	ينقل عن المرجع الشيعي المرحوم عبد المحسن الحكيم انه كان يرى جواز تقليد المرأة في 
الفتوى، في رأي شاذة عن الحكم الفقهي المشهور بعدم جواز تقليد المرأة.



409صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

كالمسلمين.���
العين  فعلى  القران  في  جاء  ما  أما  قوله«  عبده  محمد  الشيخ  الإمام  عن  وينقل 
والرأس، وأما ما جاء في الحديث فعلى العين والرأس، وأما ما قاله الأئمة فهم رجال 
يتقيد بظواهر  أيضا، وكان راية أن لا  ونحن رجال« والمعروف أن عبده كان قاضيا 
تجميد  تعني  القانونية  القاعدة  بظواهر  الالتزام  لان  العدالة،  يتحرى  وإنما  القانون، 
القانونية دليلا إرشاديا لتحري  القاعدة   بينما تعتبر  العدالة في نطاق  ضيق ومحدود، 
العدالة لا حصرا بها، وقد شكا بعض الناس الإمام إلى المستر »سكوت«، ممثل بريطانيا 
في مصر، لأنه خالف نص القانون في بعض القضايا، فلما سأله المستر »سكوت« عن 

حقيقة الأمر، أجابه الإمام بسؤال..
لأجل  وضع  القانون  أن  أم  القانون؟،  لأجل  وضع  العدل  هل  الإمام:  قال 

العدل؟ 
قال المستر »سكوت«: لا. بل القانون وضع لأجل العدل. 

صحة  وأكد  بها  فاقتنع  »سكوت«  للمستر  القضايا  أحكام  الإمام  فشرح 
اجتهاده. 

إذ  المضمار،  بآراء جريئة في هذا  الترابي  الدكتور حسن  المعروف  المفكر الإسلامي  ���	ويبرز  
يرى  مشروعية  تولي المرأة الحكم في الدولة الإسلامية، ويجيز لها تزويج نفسها بكرا أو ثيبا، 
وكذلك زواجها من غير المسلم، ولا يرى في الحجاب ذلك الساتر الذي يغطيها بالكامل، 
بل انه ذلك الحجاب الذي يستر صدرها وجزء من محاسنها، ولها أن تؤم الرجال في الصلاة، 
وان شهادة المرأة مساوية لشهادة الرجل مطلقا، ويدعو إلى حكم ديمقراطي انتخابي تعاقدي 
تعاقبي ولا يمانع من تولي المسيحي أو اليهودي شئون البلاد والعباد ما دام منتخبا من قبل 
الشعب، ويظهر في الأفق أيضا المفكر الإسلامي جمال ألبنا الذي يوافق الترابي في معظم 
فتاواه ويضيف عليها أن الحجاب هو التعفف، وانه بذلك ليس مقتصرا على النساء دون 
الرجال، وله موقفا مشهود من فريضة الزكاة، حيث يدعو إلى  إخراجها وفقا للمعطيات 
الاقتصادية المعاصرة، وعدم  العمل بالموارد والنسب التي ذكرها الأقدمون، بيد إننا  نعيد 
الكتاب والباحثين لا يمكن نسبها في نهاية الأمر لأي مدرسة فقهية  آراء  التأكيد على إن 

معتبرة.



410

مع  النص  تعارض  »إذا   : قوله  الحنبلي  الطوخي  الغني  عبد  الإمام  عن  وينقل 
حت المصلحة على النص«. المصلحة رُجِّ

وعندما سال: كيف يهمل النص، وترجح عليه المصلحة؟ 
أجاب : 

»لم يردْ نصٌ يعارض المصلحة، وما جاء نص إلا لخدمة المصلحة«.
وتبرز أيضا تجربة الشيخ محمد مجتهد شبستري، الذي يتبنى آراء حقوقية جريئة، 
الإنسان  بحقوق  يتعلّق  فيما  خاصة  الفقهاء،  بين  السائد  النمط  مع  متعارضة  تعتبر 
نظرية  ما يطلق عليه  التخّيل عن  الشخصية والعامة، فمنها قوله بضرورة  والحريات 
الإنسانية  التعايش مع الإنجازات  انطلاقا من ضرورة  حقوق الإنسان في الإسلام، 
في العالم، كما أنه يقول بأن تجارب السلف في حقوق الإنسان لا يمكن اتخاذها قدوة 
في تطبيق القضايا الحقوقية، لأن تصرفاتهم كانت مرتبطة بظرفها التاريخي الذي قد لا 
يتطابق مع ظرفنا المعاصر، وإنما يمكن فقط  اتخاذهم قدوة وأساسا ً للنظرية المعاصرة 
الحقوق  بأن  يعتقد  الذي  الطبيعي  الاتجاه  رفض  إلى  شبستري  ويميل  الحقوق،  في 
والقوانين لا بد أن تتناغم مع متطلبات التكوين والطبيعة، وهي المقولة التي سادت 
للمرأة  الحقوقي  النظام  وضع  عليها  وبناء  الماضية،  العقود  خلال  الإسلامي  الفكر 
كبيرا  تفاوتا  واحدث  السائد،  العالمي  الحقوقي  النظام  مع  لاحقا  تعارض  والذي 
حقوقيا وإنسانيا ما بين المرأة المسلمة ونظيراتها من الأمم الأخرى، لا سيما في الغرب، 
ولهذا يدعو شبستري إلى عدم قراءة موضوع المرأة من زاوية الحقّ الطبيعي، وإنما من 
زاوية متطلّبات الحياة وأوضاعها ومستجداتها التي تسير دوماً في ظل صيرورة وحراك 

مستمرّ دءوب. 
3ـ إن دور الدين عند العرب لا يختلف كثيرا عن دوره عند غيرهم من الأمم 
والشعوب، فللدين حضور ووجود حقيقي في كثير من بلدان العالم، وتتشابه الكثير 
َِّه  عَلْ مَعَ الل ْ من التعاليم الدينية بين الإسلام وغيره، من ذلك ما جاء في القرآن: }لا تَج



411صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

ذُولًا{ )الإسراء/17( ويعادل ما جاء في التوراة »أنا الرب  ْ اً آخَرَ فَتَقْعُدَ مَذْمُوماً مَخ إلَِه
إلهك، لا تعبد ربّاً آخراً إلى جانبي. يجب أن لا تصنع صورة لربّك«. 

ذِينَ آمَنُوا إذَِا نُودِي  ا الَّ َ التوراة »قدّس يوم الرب/ يوم السبت« القرآن: }يَا أَيُّه 	ـ
{ )الجمعة/ 9(. مُعَةِ فَاسْعَوْا إلَِى ذِكْرِ اللَّه ُ ةِ مِن يَوْمِ الْج لَا للِصَّ

إياها«  الله  وهبك  التي  الأرض  في  عمرك  فيطول  وأمّك  أباك  »أكرم  التوراة  	ـ
ََر  الْكِب عِندَكَ  يَبْلُغَنَّ  ا  إمَِّ إحِْسَانًا  وَباِلْوَالدَِيْنِ  اهُ  إيَِّ إلاَِّ  تَعْبُدُواْ  ألاََّ  كَ  رَبُّ }وَقَضَى  القرآن: 
{ )الإسراء 23(. مَا قَوْلًا كَرِيمًا ُ ا وَقُل لَّه َُم َلاَ تَنْهَرْه مَآ أُفٍّ و ُ ا فَلَا تَقُل لَّه َُم ا أَوْ كِلَاه َُم أَحَدُه

فْسَ  النَّ تَقْتُلُواْ  َلاَ  }و الكريم:  القرآن  أحد«،  على  تجني  تقتل/لا  »لا  التوراة:  	ـ
{ )الأنعام /51(. قِّ ُ إلاَِّ باَِلح مَ اللّه تيِ حَرَّ الَّ

وما جاء في التوراة والإنجيل والقرآن تحول بشكل أو بآخر إلى منظومة أخلاقية 
وقيمية إنسانية عالمية، تطبقها الشعوب وفقا لقيمها وأعرافها، كل ما في الأمر إن الدين 
عند العرب يحتوي على تشريعات ذات صبغة عمومية كبعض الأحكام العبادية التي 
تؤدى بشكل جماعي كالصلاة والحج والزكاة، وبعض القوانين والتعاليم العملية التي 

يجب الاخذ بها في المنظومة التشريعية والحقوقية والقضائية.
ومثلما تستند قوانين الأحوال الشخصية في بعض الدول العربية على الشريعة 
وإسرائيل  الفاتيكان  في  الشخصية  الأحوال  قوانين  فان  الأول،  المقام  في  الإسلامية 
في  المتطرفون  يرفض  ومثلما  واليهودية،  المسيحية  الديانتين  على  أساسا  تستند  مثلا 
الدولة العبرية الانسحاب من القدس الشرقية والضفة الغربية لأسباب دينية صرفة، 
الضفة والقطاع والقدس  إنشاء دولة فلسطينية في  العرب يرفضون  فان الإسلاميين 
الشرقية، ويطالبون بإزالة إسرائيل من الوجود وقيام دولة فلسطينية على كامل التراب 
الفلسطيني، وكما إن القمار محرم في الشريعة الإسلامية فانه كذلك محرم في اليهودية، 
القوانين  القمار بأي شكل، في تطابق مع  افتتاح صالات  القوانين في إسرائيل  وتحظر 

السارية في الكثير من الدول العربية.   



412

بيد إن ما يعاني منه العرب هو عدم قدرتهم على تدوير التراث الديني وجعله 
متوافقا مع منتجات العصر، أما الآخرين فقد تمكنوا من تدوير تراثهم الديني وتحديث 
أمام  عائقا  بذلك  يعد  ولم  التنمية،  من  تسخيره في  بذلك  التطبيقية، وتمكنوا  لائحته 

عمليات البناء والأعمار.
4ـ لقد تخلص الغرب مبكرا من عقدة الخوف من تراث الآخرين ونقد الذات من 
الجذور، فانفتح بثقة وعقلانية على كافة الأمم دون استثناء، وفي مقدمتها الأمة العربية 
والشرق الإسلامي بشكل عام، فنشا نتيجة ذلك تيار فكري أطلق عليه »المستشرقون« 
وهو تيار فكري بحثي يهدف إلى دراسة الشرق الإسلامي والعربي من جميع النواحي، 
ولا شك إن هذا التيار قد رفد الحضارة الغربية بالكثير من النظم والقوانين والتعاليم 
والعلوم والمعارف التي وظفت بمهارة في بناء صرح الحضارة الأوربية المعاصرة، وعلى 
الغرب من مختلف  ينشئوا حركة علمية مشابهة، تهدف إلى دراسة  العرب كذلك أن 
الجوانب وعلى كافة الأصعدة والميادين، ويوظفوا ما يناسبهم من الحضارة الغربية في 

بناء صرحهم الحضاري العربي. 
الحضاري  صرحهم  كيان  في  قويمة  ولبنات  أسس  وضع  إلى  العرب  يحتاج  5ـ 
المرتقب، ومن أهمها بعد تأسيس النظم المركزية هو وضع اللبنة الأساسية للهوية، ولا 
شك إن هوية العالم العربي هي الانتماء للعروبة كقومية ولغة وتاريخ وكيان ووجود، 
والإسلام كدين سماوي كريم، تدين به الغالبية الساحقة من  الشعوب العربية، وبالتالي 
والوجودي  والديني  والتاريخي  القومي  الانتماء  مستوى  على  يتوحدون  العرب  فان 
الجامع، ومن خلال الانتماء الوطني والقومي والديني تصبح كافة الانتماءات فرعية في 
ظل الهوية العربية المركزية، ومن اجل تعزيز قيم التعدد والتنوع في ظل الهوية الجامعة 
التي يمكن أن يتفق أبناء الدولة الوطنية على كافة عناصرها أو بعضها )كالدول التي 
تعيش فيها أقليات أو أكثرية مسيحية، كما في مصر ولبنان والسودان مثلا( فانه لا بد من 
وضع قوانين صارمة تهدف إلى منع  بروز أي هوية فرعية على حساب الهوية المركزية. 



413صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

6ـ إن العرب مؤهلون للنهضة، ويجب أن يكونوا من الأمم الناهضة والمتطورة، 
فدينهم آخر ديانة سماوية منزلة، ومن أرضهم انبثقت كافة الأديان التوحيدية وعاش 
معظم الأنبياء والمصلحين والروحانيين، وتضم الحواضر العربية كافة الأماكن الدينية 
المقدسة لدى أكثر من ملياري مسلم ومسيحي ويهودي على وجه الأرض، كما قامت 
على أرضهم الحضارات العظيمة التي شيدتها البشرية،  ويزخر تاريخ الوطن العربي 
ورفدتها  البشرية  مسيرة  غيرت  التي  الخطيرة  والوقائع  العظيمة  التاريخية  بالأحداث 
بالعلوم والحكمة، كما أنجب الشرق العربي آلاف الشخصيات التي ساهمت في تنمية 
النفط  من  ضخمة  ثروات  العربي  العالم  أراضي  وتضم  كما  وتطوره،  البشري  الكيان 
والغاز والمعادن والمياه والأراضي الزراعية الخصبة، ويمتلك العرب طاقات وكفاءات 
بشرية كبيرة، وكافة هذه العوامل ستمكنهم من ممارسة دور أساسي في الحياة الإنسانية 

بمختلف مرافقها.���
الديني، حتى  نظامهم  تجديد  عليه هو  يعكفوا  إن  العرب  ما يجب على  إن  بيد 
الدين  نعم  بناء صرحهم  الحضاري،  منه في  الدين والاستفادة  يتمكنوا من توظيف 

���	على الساسة والمفكرين العرب أن يكونوا واقعيين في مجالات كثيرة، منها الوحدة العربية 
اجل  من  الجهد  بذل  يمكن  لذلك  المنظور،  المدى  على  تحقيقها  يستحيل  والتي  المركزية 
تتابع  ولعل  مشتركة،  عربية  سوق  لإنشاء  كالسعي  وفائدة،  واقعية  أكثر  أهداف  انجاز  
وتجربة  الفيدرالي،  الاتحاد  مرحلة  بلوغ  إلى  سيؤدي  السياسي  والنضج  المشتركة  المشاريع 
دولة الإمارات ماثلة للعيان في مدى قدرة العرب على تأسيس دولة فيدرالية ناجحة، كما 
إن منظومة الاتحاد بين الدول قد تغيرت كثيرا عما كانت سابقا، فليس من الضروري أن 
تكون الوحدة بين كيانات سياسية معينة اندماجية ومركزية، بل إن أكثر تجارب الوحدة بين 
الدول والشعوب نجاحا كانت تجارب الحكم الفيدرالي، كألمانيا والولايات المتحدة، لذلك 
على العرب أن يؤسسوا منظومة تعاون عربي مشترك قد تقودهم في يوم ما إلى اتحاد شبه 

فيدرالي على غرار الاتحاد الأوربي على الأقل.  
العلمي بكافة  العربية أن تخصص نسب معتبرة من ميزانياتها للبحث  الدول  كما ويتحتم على 
نظم  لدراسة  برامج علمية  الغير حكومية، وتخصيص  البحثية  المؤسسات  فروعه، ودعم 
لتنمية  برامج مكثفة  العربية، وتمويل  المتطورة ومدى إمكانية تطبيقها في الحواضر  الدول 

الإنسان العربي وتطويره. 



414

منقسم ومتعدد، ولكنه يحتوي على أساسيات وثوابت متفق عليها بين مختلف المذاهب 
والاتجاهات، بما يشكل قاعدة جيدة للانطلاق منها في عمليات التحديث والتجديد، 
وليس المقصود بالتجديد الديني بطبيعة الحال هو تجديد الدين في أصله وواقعه، فالدين 
لا يتغير إذا ما كان منزلا من السماء حقا، ولكن الذي يتغير هو فهم المجتمع للدين، 
الحياة  جوانب  مع  ومنسجما  الواقع،  مع  متناغما  الفهم  هذا  جعل  على  قدرته  ومدى 
والاختلافات  الخلافات  يتجاوز  بحيث  عام،  بشكل  التنمية  في  ومساهما  الأخرى، 
المذهبية والفقهية ويحتويها، من خلال تأسيس نظام ديني سلطوي محوري، وهذا ما لا 
يمكن أن يحدث إلا بالاتفاق على المبادئ الأساسية، الفقهية والعقائدية والمفاهيمية، 
وجعلها جزء من منظومة الحكم والإدارة المركزية في البيئة العربية، ومن الضروري أن 
تتاح الفرصة الكاملة لتطوير آليات دراسة الدين وفهمه بعمق، من خلال مساحات 
الحرية الواسعة النطاق، التي ستمكن تيارات التجديد الدينية من أداء عملها وتحقيق 
أهدافها، ومن الطبيعي أن تبقى حالة ما من الصراع  والتنافس الايجابي والسلبي بين 
يحتويها  الذي  القانون،  نطاق  في  كانت  ما  إذا  طبيعية  حالة  إنها  إلا  الدينية،  التيارات 
ستختار  الدينية  التيارات  هذه  بين  ومن  الأعمار،  حركة  أمام  عائقا  تشكل  لا  بحيث 
الأمة من يمثلها في المؤسسات التشريعية والتنفيذية ومختلف الدوائر التابعة للأنظمة 
المركزية، بحيث تساهم أطروحاتها في التغيير والتجديد والتحديث ودفع مسار التنوير 

والتنمية والأعمار في مختلف المجالات.���
7ـ إن ضمان الحريات وفي مقدمتها الحريات الشخصية والاجتماعية والسياسية 
الجماهيرية  والاتجاهات  والتيارات  للأفراد  الفرصة  وإتاحة  والدينية،  والاقتصادية 
لممارسة أنماطها المتعددة والمتنوعة من أهم مقدمات وشروط النهضة، وذلك لاستثمار 

���	ذلك إن حكم الله اليقيني أمر يستحيل الوصول إليه، ومهما اجتهد  فقهاء الأمة وعلمائها 
في استنباط الأحكام الشرعية وفقا لمدارسهم الفقهية، فأنهم لن يصلوا إلى اليقين المطلق، 
نطاق  في  والجماعية  الفردية  المسارات  على  تطبيقها  يمكن  الاجتهاد  هذا  مخرجات  ولكن 
محدد، ومن الممكن تحولها إلى منظومة تشريعية وقانونية  من خلال المؤسسات التشريعية 

الجامعة لكافة مكونات الأمة، وبذلك يمكن الاستفادة من الدين في التشريع والتنمية.



415صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

الطاقات البشرية في عمليات التنمية المختلفة، وسيادة قيم التعاون والإخاء والانتماء 
كُمُ بَيْنَكُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ  ْ ُ يَح الوطني ما بين مختلف مكونات الدولة العربية، قال تعالى: }اللَّه
تَلِفُونَ{ )الحج/69(  فالاختلاف والخلاف، سواء في أحكام الشرع، أو  ْ فِيمَا كُنتُمْ فِيهِ تَخ
في الأنماط الاجتماعية، أو في القضايا السياسية أو الاقتصادية أو غيرها من المسائل التي 
تنشى عنها تيارات واتجاهات متباينة، سيظل ويستمر إلى الأبد، وانه لا حقيقة دينية 
أو سياسية أو اجتماعية مطلقة يمكن التعويل عليها إلا فيما نذر،  وحقيقة عدم اتضاح 
الحقيقة يمكن جعلها مرتكزا أساسيا في البيئة العربية، لتقوم على قواعد ومرتكزات 
من العقلانية والشك والنقد والتجربة والبرهان، والبحث المستمر عن المجهول، بما 

يحقق معدلات تطور عالية في ظل مستويات رفيعة من الحداثة والتمدن.
إن وضع معايير قائمة على النسبية الزمنية والمكانية والتطبيقية ومبنية على الأثر 
والنتيجة هو ما يمكن اعتماده من بين العديد من الأفكار والآراء المرشحة لاتخاذها 
قابلة  يقينية،  لا  تجريبية  أسس  على  مبنية  سيجعلها  ما  وتشريعات،  وأنظمة  قوانين 
التعليق أو الإلغاء والاستبدال، بما يحقق وجود منظومة قانونية متطورة  أو  للتعديل 

بكل المقاييس.  
من ناحية أخرى نعتقد بأنه لتحقيق ذلك لا بد إن تستزرع في المنظومة الثقافية 
العقل  يتم تحرير  الدوغماثية، حتى  للنزعة  المناوئة  البحثية الموضوعية  المناهج  العربية 

العربي من المفاهيم والقيم التولتارية والحديدة ومناهج التفكير الميتلوجية.
مسيرة  مدى  على  الدين  وكان  المدنيات،  وشيدت  الحضارات  بنيت  بالعقل 
أنظمة  ضمن  من  ونظاما  البيئة  من  وجزء  وموجها  وهاديا  ضابطا  البشري  التاريخ 
أخرى، وهو كغيره من الأنظمة يحتاج دوما إلى تحديث وتجديد وتطوير ليكون قادرا 

على أداء دوره المناط به بكل كفاءة واقتدار.
ونعتقد إن على المفكر العربي أن يكسر كافة المحظورات، وان يفكر في اللامفكر 
فيه، ويحطم جدار المحرمات الفكرية، حتى يتمكن من إدراك الواقع المحيط به ويستنبط 



416

من مختلف منابع الفكر والثقافة، بما يساهم في بناء الصرح الحضاري العربي العربية.
بالحرية والعقلانية، بالدين والحداثة،  يمكن حفظ تماسك المجتمعات العربية 
الذي  الكبير  البيت  الوطن هو  وانتماءاتها واتجاهاتها، حيث يصبح  تياراتها  بمختلف 
العربي  للعمل  قاعدة  الواحدة  للأمة  الانتماء  ويتخذ  الشعب،  مكونات  كافة  يحتضن 
المشترك المبني على ثوابت ومرتكزات ومعطيات قويمة ورصينة تتجاوز كافة عوامل 
نتاج  العربي كأمة ودول وطنية من الاستفادة من  الفرقة والتشرذم، ويتمكن الوطن 
أن  العربية  لشعوبنا  يتأتى  ولن  والمعارف،  العلوم  مختلف  في  الهائل  الإنساني  الفكر 
تتبوأ مكانتها الطبيعية إلا بتجديد  أنظمتها المركزية وتجسيد القيم الإنسانية في بيئتها 
بشكل شامل ومطلق، لتصبح كافة الممارسات والنظم والتشريعات والقوانين وسائل 
وليست غايات في حد ذاتها، حينها فقط سنكون كعرب قد عملنا بالسن والنواميس 
تشييد  من  سنتمكن  وحينئذ  كبشر،  لحياتنا  وتعالى  سبحانه  الخالق  وضعها  التي 
حضارتنا العربية الجديدة، في حقبة تاريخه ووجودية تعتبر دون شك من أكثر الحقب 
رقيا وتقدما وازدهارا في تاريخ البشرية، إلا إنها تظل محدودة  أمام علم الله سبحانه 
وتعالى، وطموحات الإنسان التي لا تعرف الحدود، فكلما نهل المخلوق البشري من 
واتسعت  طموحاته  وزادت  المجهول  باكتشاف  شغفه  زاد  محدود  الغير  خالقه  علم 
آفاقه، والعرب قادرين على أن يساهموا في تحقيق آمال وطموحات الجنس  البشري 

ويجسدوا  بصمتهم على جبين الزمن إلى الأبد.  
   



417صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

الم�صادر والمراجع

1ـ القرن الكريم.
2ـ الإنجيل.

3ـ التوراة.
4ـ  الإسلام المعاصر والديمقراطية.. عبد الجبار الرفاعي.

5ـ مصادر المعرفة الدينية.. آية الله محمد جواد الموسوي الغروي.
6ـ ولاية الفقيه والديمقراطية... د. مسعود اسدالله.

7ـ الفكر الإسلامي الحديث وصلته بالاستعمار... د. محمد البهي.
8ـ المشروع الحضاري الإسلامي في حوار مع السيد محمد حسين فضل الله... 

محمد عبد الجبار.
9ـ دين ضد الدين... د. علي شريعتي.

10ـ الدين والدولة وتطبيق الشريعة.. د. محمد عابد الجابري.
11ـ في الاجتماع السياسي الإسلامي... الشيخ محمد مهدي شمس الدين.

12ـ علم الاجتماع ومدارسه.. د. مصطفى الخشاب.
13ـ تاريخ الخلفاء.. الإمام الحافظ جلال الدين السيوطي. 



418

14ـ تركيا المتغيرة تبحث عن ثوب جديد.. هاينتس كرامر. 
15ـ مبادئ علم السياسة.. مجموعة من أساتذة الجامعات السعودية.

16ـ الأنظمة السياسية المعاصرة... د. يحيى الجمل.
17ـ تاريخ التشريع الإسلامي.. د. عبد الهادي ألفضلي.

18ـ التعددية والحرية في الإسلام.. الشيخ حسن الصفار.
19ـ  قاموس المصطلحات السياسية والدستورية والدولية.. د. احمد سعيفان.

20ـ القانون الدستوري والأنظمة السياسية.. د. احمد السرحال.
21ـ التقليد في الشريعة الإسلامية.. عزالدين بحر العلوم.

22ـ الردة في الإسلام.. حسن الغريب.
23ـ نحو فقه للمرأة يواكب الحياة.. مهدي مهرزيان.
24ـ صنع المستقبل العربي.. د. محمد عبد العزيز ربيع.

25ـ تحطم الأسطورة... بروس ب. لورانس.
26ـ الأخلاق والسياسة الخارجية.. كان أي. سميت.

27ـ جمهورية أفلاطون.. ترجمة حنا خباز.
28ـ ماذا خسر العالم بانحطاط المسلمين... أبو الحسن الندوي.

29ـ الخاتمية.. محمد صادق الحسيني.
30ـ تاريخ المذاهب الإسلامية.. الإمام احمد أبو زهرة.

31ـ العالم العربي في التاريخ الإسلامي.. د. إسماعيل احمد ياغي.
32ـ التفوق الإيراني وملامح التجربة العربية.. عبد الرحمن صالح المشيقح.

33ـ الأحوال الشخصية.. الإمام محمد ابوزهرة.
34ـ نقد الفكر الديني.. حسن الحسيني.



419صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

35ـ الفكر السياسي عند الاباضية والزيدية.. د.سالم هلال الخروصي.
36ـ العولمة والديمقراطية.. كمال مجيد.

37ـ  الفكر الإسلامي الحديث بين السلفيين والمجددين.. د. محمود إسماعيل.
38ـ ميثاق العولمة.. روبرت جاكسون.

39ـ الفكر الإسلامي مواجهة حضارية.. محمد تقي المدرسي.
40ـ ابن إدريس الحلي.. علي همت بناري.

41ـ التأويل.. احمد البحراني.
42ـ الإنسان ذلك المجهول.. الكسيس كاريل.

43ـ المجتمع المدني والدولة المعاصرة.. احمد شهاب.
44ـ معرفة الإسلام..  د. علي شريعتي.

45ـ فقه الشريعة والحياة.. الشيخ عبد الغني عباس
46ـ  فخ العولمة.. هانس بيترمارتن.

47ـ طبائع الاستبداد ومصارع الاستعباد.. عبد الرحمن الكواكبي.
48ـ عندما يحكم الإسلام... المؤلف 

الشيخ  المعاصرة..  الإسلامية  الحياة  في  وآثارها  وتطورها  نشأتها  العلمانية  49ـ 
سفر بن عبد الرحمن الحوالي.

50ـ تاريخ الحضارات العام.
51ـ  موسوعة الحضارة.

52ـ نقد الفكر الديني.. د. صادق العظم.
53ـ قريش من القبيلة إلى الدولة المركزية.. خليل عبد الكريم.

54ـ فلسفة عصر النهضة... 



420

55ـ قصة التنوير..
56ـ قضايا في نقد العقل الديني..د. محمد أركون.

57ـ الدولة العثمانية.... الشيخ علي محمد الصلابي.
58ـ الحضارة.. د. حسين مؤنس.

59ـ اليهودية بين التطبيق والنظرية.. د.علي خليل.
60ـ الدولة الأموية.. الشيخ علي محمد الصلابي.

61ـ أخبار الدولة العباسية.. تحقيق الدكتور عبد العزيز الدوري.
62ـ تاريخ الحضارات العام..

63ـ تاريخ الشعوب الإسلامية.. كارل برولمان.
64ـ الإيمان بالكتب... الشيخ: محمد بن إبراهيم الحمد.

65ـ الأخلاق المسيحية.. جولرج منزريدي.
66ـ الدول الرخوة..سيرج سور.

67ـ دراسات في تاريخ أوربا في العصور الوسطى.. د. إبراهيم طرخان.
68ـ مصر بين الدولة الاسلامية والدولة العمانية.. خالد محسن.

69ـ نظام الحكم والإدارة في الإسلام.. الشيخ محمد مهدي شمس الدين.
70ـ اقتصادنا.. محمد باقر الصدر.

71ـ صحيح مسلم.
72ـ بحار الأنوار.

73ـ صحيح البخاري.
74ـ الإرهاب والتعصب عبر التاريخ.. المؤلف.

75ـ المسيحيون الأوائل والإمبراطورية الرومانية... إ.س. سفينسسيكايا.



421صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

76ـ تاريخ هيودوت... ترجمة : عبدالاله الملاح.
77ـ الحضارات القديمة.. الجزء الثاني.. ترجمة نسيم واكيم اليازجي.

78ـ تاريخ الفرات القديم..  طه باقر.
79ـ  نحو خلافة ديمقراطية.. احمد الكاتب.

80ـ  موقع »رجال الدين« في حياة الإسرائيليين... د. عبد الله اليحيى.
81ـ موسوعة الفرق والمذاهب الإسلامية.... د. عبد المنعم حنفي.

82ـ سنن الترمذي.
83ـ الموسوعة القرآنية المتخصصة..

84ـ مجموعة فتاوى ابن تيمية.
85ـ وصول الأخيار إلى أصول الأخبار، تحقيق السيد عبد اللطيف الكوهكمري، 

ط قم : 93.
86ـ وسائل الشيعة.. الحر ألعاملي.

87ـ قواعد الحديث...  محي الدين الموسوي الغريفي.
88ـ الخلاف بين العلماء أسبابه وموقفنا منه... الشيخ ابن عثيمين.

89ـ هداية الأبرار... الميرزا الاستبردادي.
90ـ المفصل في تاريخ العرب قبل الإسلام – الجزء السادس.. د. جواد علي 

الدرا�سات والبحوث 
موريس  والعلم«  والإنجيل  والتوراة  الكريم  »القرآن  كتاب   في  قراءة  1ـ 

بوكاي.
2ـ الإيمان بالكتب.. الشيخ محمد بن إبراهيم الحمد.

الهادي  عبد  الدكتور  والديانات  والثقافات  الحضارات  مفاهيم  تحديد  3ـ 



422

بوطالب.
الدكتور حسن  النظام الإسلامي..  الدينية والسياسية في  الأقليات  حقوق  4ـ  

الزين.
5ـ  محاضرات في حقوق الإنسان.. جمع وتأليف صباح كاظم بحر.

بن  الباسط  عبد  الإلوهية..  لتوحيد  تدعوا  والإنجيل  التوراة  في  نصوص  6ـ 
يوسف الغريب.

7ـ قراءة في الدستور العراق.. د. عدنان ألطعمه.
8ـ الإبداع والمعرفة في عصر العولمة د. محمد عبد العزيز ربيع.

9ـ سلسلة مقالات الأستاذ جمال البنا.
10ـ سلسلة مقالات الأستاذ محمود الحاج



423صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

المحتويات

5 إهداء	  
7 تمهيد	  

ول  الف�صل الأ
13 الدين بين حكم الله والاجتهاد البشري	  
52 ما هو الدين ؟ 	 
59 أسباب وجود الدين ؟	 
62 آراء في الدين كظاهرة اجتماعية 	 
69 ماهية الشخصية الإنسانية  	 
75  أصل الوجود الإنساني بين الأديان السماوية والعلم 	 
79 الإنسان من وجهة نظر الأديان السماوية الثلاثة 	 
79 طبيعة الإنسان 	 
79 وحِ	  يَا ابْنَ الرُّ

الف�صل الثاني 
101 القيم الإنسانية.. 	  
101 في الدين والايدولوجيا والتاريخ	  
108 والأرضية                       السماوية  الأديان  نصوص  في  الإنسانية  القيم 



424

134 القيم الإنسانية في الحضارات القديمة      	     
157 المسيرة التاريخية للقيم الإنسانية	    
171 الإعلان العالمي لحقوق الإنسان 	    
187 الدين والحضارة    	  
223 انهيار الحضارات	 
223 بين العوامل الغيبية والعوامل التاريخية 	 

الف�صل الثالث
237 البيئة العربية	  
237 بين الموروث الأيديولوجي والفكر الإنساني المعاصر	  
287 هل سيفشل العراق؟ 	  
291 مشاريع النهضة العربية	  
291  في القرن العشرين 	  
295 صور من التخلف العربي 	  
302 لماذا تخلف العرب عن ركب الأمم المتقدمة ؟	  
307 تصورات في تجديد البيئة العربية 	 
310 إشكالية الدين والحداثة 	  
321 تصورات في إعادة إحياء  	  
321 الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين	 
332 دور الدين في التشريع 	   
359 البيئة العربية	  
359 في عصر العولمة.. رؤى وتصورات	  
360 حدود الحرية بين تيارات متعددة 	  
364 أولا : الحرية في إطار المجتمع الواحد	   	
365 ثانيا: الحرية في إطار المجتمع المتعدد 	   	
366 الحرية في إطار المدنية العربية العالمية	  
371 العدالة بين القضاء الديني والقضاء المدني	  



425صنع الحضارة العربية في القرن الحادي والعشرين

378 صناعة التشريعات العربية 	 
380 الرقابة الدستورية والرقابة الدكتاتورية 	 
383 كيف نمنع الاستبداد السياسي ؟   	 
386 الاقتصاد الوطني بين الرأسمالية الاستهلاكية والرأسمالية المقيدة 	 
389 نظام التربية والتعليم 	 
391 التجديد والإصلاح	 
391 بين الراديكالية ومتطلبات التنمية والتحديث 	 
393 الدين والسلطة 	 
395 الدستور أساس النهضة الحضارية   	 
396 الدين والازدهار الحضاري 	 
403 أفكار ورؤى ختامية	 
419 المصادر والمراجع	 
423 الدراسات والبحوث 	  


