
  العاشر محتويات العدد
 

 7-5                                                كلمة التحرير
 بحوث ودراسات

  43-9       الرشدانمحمود عايد      حول النظام المعرفي في القرآن الكريم   
 دراسة : التفسير التأويلي وعلم السياسة

 91-45  التيجاني عبد القادر        في المفهوم القرآني والمتغير السياسي
 : داثةاليهودية وما بعد الح

 122-93        عبد الوهاب المسيري                             رؤية معرفية
 إشكالية التحيز ضد الإسلام في الروايات 

 152-123     أنس الشيخ علي               الشعبية البريطانية والأمريكية
 ءات ومراجعاتقرا

 168-153  عبد الحفيظ عبدلّي       )فهمي جدعان(الطريق إلى المستقبل 
 منهج النبيَ  في حماية الدعوة 

 176-169  محسن محمد صالح                          )الطيب برغوث(
 المسلمون وكتابة التاريخ 

 190-181  سلامة الهرفي البلوي          )عبد العليم عبد الرحمن خضر(
 200-191  محمود الذوادي    )فراد هاليداي(الإسلام وأسطورة ااة 

 رتقاري
 211-201  جمال بادي                     المؤتمر العالمي السابع للتفكير

 ببليوغرافيا
 الإرشاد والعلاج النفسيان في الفكر 

 223-213  محي الدين عطية                        مي المعاصرالإسلا
 
 
 



 
 بسم االله الرحمن الرحيم

 
 كلمة التحرير

 
إن التقدير المتزايد للمجلة الذي عبرت عنه فئات مختلفة من القراء، تنوعت مستويام 
التعليمية، واختلفت تخصصام العلمية، وتباينت اهتمامام الفكرية، وتباعدت مواطنهم 

ي سعت الة منذ نشأته الجغرافية، إن مثل هذا التقدير مؤشر مهم على أن الخطاب الذ
ي يلتحم بشعور دوائر واسعة من مثقفإلى الإسهام في تطويره وإنضاجه إنما هو خطاب 

الأمة ومفكريها بضرورة أن يرتاد الفكر الإسلامي آفاقاً جديدة في حركيته، تجديداً 
ها، للمنهج في طرح القضايا والنظر فيها، وتطويراً للرؤية في إثارة الأسئلة والإجابة عن

. خروجاً بذلك من مرحلة الركود التي ارتد إليها العقل المسلم في عصرنا حيناً من الدهر
ففي ظل حالة الركود هذه، أصبح العقل المسلم وكأن لا وظيفة له غير إعادة إنتاج 
مقالات الآخرين ومقولام، سواء أكانوا سابقين من أجيال الأمة المتعاقبة، أم لاحقين من 

 . الغرب المهيمنة الغالبةأبناء حضارة
وإذا كانت المرجعية التاريخية للأمة، في مراحل ازدهارها الحضاري وإشعاعها الثقافي، 
قد تأسست على قاعدة الوحي الإلهي قرآناً هادياً وسنةً مرشدة، فإن العقل المسلم الذي 

تحاً غير استضاء بنور الوحي وتفاعل مع مقرراته ومعطياته، كان عقلاً اجتهادياً منف
منكفئ، مقْدِماً غير متراجع، انفتح على تجارب الإنسانية ما غبر منها وما حضر، فماز 
طيبها من خبيثها، واستخلص من تراثها حكمته الباقية وعبرته الماضية، واستوعب الصالح 
ة والنافع من إنجازاا، وضم ذلك كله إلى حقائق الوحي الثابتة وقيمه الخالدة، فشاد للمعرف

، كما جاء في عبارة "ازدوج فيه العقل والسمع، واصطحب فيه الرأي والشرع"صرحاً 
 .الإمام الغزالي في مقدمة كتابه المستصفى

 تلك كانت الصورة الكلية، ولكنها صورة لم تكن طبعاً تخلو من حالات توتر وشد
 إلى الحيوية ويحفز ولم يكن ذلك التوتر مرضياً بقدر ما كان توتراً إيجابياً يدعو. وجذب

العقل على التجاوز والتجديد، بقطع النظر عن التقويم النهائي لما أنجزه هذا العقل في 
الحقول المعرفية المختلفة التي نشأت وترعرعت في الإطار الحضاري الإسلامي، سواء نسبنا 



التحريرهيئة                                                                           عاشرالعدد ال: إسلامية المعرفة، السنة الثالثة     
  

6

ة الغرب إنجازاته إلى معيار الوحي أو نسبناها إلى ما تحقق في العصر الحديث في ظل حضار
فما يهمنا هنا هو أن تلك المرجعية التاريخية التي تشكلت ابتداءً على أساس . وثقافته

مقررات الوحي وتعاليمه، قد أوجدت فضاءً ثقافياً عاماً ورؤية كلية مشتركة، هما اللذان 
يسرا لحركة الفكر عوامل انطلاقها وللأفكار مجال تفاعلها ونموها، كما وفرا للمدارس 

ة والتيارات الفكرية المختلفة والقوى الاجتماعية المتباينة إطاراً رحباً لنشوئها العلمي
وتطورها وتكاملها، وذلك كله في سياق جدلية تفاعلية مع واقع الأمة وتطورها التاريخي 

 .اجتماعاً وثقافةً وحضارة
الفعالية بيد أن تلك المرجعية التاريخية لم يكن لها أن تستمر على هيئتها من التماسك و

والحيوية والنمو، إذ قد أصاا ما أصاب الحضارة الإسلامية من الجمود والتوقف والتحلل، 
فاختلّت فيها الرؤية الكلية، واهتزت منها القواعد التأسيسية، واضطربت فيها العلاقات 

وأمام ذلك الاختلال والاهتزاز . بين ما هو رئيس وما هو فرع من عناصرها التكوينية
وضعيةُ المنشأ، دهرية -راب، بل وبسبب ذلك كله، وجدت مرجعيةٌ أخرى والاضط
 سبيلَها إلى ثقافة الأمة وفكرها، واحتلت من حياا مواقع التأثير والتوجيه، -التوجه

وقد آل الأمر نتيجةً . فتشكلت على ذلك غالب نظمها في السياسة والاقتصاد والاجتماع
-ة والانفصام في حياة الأمة بين شعور بالانتماء لذلك إلى تمكُّن حالة من الازدواجي

 لأنماط من النظم -واقعاً- إلى هوية إسلامية جامعة، والخضوع -وجداناً وتاريخاً
 .والعلاقات مجافيةٍ لقيم الإسلام، غير محققة لمقاصده، ولا مستجيبة لتوجيهاته

وال ما لا يقل عن قرنين من تاريخها الحديث في ولم تكن الجهود التي شهدا الأمة ط
عمومها إلا سعياً ناصباً للخروج من حالة الازدواجية والانفصام، بل حالة الضياع التي 
انتهت إليها، ما يجعلنا ندرك أن الأمر، في حقيقته، يتطلب إعادةَ تأسيس مرجعية الأمة، 

علي أن إعادة . تجيب لمتطلباتهتأسيساً يستصحب عبرة التاريخ، ويعي مغزى الحاضر ويس
التأسيس هذه ليست أمراً يسيراً وبسيطاً، وإنما لا بد من أن تسبقها عملية منهجية تفكيكاً 

ونحسب أن . للمرجعية التاريخية الدائرة والمرجعية الهجينة السائدة بكل عناصرهما وأبعادهما
ستفضي بنا إلى درك أن الجذر مثل هذه العملية التفكيكية إذا ما أُنجزت بشروطها العلمية 

ينبغي أن يستعيد ) وهو الوحي قرآناً وسنة(التأسيسي للأمة في اجتماعها السياسي وثقافتها 
ً يتنـزل على أوضاع العصر ومعطياته، ومعطاءً يسائله  مكانته في عملية التأسيس جديدا



    كلمة التحرير
 

7

 ونماذج وأنماطاً ليس العقل فيستجيب لتساؤلاته وإشكالاته، فيأتي تأويلُه في الواقع أشكالاً
 .من الضروري أن تكون لها سوابق وأشباه فيما سلف من تجارب الأمة

تلك أفكار وآمال أملاها علينا التأمل في بعض مادة هذا العدد الذي نرجو أن يكون 
ما ورد فيها مدخلاً لافتتاح مرحلة جديدة من البحث والنظر لا في حياة الة فقط، وإنما 

 .الفكرية والعلمية عامةفي حياتنا 
في هذا العدد يدعونا محمود الرشدان إلى البحث عن نظام المعرفة في القرآن الكريم، 
منبهاً إلى جملة من القضايا التي ينبغي أن تحتل الأولوية في مثل هذا البحث عن نظام المعرفة 

ولوية في مثل هذا في القرآن الكريم، منبهاً إلى جملة من القضايا التي ينبغي أن تحتل الأ
 .البحث، وإلى التجليات التي يمكن أن تكون لها في الواقع الثقافي والتربوي للأمة

أما التيجاني عبد القادر فيتخذ قضايا السياسة وهمومها مدخلاً إلى التعامل مع القرآن 
 علمي الكريم وتحمل هدايته، مقترحاً جاً في التفسير والتأويل يقوم على محاولة بناء نموذج

لتفسير الظواهر السياسية وحل إشكالاا النظرية والعملية، غايته في اية المطاف الربط 
 .بين هداية الوحي وما يطابقها من أوضاع الاجتماع السياسي وعلاقاته

ويأخذنا عبد الوهاب المسيري في إطلالة على حضور الفكر اليهودي وأثره فيما 
بفكر ما بعد الحداثة القائم على التفكيك وهدم كل عرف في الثقافة الغربية الراهنة 

وبذلك يسهم الكاتب في توسيع . المرجعيات، والدعوة إلى حالة من السيولة وغياب المركز
 .وتعميق فهمنا لمصادر الإلهام في ثقافته) الغرب(نطاق رؤيتنا للآخر 

ا ترسمها  والمسلمين كملامأما أنس الشيخ علي فينهض باستقصاء ملامح صورة الأس
ولعل .  الرواية الشعبيةُ في كل من بريطانيا والولايات المتحدة الأمريكية-باللغة الإنجليزية-

ما قام به الكاتب في هذا المقال يدخل في عداد الأبعاد في اهتمامات المثقف المسلم وهو 
 .يتابع تطور نظرة الآخرين إليه

 الكتب المنشورة في العدد جوانب مختلفة من قضايا وإشكالات هي وتضيء مراجعات
 .مما يشغل بال الكثيرين ويؤرق أذهام

 واالله الموفق والهادي إلى سواء السبيل
 هيئة التحرير

 



 
 

 بحوث ودراسات
 

 حول النظام المعرفي في القرآن الكريم
 

 *محمود عايد الرشدان
 مقدمات

الأساس الذي ينطلق منه هذا البحث، يقوم على تصور أن مكانة أي أمة ومقامها 
بين الأمم، تقررهما ثلاثة أنظمة مترابطة متداخلة، يؤثر بعضها في البعض الآخر، وهذه 

 : الأنظمة هي
 .قاديالنظام الاعت -1
 .النظام المعرفي -2
 .النظام القيمي -3

فقد انتقلت الأمة المسلمة، من مكانة الخيرية والشهادة على الناس، إلى منـزلة 
الغثائية والتبعية الحضارية، نتيجة تشوهات متراكمة في هذه الأنظمة الثلاثة، بأسباب 

 هذه الأمة وعوامل داخلية ابتداءً، سهلت ومكنت للعوامل والقوى الخارجية أن تحيل
إلى جثة هامدة ممزقة، تنتظر ببلادة عجيبة تنفيذ حكم الإعدام بأيدي أعدائها، وبعض 

 1.أبناءها على السواء

                                                 
في عميد كلية العلوم التربوية . م1975 دكتوراه في التربية والتنمية من جامعة ويسكنسن في الولايات المتحدة الأمريكية  *

 ).الأردن(جامعة الزرقاء الأهلية 
 :  هذا الافتراض مبني على فهمنا لآيات قرآنية عديدة منها 1
-1: العصـر  (﴾إِلَّا الَّذِين آمنوا وعمِلُوا الصالِحاتِ وتواصوا بِالْحق وتواصوا بِالصبرِ        . إِنَّ الْإِنسانَ لَفِي خسرٍ     . والْعصرِ﴿ -أ 

3.( 
 ).11: اادلة (﴾رفَعِ اللَّه الَّذِين آمنوا مِنكُم والَّذِين أُوتوا الْعِلْم درجاتٍي﴿ -ب 
 ).110: آل عمران (﴾كُنتم خير أُمةٍ أُخرِجت لِلناسِ تأْمرونَ بِالْمعروفِ وتنهونَ عنِ الْمنكَرِ وتؤمِنونَ بِاللَّهِ﴿ -ج 
وعلـى  ). 143: البقرة (﴾جعلْناكُم أُمةً وسطاً لِتكُونوا شهداءَ علَى الناسِ ويكُونَ الرسولُ علَيكُم شهِيداً          وكَذَلِك  ﴿ -د  

 :أحاديث نبوية شريفة منها
قال : قال حدثنا عبد الرحمن بن إبراهيم الدمشقي، حدثنا بشر بن بكر حدثنا ابن جابر، حدثني أبو عبد السلام عن ثوبان                     -

بل أنتم : ومن قلة نحن يومئذ؟ قال: يوشك الأمم أن تداعى عليكم كما تداعى الأكلة إلى قصعتها، فقال قائل : "رسول االله   
يومئذ كثير، ولكنكم غثاء كغثاء السيل، ولينـزعن االله من صدور عدوكم المهابة منكم، وليقذفن االله في قلـوبكم الـوهن،           

 ).6/165السنن، : رواه أبو داود". (حب الدنيا وكراهية الموت: الله؛ وما الوهن؟ قالفقال قائل يا رسول ا



    محمود عايد الرشدان                                  العدد العاشر                    : إسلامية المعرفة، السنة الثالثة        
   

 

10

ويقتصر الحديث في هذا البحث على بعض جوانب النظام المعرفي وما أصابه من 
خلل وتشوهات، وما يمكن عمله فيه من أجل إعادة بنائه وتأسيسه على هدي من 

 .لمعرفي في القرآن الكريمالنظام ا
ومن أخطر ما أصاب النظام المعرفي عند المسلمين من تشوهات وانحرافات التحول 
التدريجي المستمر من نظام للمعرفة ينبت في عقيدة التوحيد، ويتطور بالاجتهاد 

، وعلى )ديني(وما هو ) علماني(والتجديد، إلى نظام قائم على الازدواجية بين ما هو 
 .بين ما هو وحي وما هو اجتهاد بشري، نظام قائم على التقليد والجمودالخصومة 

ولقد سيطر على أنظمة التعليم في العالم العربي والإسلامي منذ عدة قرون فئتان 
ففئة المقلدين الجامدين، يرون أنه لم يترك الأولون . الجامدين والجاحدين: من المقلدين

ين، غيروا قبلتهم الحضارية والفكرية إلى الغرب، الآخرين شيئاً، وفئة المقلدين الجاحد
فلم يروا خيراً ولا تقدماً إلا في الغرب ومناهجه، وأصبح جلَّ همهم تقليده وإتباعه حتى 

 .لو دخل جحر ضب لدخلوه
وكان من نتائج هذا الانفصام والتحول في النظام المعرفي والتعليمي عند المسلمين، 

ثقافتها وقيمها من جهة، والسياسات والمناهج ظهور خصومة بين عقيدة الأمة و
 إعلامي، -تعليمي-وهكذا قام نظام تربوي . التربوية والإعلامية من جهة أخرى

حيث أن شرعية النظام . محروم من الشرعية، ومن الكفاءة والفاعلية على حد سواء
لاحيته المعرفي والتعليمي تقوم على ارتباطه بعقيدة الأمة وثقافتها وقيمها، أما ص

وكفاءته فتقومان على مدى قدراته على تحفيز واستنهاض أبناء الأمة واستثمار طاقاا، 
وصناعة . وملاءمته لتلبية حاجات الأمة، وتمكينها من مواجهة التحديات التي تقابلها

 .مستقبل أقل فرقة وتبعية وأكثر عزة وازدهاراً
الأمة وثقافتها وتراثها من ولقد تجلت هذه الخصومة وذاك الانفصام، بين عقيدة 

جهة، وأنظمتها التربوية والإعلامية والاقتصادية من جهة أخرى، في المعارك المصطنعة 
بين الأصالة والمعاصرة وبين الإسلام والعروبة، وبين المصالح المحلية والمصالح الوطنية، 

 .وغير ذلك من الثنائيات
صرة ظلالاً فكريةً عقدية، ولسوء الحظ، فلقد اكتسب مصطلحا الأصالة والمعا

واستخدما بطرق أدت إلى تعميق الازدواجية والخصومة بين التراث الذي قُدم على أنه 
وهكذا، فبدلاً . الذي قُدم على أنه يمثل المعاصرة) التغريب(يمثل الأصالة، والتحديث 

لبناء عليه، اومن أن يترجم الولاء للأمة والحرص على ضتها إلى فهم التراث واستيعابه 



 دراسات/  بحوث                                                                    حول النظام المعرفي في القرآن الكريم 
 

11

بالاجتهاد من جهة، وفهم واستيعاب الحضارة الغربية والاستفادة من منجزاا، بعد 
تصفيتها بمصفاة عقيدة الأمة وقيمها، من جهة أخرى، وبدلاً من ذلك حولت الأصالة 
والمعاصرة إلى معسكرين متناقضين متحاربين، ينتقص أحدهما الآخر، وأصبحت الأمة 

 .أسهم في هذا العجز والشلل، الجامدون والجاحدون على السواء. مشلولة في نصفيها
والحق إن الأمة تحتاج إلى نظام معرفي تعليمي أصيل ومعاصر معاً، ومن أعجب 
العجب أن يظن إنسان أنه يمكن أن يكون أصيلاً ولكنه غير معاصر، أو معاصراً ولكنه 

اس، والشهادة الحقة لا غير أصيل، فمن واجبات الأصالة وصفاا الشهادة على الن
 .تكون إلا بالمعاصرة والتدافع

 وإلا أصبحت تقليداً أعمى ،والمعاصرة الحقة لا تكون إلا بالأصالة والانتماء
وإن كانت الأصالة أو المعاصرة دواءً، فإن لكل دواء مدة صلاحية، . واغتراباً وتبعية

 من الأحيان مضاعفات ه تظهر في كثيرنكما أ. وبيئة زمانية ومكانية تحدد فاعليته
جانبية خطيرة نتيجة استعمال دواء ثبتت صلاحيته وكفاءته في مكان معين وزمان 

ويطلق المفكر . محدد، عند استخدامه من قبل أناس آخرين، أحوالهم وأزمام مختلفة
الأفكار الميتة، وعلى الأفكار : مالك بن نبي على الأفكار المنقولة من الماضي دون تجديد

وهكذا تصير . 2قولة من بيئات ثقافية وحضارية مختلفة دون تمحيص الأفكار القاتلةالمن
الأصالة والمعاصرة في ممارساا المشوهة، تداولاً للأفكار الميتة والأفكار القاتلة في آن 

والأمة التي يكثر فيها القتلة والموتى، تكثر فيها المقابر والسجون، وتتعطل فيها . واحد
 .واهبالطاقات والم

ولقد عالج كثير من الباحثين والعلماء هذه الخصومة الفاسدة المفسدة بين الأصالة 
والمعاصرة، وبين الدين والدنيا، وبين القديم والجديد، ونكتفي في هذا المقام بالاستشهاد 

 :برأي الدكتور زكي نجيب محمود إذ يقول
لدوهم تفصيلة بتفصيلة، شر خيانة يخون ا المعاصرون أمانة السالفين، هي أن يق"

وموقفاً بموقف، وإنما تصان الأمانة بأن نحافظ على المنظار الذي يساعدنا على رؤية ما 
شاهِد نفسها التي كان قد شاهدها هو دقيق، وما هو بعيد، دون أن نتوقف أن نرى المَ

يم إن حاضرنا لا بد أن يكون نسيجاً من قديم وجديد والقد... السابقون ذا المنظار
 3".هو لحمته والجديد هو سداه

                                                 
 .152-146، ص 1988دار الفكر، : دمشق. مشكلة الأفكار في العالم الإسلامي:  مالك بن نبي 2
:  عبودكما ورد في عبد الغني. 51-50، ص 1976دار الشروق، : هذا العصر وثقافته، القاهرة:  زكي نجيب محمود 3
 .19، ص )غير منشور(م 1996، بحث كتب عام "إسلامية العلوم التربوية بين المؤيدين والمعارضين"



    محمود عايد الرشدان                                  العدد العاشر                    : إسلامية المعرفة، السنة الثالثة        
   

 

12

 :ويتابع الدكتور زكي محمود معالجته بقوله
إذا أردنا تغيير وجه الحياة التي نحياها، فلن يكون ذلك بأن نفتح كتب السابقين "

لنروي عنهم ما قالوه، وننقل عنهم ما صنعوه، وإنما السبيل القويمة، بل السبيل 
قه في المستقبل، فالماضي لا بد منه، لا لنجعل منه الوحيدة، هي أن نسأله عما يراد تحقي

إنَّ ولاءنا لآبائنا يجب أن . نموذجاً نحتذيه بل ليكون مصدراً للإلهام فيما ينبغي أن نصنعه
يكون في محاكام في وقفتهم تجاه الحياة، لا في إعادة ما صنعوه حرفاً بحرف، وكانت 

خاطرة، وهي في إبداع الجديد، ليضيفوا وقفة آبائنا في عصور القوة هي المغامرة والم
 .مرحلة جديدة في حياة الإنسان

والولاء لهم إنما يكون في اتخاذنا من حياتنا وقفة كهذه، تبدع وتضيف، تخاطر 
ولن نستطيع أن ننهض ... وتغامر، تخوض التجربة وتتعرض للخطأ، لتعرف الصواب

ع سائر الدنيا سير الشركاء لا من الكبوة الحضارية التي طال بنا عهدها بحيث نسير م
 4".سير الأتباع إلا إذا جاءت الحوافز من الدين، والوسائل من العلم

لماذا استطاع المنهج العلماني وما : ويجدر بنا عند هذا الحد أن نثير السؤال التالي
يصاحبه من فصل الدين عن الدولة أن يقود اتمعات الغربية إلى إنجازات علمية 

نتها من سيادة العالم، بينما لم تستطع الدول المسلمة التي تبنت العلمانية وحضارية مك
 !وفرضتها على مجتمعاا تحقيق تقدم مماثل؟

إن الإجابة على هذا السؤال جد مهمة، ويقتضي ذلك القيام ببحوث مستقلة من 
ام اختصاصات متعددة قائمة على منهجية توحيدية، ولكننا نستطيع أن نقرر في هذا المق

إن الإبداع العلمي والإنجاز الحضاري، كلاهما يحتاج إلى عقول متحررة من : ما يأتي
الخرافة والخوف، متحفزة لاكتشاف اهول، وإلى نفوس متحررة من القهر والكبت 

. فعقلية القطيع ونفسية العبيد لا يمكن أن تكون مكتشفة أو مجتهدة ومجددة. والطغيان
ر والعلمانية في الغرب أن تحرر العقل الغربي وتطلق عقاله ولقد استطاعت حركة التنوي

من الخرافة والتبعية لسلطان الكنيسة المتخلف الذي فرض باسم الدين، وتحرر النفوس 
 .من العبودية والقهر الذي فرضته الأنظمة السياسية المتحالفة مع الكنيسة

رر العربي من جاهليته إن العقل المسلم لم يتحرر من الخرافة إلا بالوحي، ولم يتح
فالعلمانية أفقرت العقل . القبلية وتبعية الأكاسرة والأباطرة إلا برسالة الإسلام العالمية

المسلم وغربته، ذلك أنه فصلته عن منابع تحفيزه وهدايته، وقطعت جذوره عن مصادر 
                                                 

 .204-203 المصدر نفسه، ص  4



 دراسات/  بحوث                                                                    حول النظام المعرفي في القرآن الكريم 
 

13

من تغذيته وقوته، فالعلمانية قطعت علاقة المسلم بالوحي، ذلك المصدر الخالد الذي 
. شأنه تحريره من الخرافة والجهل، ومن الخوف والذل، والحافز الملهم لإنجازه وعبقريته

كما فصلت العلمانية العقل المسلم عن تراثه وثقافته، فأصبح كشجرة منبتة لا تؤتي 
ومن جهة أخرى، فقد فصلت العلمانية في اتمعات المسلمة، . ثمرة، ولا تمد ظلاً

شعب واتمع، ذلك أنه فُرِضت تتويجاً للهيمنة الغربية على الدولة والحكومة عن ال
العالم الإسلامي، بينما أنشأت في اتمعات الغربية حكومات ديمقراطية تمثل شعوا، 

 .فكانت حكومات من الشعب وللشعب وبالشعب
وقد كانت العلمانية في الغرب نبتاً طبيعياً لحل الصراع والتناقضات التي سادت 

اقف الكنيسة وما تدعيه لنفسها من معرفة بالعلام، وما يتوصل إليها العلماء بين مو
الباحثون بالمشاهدة والتجربة، فكانت العلمانية في الغرب حركة قد حان موعدها 

 .وخرافام على اتمع وطاقاته الروحية والعقلية" رجال الدين"لإاء سيطرة 
 :بالعقل المسلم فيقوليصف أحد الباحثين المسلمين علاقة الوحي 

لقد فتح الوحي للعقل المسلم أبواباً شتى من العلوم والمعارف ليس في مجال العلوم "
اللغوية والشرعية فقط، بل وامتد ذلك إلى علوم الطب والجدل والهيئة والهندسة، والجبر 

 فالوحي هو الموضوع الأساسي لجميع العلوم، بل إن... والمقابلة والنجامة وغير ذلك
الحضارة الإسلامية كلها، إن هي إلا محاولة لعرض فكري منهجي لهذا الوحي، ويتضح 

 5".ذلك من أبنية العلوم نفسها
ويحلل الشيخ محمد الفاضل بن عاشور، مثل هذه العلاقة ويشير إلى الاختلاف بين 
بعض الأمم ذات العقائد الدينية التي أنجزت مثل ما أنجزت الأمة الإسلامية من علوم 
وحضارة، ثم اعترا أزمات اعتقادية كبرى إلى درجة الإلحاد والتعطيل، ومع ذلك لم 
يصبها ما أصاب الأمة المسلمة من لهل وانحطاط في حضارا، هذا مع أن الأمة 
المسلمة وإن نالها شيء عظيم في عقيدا سواء كان من حيث الجوهر أم من حيث 

 : تنقطع عنها، فيقول رحمه اهللالتصريف، فإا لم تزايلها ثباتاً ولم
وهذا راجع إلى موقع العقيدة الدينية من المقومات لكيان الأمة، فإن موقع " 

العقيدة الدينية من مقومات الكيان الاجتماعي للأمة الإسلامية باعتبارها مجتمعاً دينياً 
لصنع بالمعنى الأخص، وهو موقع رئيس جوهري كان فيه الدين العامل الأول المباشر 

اتمع، وكان هو الحافز لنهضته الفكرية، والممهد له طريق الاتصال بما أنتجت من 
                                                 

رؤية مغايرة، جامعة المنصـورة، إدارة البحـوث،   : منهجية البحث في التربية الإسلامية:  عبد الرحمن عبد الرحمن النقيب 5
 537-530، ص 2ت، ج. مفتاح السعادة ومصباح السيادة، د: س من طاش كبرى زادةوالنص مقتب. 112، ص 1996



    محمود عايد الرشدان                                  العدد العاشر                    : إسلامية المعرفة، السنة الثالثة        
   

 

14

فبالدين فكّر، وبالدين تحضر، وبالدين أنتج آثار حضارته، ... الأفكار والصنائع
 6".وبالدين أقام الدولة الصائنة للمجتمع وحضارته

التي جاءت نتيجة حركة وفي الحقيقة فإن الإنجازات العلمية والحضارية الغربية 
التنوير العلمانية، لم تمثل طلاقاً بائناً بين الحضارة الغربية والدين المسيحي، بل مثلت 

، ورجال العلم، وفصلاً بين ما الله وما لقيصر "رجال الدين"انفصالاً بين اختصاصات 
لحمتها، فالحضارة الغربية العلمانية الحديثة حضارة نصرانية في . في الاقتصاد والدولة

يونانية ورومانية في سداها، يهودية في قيمها وتوجهاا وأساليب معاشها وعلاقاا مع 
 .الآخرين

ومن جهة أخرى، فإننا لا نعرف في مصادر الإسلام من قرآن وسنة، أو في التراث 
الإسلامي، ما يدل على وجود وقيام مؤسسة شبيهة بمؤسسة الكنيسة الغربية، أو طبقة 

وهكذا فإننا نرى تبايناً وتناقضاً في المسار . ة رجال الدين المسيحيشبيهة بطبق
الحضاري للمسلمين من جهة وللغرب المسيحي من جهة أخرى، حيث أن الازدهار 
الحضاري للعالم الإسلامي قد سبقه وصاحبه ازدهار لعلوم القرآن والسنة، جنباً إلى 

نسانية، بينما نرى أنه في المسار جنب مع ازدهار العلوم الطبيعية والاجتماعية والإ
الحضاري للغرب المسيحي لم تزدهر العلوم الطبيعية والاجتماعية والإنسانية، إلا بعد 

 .تقويض نفوذ الدين المسيحي ورجاله على النفوس واتمع
هكذا فعندما حاولت الدول المسلمة اقتباس النماذج الغربية العلمانية في التربية 

 فرضها على المسلمين، لم تحدث هذه المحاولات في العقل المسلم إلا والتنمية، وحاولت
 .إفقاراً للمواهب، وشللاً للطاقات، وتبديداً للموارد

فماذا حدث للمسلمين؟ ولماذا لم يستطيعوا منذ قرون إيقاف التدهور الحاصل 
 لحضارم ومجتمعام؟ وأين مهمة عقيدة التوحيد فيهم؟ وكيف أصبحت معتقدام في
وادٍ ومؤسسام وأنماط حيام في وادٍ آخر؟ ولتوضح هذه الظاهرة نعود إلى الشيخ ابن 

 :عاشور مرة ثانية إذ يقول
إن الإرادة الاعتقادية البناءة هي التي خارت وضعفت، فأصبحت الأوضاع "

الاجتماعية، والآثار المدنية تصدر عن غير ما كانت تصدر عنه، فصارت هي في وادٍ، 
ة الدينية في وادٍ، وبقي المسلم وفياً لعقيدته الدينية، غيوراً عليها من جهة، متقبلاً والعقيد

                                                 
الدار العالمية للكتاب الإسلامي والمعهـد العـالمي للفكـر    : روح الحضارة الإسلامية، الرياض:  محمد الفاضل بن عاشور 6

 .75-74، ص 1992الإسلامي، 



 دراسات/  بحوث                                                                    حول النظام المعرفي في القرآن الكريم 
 

15

لحياته العملية، مطمئناً إلى واقعها من جهة أخرى، حتى أصبح المبدأ النظري والواقع 
شر ويعيش به، فهانت نفسه أيضاً في نظره لأنه تعيش ليعرف ا... العملي عنده متباينين

ر، لا تستطيع أن تغيره، ولا أن تتنحى عنه، وتولدت عن ذلك العقد أسيرة لحياة الش
النفسية الخطيرة، عقدة الشعور بالنقص الذاتي، وعقدة اليأس من استضافة الحقيقة 
الدينية، وعقدة الإلف لحياة الشر، مع موت الوازع الذي يصدها، وتولدت عن ذلك 

...  واقع والدنيا شر واقع غيرير باعتبار أن الدين خ،نظرية تفكيك الدين عن الدنيا
فأصبح الذي كان يصدر عن إرادته الدينية القوية، صادراً عن يأسه من الدين الذي 

 7".أضعفه وأفناه
، دين ينـزع القدسية عن كل ما هو )دين(وعلى أي حال فقد آلت العلمانية إلى 

. ريبي كميمطلق غير مادي وغير قابل للقياس والتجربة، ويقدس كل ما هو مادي تج
وفي هذا الدين الجديد، دين العلمانية، كل شيء نسبي؛ أما الروح والوحي فليس لهما 
أي أهمية في تقدم الإنسان وتنميته، والعقل المسلم إذا فُصِلَ عن تعلقه بالحقائق والقيم 
المطلقة، التي يدل عليها الوحي، يصبح عقلاً ضعيفاً لا يقدر على الإبداع ولا على 

 .الاجتهاد
تسودان النظم الثقافية والتعليمية الغربية، وفي ) البراجماتية(إن النسبية والنفعية الآنية 

ويصف أحد علماء التربية . ظل هذه السيادة فليس هناك قيمة مطلقة ولا حقيقة مطلقة
 :الأمريكيين هذا الوضع كما يأتي

الإنسانية الفطرية إن هذه الحماقة تعني أنه لا يسمح للناس أن يبحثوا عن الفضيلة "
ثم يلتزموا ا عند اكتشافها، لأن هذا الاكتشاف يصاحبه اكتشاف الشر والرذيلة 
وازدراؤهما، ولهذا فإن الفطرة والعقل يجب أن يكْبتا بالتعليم، والروح الحقيقية يجب أن 

 8".تستبدل بروح مصطنعة
لإنسان المثَل والقدوة، ه ليس هناك مكان لفة النسبية والنفعية الآنية، فإنوفي ظل ثقا

هذا الحال ) آلان بلوم(ويصف العالم الأمريكي نفسه . دع عنك الإنسان الكامل
 : بقوله

                                                 
 .77-76 المصدر نفسه، ص  7
 : انظر 8

 Alan Bloom: The closing of the Amercan Mind, New York: Simon and Schuster, 
1987,p.30. 



    محمود عايد الرشدان                                  العدد العاشر                    : إسلامية المعرفة، السنة الثالثة        
   

 

16

الناس بشكل عام والشباب منهم بشكل خاص، عندهم تصور قوي عن الجسم "
ولكنه لم يعد لديهم أي تصور عن النفس المثالية، . المثالي، وإم يسعون إليه باستمرار

 9".لا يطمحون إليها، بل هم لا يتخيلون أن يكون هناك مثل هذا الشيءومن ثمَّ 
لنسبية في كل شيء، يتناقض مع ور الغربي العلماني القائم على اإن هذا التص

 خلُق المفهوم القرآني لخلق االله الإنسان في أحسن تقويم، وتقريره أنَّ خلُق الرسول 
 .يقتدى ونموذج يحتذىعظيم، وأنه للمؤمنين أسوة حسنة، ومثال 

وهذه الخلافات والتناقضات بين نظام الإسلام القائم على التوحيد والتكامل، 
والنظام العلماني القائم على النسبية واللذة الآنية، لا بد أن تقود إلى أجوبة مختلفة عن 

من من أنا؟ ما طبيعتي وما الغاية : الأسئلة الرئيسة التي تثور في ملكة كل إنسان وفطرته
وجودي وحياتي؟ ما مصيري بعد الموت؟ ما حقيقة علاقتي مع نفسي ومع الحياة ومع 

 الكون وما طبيعتها؟
إن اختلاف الأجوبة عن هذه الأسئلة الفطرية الإنسانية واختلاف مرجعياا 
واختلاف مناهج الوصول إليها، كفيل بأن ينتج نظماً معرفية وحياتية مختلفة في أهدافها 

 .سائلهاومناهجها وو
إن تطوير نظام معرفي إسلامي، يقوم على التوحيد، ويطور بالاجتهاد والتجديد؛ 

إنه ممكن فقط، إذا ما . لأمر خطير وكبير يتجاوز قدرات الأفراد من العلماء والمختصين
انبرت له مؤسسات ذات رسالة يعمل فيها علماء يؤمنون ذه الرسالة، ويعملون 

 .ورة أنظمة اجتماعية مناسبةلإخراجها وتطبيقها في ص
يشتمل على أربعة ) أصيل ومعاصر في آن واحدٍ(إن تطوير نظام معرفي إسلامي 

 : محاور وأركان متداخلة، ويتقوم ا في الوقت نفسه، هذه المحاور هي
 ).قرآناً وسنة(محور دراسة مناهج التعامل مع الوحي،  -1
 .والتاريخ وتدريسه، نقدهامحور دراسة المناهج المستخدمة في دراسة التراث  -2
محور العمل على دراسة ونقد المناهج، والتجارب الغربية، والإنسانية الأخرى  -3

 .في المعرفة، وفي البناء الحضاري، وتقويمها ونقدها
محور بناء منهج اجتهادي، تجديدي، توحيدي، لإقامة علوم وحضارة إسلامية  -4

 .إنسانية موحدة أصيلة ومعاصرة

                                                 
 .67 المصدر نفسه، ص  9



 دراسات/  بحوث                                                                    حول النظام المعرفي في القرآن الكريم 
 

17

لقرآن والسنة النبوية، من حيث افي مناهج وطرق التعامل مع إن إعادة النظر 
التعلم والتعليم والتطبيق، تشكل المفتاح الرئيس والعامل الحاسم في بناء نظام معرفي 
وتربوي قادر على إعادة بناء الأمة الموصوفة بالخيرية والمكلفة بالشهادة، إذ إن الطابع 

السنة النبوية، هو الطابع التخصصي المحدود، الغالب على دراسة مناهج القرآن الكريم و
الذي لا يستلهم القرآن الكريم والسنة النبوية في بناء منهجية إسلامية معاصرة للعلوم 

فقد استسلم المسلمون وعلماؤهم لأستاذية الغرب . الاجتماعية والإنسانية والطبيعية
ب بين الحين والآخر، ولم ومناهجه في هذه العلوم، واكتفينا بتقديم النقد لمناهج الغر

ومن جهة أخرى، . نبلغ بعد حد الاقتدار والجرأة على تطوير مناهج متكاملة بديلة
على دراسات المتخصصين وفق تصنيفات ) علوم القرآن والسنة(تكاد تقتصر دراسات 

وموضوعات بات الكثير منها لا يمت إلى واقع المسلمين وحاجام بصلة، وما لم 
الجديدة على خبرات تجعل من تعاليم القرآن الكريم، والسنة النبوية تشتمل المناهج 

الشريفة ثقافة وخلقاً للعلماء والمتعلمين، للعامة والخاصة على السواء، فإن القرآن 
الكريم والسنة النبوية سيبقيان بعيدين عن توجيه الحياة، وفي معزل عن برامج تنمية 

 .اتمع وتطويره
مناهج وطرائق قادرة على تحويل تعاليم الوحي لتصبح فالمطلوب إذن صياغة 

مكونات أساسية في فكر جميع فئات اتمع وثقافتهم وأخلاقهم، ويقتضي ذلك فيما 
يقتضيه تقليل التركيز على الحفظ الأصم، وزيادة الاهتمام بالفهم والتطبيق ابتداءً من 

ء من المناهج غير سن الطفولة وحتى أعلى مراتب التخصص، كما يقتضي تخصيص جز
يسير لدراسة الأوضاع والأنظمة الاقتصادية، والسياسية، والاجتماعية القائمة وفهمها 
في ضوء القرآن والسنة، ومن جانب آخر تعميق فهم القرآن الكريم والسنة المشرفة في 

 .ضوء الأنظمة والأوضاع القائمة
ام الاقتصادي القائم وعلى سبيل المثال فإن تدريس فقه الزكاة في معزل عن النظ

وأشكال الثروة السائدة، وتقديرها، ثم دراسة أنظمة الضرائب المعمول به وما إلى ذلك 
لا نفع ولا ) علماً(من أنظمة وقوانين، سيكون نمطاً من أنماط الترف العلمي لا ينتج إلا 

 .فائدة فيه
د موازياً في ومن جهة أخرى، فإن هناك مشكلة التعامل مع التراث، إذ كثيراً ما يع

إنه يجب ألا يرفع أي فهم : ولعله من البديهي أن نقول. منـزلته لنص الوحي ذاته
بشري لنصوص الوحي إلى منـزلة النص نفسه، ولكن هذه الظاهرة شائعة عند 
المسلمين، عامتهم وخاصتهم على السواء، إذ تسود قناعة لدى الكثيرين، بأنه ما ترك 



    محمود عايد الرشدان                                  العدد العاشر                    : إسلامية المعرفة، السنة الثالثة        
   

 

18

لك يسود بين المسلمين فهم أنه لا يحق لأي إنسان توجيه الأولون للآخرين شيئاً، وكذ
أي نقد علمي لأي من كبار العلماء السابقين، ما لم يصل مثل هذا الناقد إلى مرتبة 

وقد تعززت قناعات عند المسلمين بأن هذا من . العالم السبق من العلم والاجتهاد
صين من علمائهم المستحيلات ليس على جمهور المسلمين فحسب، بل على المتخص

 .المعاصرين كذلك
أما علاقتنا مع الحضارة الغربية والمناهج العلمانية، وتبعيتنا المطلقة لها، فهي أوضح 

وتتباعد مواقف المسلمين من الغرب بين إفراط وتفريط، وبين . من أن تحتاج إلى دليل
مع جهل تبعية وتطفيف؛ فإما قبول دون تمحيص، وتصفية وتمييز؛ وإما رفض وإنكار 

 .وتجاهل دون حصانة علمية، أو تقديم بديل متكامل قابل للانتشار والتطبيق
إن بناء حضارة إسلامية للمستقبل، تنقذ الإنسانية مما آلت إليه تحت زعامة 
الحضارة الغربية العلمانية المعاصرة وقيادا، لا يمكن أن يتم بالأنظمة المعرفية التراثية ولا 

فإنَّ بناء حضارة إسلامية إنسانية للمستقبل يحتاج . لعلمانية السائدةبالأنظمة المعرفية ا
إلى نظام معرفي، يستفيد من إنجازات تراثنا العلمي ومن إنجازات الغرب العلمية 
وإنجازات الحضارات الأخرى، ولكنه يتجاوزها جميعها بعملية ثورية، لا تراكمية 

 حضارة أخرى، رد أن الحضارة فحسب، فالإنسانية لا تسلم قيادها من حضارة إلى
الجديدة تضيف إنجازات كمية على سابقاا، بل لا بد من تغييرات وإنجازات نوعية 

 .كبيرة وإن كانت قائمة على الأصول والعقائد نفسها
 الذي نشره كاريل في أوائل هذا القرن إلا "ذلك اهول: الإنسان"وما كتاب 

غربية، وتحد لأولئك الذين يجرؤون على بناء نوع من التبشير بسقوط الحضارة ال
حضارة جديدة قائمة على احترام إنسانية الإنسان، وعلى علوم توحيدية تدرس 
الإنسان بكليته الموحدة، لا على علوم تخصصية تفتت الإنسان وبيئته، ولا تقوى على 

 .فهمه وإسعاده
 :يقول ألكسس كاريل في مقدمة هذا الكتاب ما ترجمته

ذا الكتاب قد كتب لأولئك الذين يمتلكون من الشجاعة ما يمكنهم من إن ه"
الفهم أنه ليس المطلوب والحاجة الملحة إلى تغييرات عقلية وفكرية وسياسية واجتماعية 

، وبزوغ حضارة )الغربية(فحسب، ولكن الحاجة قائمة لإسقاط الحضارة الصناعية 
سبيل متاح لتقدم البشرية إلا طريق ليس هناك ... أخرى بديلة تحقق تقدم الإنسانية



 دراسات/  بحوث                                                                    حول النظام المعرفي في القرآن الكريم 
 

19

إن إدراك الحقيقة , التنمية المتوازنة للطاقات الفيزيولوجية والعقلية والروحية للإنسان
 10".الكلية وحده هو الذي سينقذ الإنسان المعاصر

فهل يملك علماء المسلمين ودعام المعاصرون من الشجاعة والبصيرة، ومن القدرة 
والحكمة، ما يؤهلهم إلى إحداث تغييرات ثورية وجذرية أصيلة والإرادة، ومن العلم 

في مناهج المعرفة والفكر والسياسة والاجتماع ونظمها، مما يعد شروطاً لازمة لبزوغ 
 حضارة توحيدية بديلة عن الحضارة التفكيكية المادية السائدة؟

 أهداف التنـزيل ومناهج دراسته
زيل، محاور رئيسة لموضوعاته يؤثر تأثيراً إن ما يفترضه العلماء من أهداف للتنـ

كبيراً في مناهج دراسة القرآن الكريم وتعليمه، ولعل من أكثر الأهداف شيوعاً وقبولاً، 
ولقد . أن القرآن الكريم وكذلك السنة المطهرة هما المصدر الرئيس للأحكام والتشريع

الأحكام، عند كتبت مصنفات عديدة حول آيات الأحكام، ولا يتجاوز عدد آيات 
 .أكثر العلماء، خمسمائة آية، بل إن جلّهم يحصروا في حوالي ثلاثمائة وخمسين آية

 آيات ٪ من مجموع8إن مثل هذا التركيز على آيات الأحكام التي لا تتجاوز الـ 
القرآن الكريم على أقصى الاحتمالات، يعني في الواقع العملي ميش بقية القرآن 

٪ من 92ومن الواضح خطورة التعامل مع .  عند بعض الفقهاءوجعله ثانوياً خاصة
آيات القرآن الكريم على أا مجرد آيات للتلاوة والاعتبار، دون أي يكون لها موضع 

 .يد ثقافتهمتميز في صياغة أنظمة اتمع وبناء مؤسساته وتول
 ومن جهة أخرى فقد ركز عدد لا يستهان به من العلماء على الإعجاز اللغوي
للقرآن الكريم باعتبار أنه معجزة الرسول الكريم الذي أُرسل في قوم، أخص 
خصائصهم البلاغة، وأقوى صفام الفصاحة، ومع إن االله سبحانه وتعالى يصف هذا 

، إلا )17:القمر (﴾ولَقَد يسرنا الْقُرآنَ لِلذِّكْرِ فَهلْ مِن مدكِرٍ﴿الكتاب المعجز بقوله 
لى المسلمين أزمان، طوروا فيها طرائق ومناهج للتعامل مع القرآن جعلته أنه تعاقب ع

عسيراً على فهم أكثر المسلمين، ووضع بعض علماء المسلمين شروطاً تعجيزية ترهيبية، 
اضطرت أكثر المسلمين، للابتعاد عن القرآن، وعد تلاوته للفهم والتطبيق باعتبار أن 

 باللغة العربية وبالناسخ والمنسوخ والعام والخاص، فهمه لا يستطيعه إلا من كان محيطاً
وأدى هذا في واقع الحل، لا في ظاهر . وأسباب النـزول وغير ذلك من الشروط

                                                 
 : انظر 10

 Alexis Carrel: Man; The Unknown, New York: Harper and Raw, 1935, pp:xxv,xiv. 
 



    محمود عايد الرشدان                                  العدد العاشر                    : إسلامية المعرفة، السنة الثالثة        
   

 

20

أسهمت في التعامل مع القرآن بلفظه ورسمه، " رجال الدين"المقال، إلى ظهور طبقة من 
 المسلمين والفهم لا بفهمه والالتزام بتعاليمه وأخلاقه، وهكذا أقيم حاجز كبير بين

 .السليم للقرآن الكريم باسم العلم والدين وهما من ذلك براء
إن عدداً من علماء المسلمين ولفترات طويلة : "يقول الدكتور طه جابر العلواني

اعتبروا القرآن في الأساس مصدراً لمعرفة تاريخ الأمم التي قص القرآن قصصها للاعتبار 
فقد اعتبر القرآن الكريم مصدراً للمعلومات عن الآخرة والإنذار، بالإضافة إلى ذلك 

وفي الحقيقة فإن دراسات . وعن أحداثها الغيبية، وكذلك مصدراً للأحكام الفقهية
الأولين حول إعجاز القرآن تكاد تنحصر حول الأمور الثلاثة هذه كما تدل على ذلك 

  11".كتابات الرازي والباقلاني والجرجاني والقاضي عياض وغيرهم
 الذي حاج -رحمه االله-ولم ينج من مثل هذا الموقف عالم عظيم كالإمام الشاطبي 

الحديثة في عصره وهي قديمة (وحذّر من محاولة فهم القرآن في ضوء المعارف الحديثة 
وقد بنى الشاطبي موقفه هذا على أساس أن شريعة الإسلام نـزلت في العرب ). الآن

لصحيح لفهم القرآن يجب أن يقتصر على مناهجهم الأميين، ولذلك فإن المنهج ا
ويسوق حججه ضد توظيف القرآن في استكشاف العلوم . وطرائقهم في الفهم والتعبير
. تجاوز كثير من الناس الحدود في استشهادهم بالقرآن: "الطبيعية ودراستها فيقول

غويات والمنطق حيث أم زعموا أنه يشتمل على جميع العلوم الكونية بالإضافة إلى الل
 ولكن هذا على خلاف ما كان عليه فهم السابقين، فإن ،وعلم الكلام وغير ذلك
ولم يعهد .  الناس علماً بالقرآن وعلومه وما يشتمل عليهأكثرأسلافنا الأفاضل كانوا 

منهم أم تكلموا في القرآن غير ما ثبت من أمره ويه ومن إخباره عن اليوم 
 12".الآخر

 أن القرآن الكريم، على عكس ما تدل عليه تأكيدات هذا العالم ولكننا نزعم
إنه خاتم . العظيم، كتاب هداية ومعرفة للناس كافة، في كل الأماكن وفي كل العصور

فهو والحالة هذه لا يمكن أن يحد . الكتب وبه ختمت الرسالات إلى أن تقوم الساعة
 أو علومهم وعلوم غيرهم في أي فهمه وتقتصر علومه على علوم العرب وقت نـزوله،

نعم، إن الإحاطة باللغة العربية شرط ضروري لفهم القرآن فهماً . زمان ومكان آخر

                                                 
 . هذا النص ترجمة من المرجع التالي باللغة الإنجليزية 11

Taha J. Al- Alwani and Imad Al din Khalil: The Quran and the Sunnah: The Time-
Space Factor, Herndon, Verginia (U.S.A): IIIT, 1991,p.14. 

 .19 المصدر نفسه، ص  12



 دراسات/  بحوث                                                                    حول النظام المعرفي في القرآن الكريم 
 

21

وإن . صحيحاً، لكن هذا الشرط لا يمكن أن يعد كافياً للفهم التام والكامل والنهائي
ا أي فهم بشري للقرآن الكريم لا يمكن أن نعده أكثر من ظل لحقائق القرآن، وكم

يتحدد ظل أي شيء بزاوية النور الذي يسلط على ذلك الشيء وكثافته، فكذلك 
محاولات فهم البشر للقرآن الكريم، تتشكل بأفهامهم وثقافتهم ومعارفهم المحدودة 

 .بحدود إنسانيتهم والمتكيفة بمعارف أزمام
 :وسنعرض الآن تصنيفات بعض العلماء حول أهداف التنـزيل وعلوم القرآن

 ).م1763/ه606 -م 1706/ه544(ر الرازي الفخ -1
: مدار القرآن على أربعة مسائل"يقرر الفخر الرازي في تفسيره مفاتيح الغيب أن 

 13".الإلهيات والنبوات والمعاد والقضاء والقدر وهي مقصود القرآن كله
 ).م1763/ه1176 -م 1706/ه1114(شاه ولي االله  -2

 : فوز الكبير في أصول التفسير ما يأتييقول العلامة شاه ولي االله في رسالته ال
 :ليعلم أن معاني القرآن المنطوقة لا تخرج عن خمسة علوم هي"

 . وتفصيل هذا العلم منوط بذمة الفقهي:علم الأحكام
 .والرد على الفرق الضالة، وتبيان هذا العلم منوط بذمة المتكلم: وعلم المخاصمة

سموات والأرض وإلهام العباد ما ينبغي  من بيان خلق ال:وعلم التذكير بآلاء االله
 .لهم، ومن بيان صفات االله سبحانه الكاملة

 يعني بيان الوقائع التي أوجدها االله سبحانه وتعالى من :وعلم التذكير بأيام االله
 .جنس تنعيم المطيعين وتعذيب ارمين
لجنة  من الحشر والنشر، والحساب والميزان، وا:وعلم التذكير بالموت وما بعده

والنار، وحفظ تفاصيل هذه العلوم وإلحاق الأحاديث والآثار المناسبة لها وظيفة المذكر 
 14".والواعظ
 ).م1905/ه1323 -م 1849/ه1266: (الإمام محمد عبده -3

 :يقرر الإمام محمد عبده أن ما أُنـزل القرآن لأجله أمور هي
 .حيدلأن الناس كانوا وثنيين وإن كان بعضهم يدع التوالتوحيد  -1

                                                 
الجامعة الوطنية الماليزية، (دراسة وتفسير، رسالة دكتوراه غير منشورة، : سورة العنكبوت:  أورده زياد محمد الدغامين 13

 .113ص ) م1991
الفوز الكبير في أصول التفسير، منشور كمقدمة لكتاب المعجم المفهرس لآيات ): ولي االله بن عبد الرحمن( شاه ولي االله  14

 .8ت، ص . دار القلم، د: القرآن الكريم، عمل ووضع محمد منير الدمشقي، بيروت



    محمود عايد الرشدان                                  العدد العاشر                    : إسلامية المعرفة، السنة الثالثة        
   

 

22

 من لم يأخذ به وإنذاره بسوء ووعيدمن أخذ به وتبشيره بحسن المثوبة، وعد  -2
 .العقوبة
 .التي تحيي التوحيد في القلوب وتثبته في النفوسبيان  -3
 .سبيل السعادة وكيفية السير فيها الموصل إلى نعيم الدنيا والآخرةبيان  -4
ر الذين باخمن وقف عند حدود االله تعالى وأخذ بأحكام دينه وأقصص   -5
 لأجل الاعتبار واختيار طريق المحسنين ومعرفة ا حدوده ونبذوا أحكام دينه ظهرياًتعدو

 15.سنن االله في البشر
 ).م1979/ه1400-م 1903/ه1321 (:أبو الأعلى المودودي -6

يؤكد العلامة أبو الأعلى المودودي أنَّ مدار القرآن كله على مصطلحات أربعة 
 :هي

 . العبادة-4 .الدين -3 . الرب-2 . الإله-1
ويجزم أن هذه المصطلحات تشكل المحاور التي تدور حولها رسالة القرآن، وكل ما 
في القرآن ليس له أي غرض آخر إلا توضيح وشرح واحد من هذه المصطلحات أو 

 16.أكثر
 ).م1996/ه1416 -م 1917/ه1335: ( محمد الغزالي-5

فيه أهداف القرآن سماه المحاور خصص الشيخ محمد الغزالي كتاباً خاصاً تناول 
 أن رسالة القرآن وأهدافه -رحمه االله-الخمسة للقرآن الكريم ويقرر في هذا الكتاب 

 17:تدور على خمسة محاور هي
 .  القصص القرآني-3 .  الكون الدال على خالقه-2 .  االله الواحد-1

 . التربية والتشريع-5 . المعاد والحساب-4
يق في الموضوعات والأهداف التي خصها العلماء السالف ماذا نلاحظ عند التدق

ذكرهم للقرآن الكريم؟ إن كلاً من هذه الموضوعات، لا شك، تقوم عليه دلالات من 
آي القرآن الكريم، وكذلك فإن عدداً آخر من العلماء ذكر أهدافاً وموضوعات غير ما 

ة التي أوردنا لأا تكفي للتدليل أوردناه سابقاً، ولكننا للاختصار آثرنا الاكتفاء بالأمثل
 :على ما نحن بصدده من أمور هي

                                                 
 .25، ص 1984دار إحياء العلوم، : دروس من القرآن، بيروت:  الشيخ محمد عبده 15
 .م1971دار القلم، : المصطلحات الأربعة في القرآن الكريم، الكويت:  راجع كتابه 16
 .م1992دار الصحوة، : المحاور الخمسة للقرآن الكريم، القاهرة:  الشيخ محمد الغزالي 17



 دراسات/  بحوث                                                                    حول النظام المعرفي في القرآن الكريم 
 

23

إن تنوع إعجاز القرآن وما يدل عليه من معارف وعلوم لا يستوعبه علم عالم  -1
ولا جيل من العلماء، فهذه الإسهامات والإشارات من العلماء تمثل جواهر متناثرة 

 .ولا يخلق على كثرة الردمستخرجة من كنـز لا تنفد جواهره، ولا تنقضي عجائبه، 
إن صياغة كل واحد من هؤلاء العلماء وغيرهم تتأثر بمخزونه المعرفي، وبنيانه  -2

الثقافي، وما يتأثر به من أوضاع الزمان والمكان التي يعيش فيها فضلاً عن منهاجه في 
 .البحث والنظر

إن إسهامات العلماء والدراسين، على تنوعها وعلى ما يبدو فيها من بعض  -3
الاختلافات، لا يلغي بعضها بعضاً ولا ينتقص من قيمتها، بل إا تشكل تنوعاً 
 وتطويراً ضرورياً، لكي يبقى القرآن الكريم حياً في النفوس، هادياً للأجيال على مر
العصور لفهم آيات االله في الآفاق وفي الأنفس، ولتحقيق جدية أداء الإنسان وفاعليته 

 .دوخلافته في الحياة والوجو
إنه من المفيد، بل من الضروري، أن لا تجمد أفهام المسلمين عند جيل من  -4

العلماء مهما عظم، بل ومن واجب العلماء، المختصين في العلوم المختلفة، أن يطوروا 
. مناهج مناسبة لعلومهم ترتكز على تعاليم القرآن والتفاعل معه واستلهام نظامه المعرفي

بعد ربط هذه المناهج أو توحيدها في نظام أو إطار ولعله يصبح من الممكن فيما 
واحد، يعكس فكرة التوحيد من جهة، ويشتمل على خصائص الثبات والمرونة 

 .والتطور من جهة أخرى
إن ما سنقدمه في الصفحات التالية، نورده في هذا الإطار إسهاماً متواضعاً في 

العلوم الاجتماعية والإنسانية سبيل جعل القرآن الكريم المصدر الرئيس لصباغة مناهج 
من جهة، ولتقريب أو إزالة الفجوة بين هذه المناهج وما اتفق على تسميته بالعلوم 

 .الشرعية من جهة أخرى
 نظرة أخرى في أهداف  التنـزيل والتفريق بين المكي والمدني

يجمع المسلمون عامتهم وخاصتهم، على مر العصور، وعلى اختلاف ثقافام 
، على أن عقيدة التوحيد وتطهير الناس من الشرك هو الهدف الأعلى لرسالة ولغام

وما أُمِروا إِلَّا لِيعبدوا اللَّه مخلِصِين لَه الدين حنفَاءَ ﴿ :القرآن بل لرسالات الأنبياء جميعاً
 ).5:البينة( ﴾ويقِيموا الصلاةَ ويؤتوا الزكَاةَ وذَلِك دِين الْقَيمةِ

ولقد استوعب رسالة الإسلام وهدفها أولئك النفر من الصحابة والتابعين على 
ماذا جاء بكم؟ قائلاً : أفضل وجه، مما مكّن واحد منهم أن يجيب رستم على سؤاله



    محمود عايد الرشدان                                  العدد العاشر                    : إسلامية المعرفة، السنة الثالثة        
   

 

24

رب العباد، ومن جور العباد إلى عبادة جئنا نخرج من شاء من عبادة : "على البديهة
 18". ومن ضيق الدنيا إلى سعة الدنيا والآخرةالأديان إلى عدل الإسلام،

أرأيت أروع من هذا الفهم والتلخيص والذي أكد على التوحيد ولم ينس الأبعاد 
 !الاجتماعية والاقتصادية على حد سواء؟

وقد اعتاد علماء المسلمين أن يميزوا بين موضوعات آي القرآن الكريم الذي 
 في العهد المدني، وعلى أن واحداً من أوجه نـزل في العهد المكي، وذلك الذي نـزل

الاختلاف بين العهدين، هو تأكيدهم أن القرآن في العهد المكي ركز على بيان عقيدة 
التوحيد، وتثبيت أركان الإيمان، ومحاربة الشرك وما يقود إليه، في حين أن التشريع وما 

مات التنـزيل في العهد يتصل به من تعاليم متعلقة ببناء اتمع والدولة كان من مه
المدني، إذ إنه لم يكن للمسلمين في مكة دولة تحتاج إلى قوانين وتشريعات وتفصيلات 

عن هذا . في أمور العلاقات، والحقوق والواجبات الاجتماعية والسياسية والاقتصادية
التركيز على اختلاف موضوعات القرآن المكي والمدني، على وجاهته، أدى إلى قلة 

اه إلى ما يجمع بين العهدين من توحيد في الهدف مما هو لازم للمسلمين في كل الانتب
 :ولقد تنبه إلى هذا أحد الباحثين المعاصرين إذ يقول. عهد وعلى مر العصور

فالمفاضلة والتمييز بين موضوعات القرآن المكي وموضوعات القرآن المدني "
 -اصة بعد اكتمال الكتاب المنـزلبخ-مفاضلة غير مطلقة وغير قطعية، بل يبدوا لنا 

أن القرآن المكي والمدني يتداخلان في موضوعاما ويتكاملان في عرض المعاني 
والاحتجاج لها، بحيث لا يستطيع التباين في أماكن النـزول وزمانه أن يفصل بينهما، 
وأن ما نـزل من القرآن مكيه ومدنيه والسفري منه والحضري والصيفي والشتائي، 

 يشكل نسيجاً واحداً حتى يكاد المرء يعجز عن انتزاع بعض الآيات من موضوعها كله
العضوي في داخل السورة وإرجاعها لموقعها الجغرافي والتاريخي دون تشويه الصياغة 

ولقد لوحظت هذه الخاصية التأليفية حتى عدت بذاا وجهاً من . والإخلال بالمعنى
 19".وجوه الإعجاز القرآني

نه قلّ الانتباه إليه وهو أن القرآن الكريم نـزل فيما أ أمر عظيم نـزعم وهناك
نـزل لينشئ نظاماً معرفياً لم يعهده العرب، ولا غيرهم، وقت نـزول القرآن، كما 

                                                 
 . هذا القول منسوب إلى ربعي بن عامر عندما قابل وفد المسلمين رستم 18
وهذا . 20، ص 1995دار البشير، ): الأردن(أصول الفكر السياسي في القرآن المكي، عمان : القادر حامد التيجاني عبد  19

كما ) 17م، ص 1973دار القلم، : دراسات إسلامية، الكويت(الرأي قد سبق أن ذهب غليه الدكتور محمد عبد االله دراز 
 .أشار إلى ذلك الدكتور التيجاني نفسه



 دراسات/  بحوث                                                                    حول النظام المعرفي في القرآن الكريم 
 

25

أن هذا النظام المعرفي القرآني في من خصائص الثبات والتطور ما يجعله النظام الوحيد، 
من جهة، وتمكينها من اكتشاف الآيات الكونية القادر على ربط البشرية بخالقها 

وتسخيرها من جهة أخرى لتكون الأجيال المتعاقبة قادرة على القيام بواجبات الإعمار 
. والاستخلاف، باستخدام أنواع من العلوم والمعارف المتجددة والمتطورة على الدوام

 عن الفرائض وبلغة أخرى فإن القرآن الكريم، يحتوي على فرائض معرفية، فضلاً
 .العبادية، وأحكام العبادات والمعاملات

إن هذا النظام المعرفي الذي جاء القرآن ليقيمه، يتناول الأبعاد الرئيسة لأي نظام 
 :معرفي، ألا وهي

 .تحديد الغاية والهدف من العلم والمعرفة -1
 .تحديد مصادرة العلم والمعرفة -2
 ضمن أولويات العقيدة استقصاء أنواع العلوم والمعارف، والتعامل معها -3

 .وحاجات الأمة في الزمان والمكان
 .التوجيه إلى مناهج الكشف عن العلوم والمعارف وسبل اكتساا -4
تحديد وتطوير الوسائل الضرورية والمناسبة لاستخدامها في التوصل إلى أنواع  -5

 .العلوم والمعارف المختلفة
 .عارفتطوير التطبيقات اللازمة لما يكتسب من العلوم والم -6

وليست القضية هنا في إقامة الدليل عن أهمية العلم في رسالة القرآن، والمكانة 
العالية الرفيعة التي خصها الإسلام للعلم، وما يتصل به، وكل من يتصل به من المعلمين 
والمتعلمين، وكل طريق يؤدي إلى العلم، فإن في ذلك كتباً وتصنيفات ومقالات تكاد 

هذا المقام أن نتذكر أن الحكمة من تكريم االله للإنسان لا تحصى، ويكفي في 
باستخلافه، على الرغم من أنه يسفك الدماء، ويفسد في الأرض، هي أن االله علّمه 

 ).33-30: البقرة(الأسماء كلها 
 :وفي كتاب العلم من إحياء علوم الدين لأبي حامد الغزالي ما يأتي

الزهاد، قيل : قيل فمن الملوك؟ قال. ماءسئل ابن المبارك من الناس؟ فقال العل"
الذين يأكلون الدنيا بالدين، ولم يجعل غير العالم من الناس لأن : فمن السفلة؟ قال

الخاصية التي يتميز ا الناس عن سائر البهائم هي العلم، فالإنسان إنسان بما هو شريف 



    محمود عايد الرشدان                                  العدد العاشر                    : إسلامية المعرفة، السنة الثالثة        
   

 

26

بل ... لا بأكلهو... ولا بشجاعته... ولا بعظمته... لأجله وليس ذلك بقوة شخصه
 20".لم يخلق إلا للعلم

نقول ليست القضية هنا، إضافة أدلة جديدة على مكانة العلم والعلماء والمتعلمين 
في الإسلام، بل هي التنبيه على أن القرآن، مكيه ومدنيه، أنشأ نظاماً معرفياً شاملاً 

ه ببعض مكونات هذا متكاملاً، غفل المسلمون عن اكتشافه والعمل بمقتضاه، ثم التنوي
ولنبدأ الآن بعرض مختصر لما ورد في القرآن الكريم . النظام وميزاته ومناهجه ووسائله

 .حول هذا الموضوع ولنبدأ بما بدأ االله عز وجل به
: أول ما نـزل من القرآن الكريم على الأصح، قوله تعالى في أوائل سورة العلق

﴿لَقالَّذِي خ كبمِ رأْ بِاسلَقٍ . اقْرع انَ مِنالْإِنس لَقخ . مالْأَكْر كبرأْ واقْر . لَّمالَّذِي ع
إِنَّ إِلَى . أَنْ رآه استغنى . كَلَّا إِنَّ الْإِنسانَ لَيطْغى . علَّم الْإِنسانَ ما لَم يعلَم . بِالْقَلَمِ 

 ).8-1: العلق (﴾ربك الرجعى
، )القراءة(ت فيما نرى تؤسس نظاماً للمعرفة مفتاحه العام والرئيس إن هذه الآيا

وليست هي القراءة المعهودة مما يمثله النطق بكلمات ومفردات، وهو ما فهمه الرسول 
 أُمياً، بل إا قراءة من نوع إذ كان الرسول ) ما أنا بقارئ(الكريم عندما رد بقوله 

 .يدجديد وبموضوعات جديدة وبمنهاج جد
اقْرأْ بِاسمِ ربك الَّذِي ﴿: أما كوا من نوع جديد فيتجلّى ذلك في قوله تعالى

لَقوقوله تعالى﴾خ ، :﴿لَمعي ا لَمانَ مالْإِنس لَّم؛ فالشق الأول من هذه القراءة هو ﴾ع
جدة أما . التلقي من الوحي مما لا يستطيع الإنسان تحصيله بالقراءة والكتابة المعهودة

موضوعاا، وهو ما يثير الدهشة والعجب، فهي أن تبدأ بقراءة الخلق، وهي قراءة كي 
تكون صحيحة تحتاج إلى علوم متخصصة متقدمة، ثم هي قراءة كذلك في الظواهر 

أَنْ رآه . كَلَّا إِنَّ الْإِنسانَ لَيطْغى ﴿: النفسية والاجتماعية تتجلى في قوله تعالى
طغيان على مستوى الفرد والجماعة أساسه الشعور بالاكتفاء الذاتي وعدم ، فال﴾استغنى

: ، أي الغرور بالقوة والموارد الذاتية، ومن ذلك قوله تعالى)الاستغناء(الحاجة إلى الغير 
 مِن القُرونِ من قَالَ إِنما أُوتِيته علَى عِلْمٍ عِندِي أَولَم يعلَم أَنَّ اللَّه قَد أَهلَك مِن قَبلِهِ﴿

، )78: القصص (﴾هو أَشد مِنه قُوةً وأَكْثَر جمعا ولَا يسأَلُ عن ذُنوبِهِم الْمجرِمونَ
فَإِذَا مس الْإِنسانَ ضر دعانا ثُم إِذَا خولْناه نِعمةً مِنا قَالَ إِنما أُوتِيته ﴿: وقوله عز وجل

ونَعلَمعلَا ي مهأَكْثَر لَكِنةٌ ونفِت لْ هِي49الزمر  (﴾لَى عِلْمٍ ب.( 
                                                 

 .7، ص 1ت، ج. دار المعرفة، ب: إحياء علوم الدين، بيروت:  أبو حامد الغزالي 20



 دراسات/  بحوث                                                                    حول النظام المعرفي في القرآن الكريم 
 

27

فالنظام المعرفي القرآني إذن يقوم على الجمع بين قراءتين متلازمتين متكاملتين، هما 
، قراءة الخبر وقراءة )الكون(وقراءة كتابه المنظور ) الوحي(قراءة كتاب االله المسطور 

 مما يساعدنا على تصور الانقلاب العظيم الذي أحدثه هذا المنهاج ولعل. المختبر
القرآني في المعرفة ومفاتيحها ومصادرها أن نتخيل أوضاع اتمع الجاهلي في القرن 

نحاول أن نقرر محتوى ، ثم السادس وأوائل القرن السابع بعد ميلاد المسيح 
لعل . وته لمثل ذلك اتمعالخطاب الإصلاحي الذي يمكن أن يبدأ به أي مصلح دع

إنه في المنظور والاجتهاد البشريين لا يمكن لبشر أن يبدأ : القارئ يوافقني على القول
اقْرأْ بِاسمِ ﴿: دعوته الإصلاحية التغييرية بمثل ما بدأ به الوحي على رسول االله محمد 

 لَقالَّذِي خ كبلَقٍ .رع انَ مِنالْإِنس لَقأْ. خاقْر مالْأَكْر كبربِالْقَلَمِ .  و لَّمالَّذِي ع . لَّمع
لَمعي ا لَمانَ مفلو كان التوحيد مستقلاً عن النظام المعرفي، بحسبانه وحده محور . ﴾الْإِنس

ونعوذ باالله من (الرسالة الجديدة، لكان من الأولى، في اجتهادنا البشري المحدود، 
زل سور كسور الإخلاص والكافرون قبل سور التكوير ، أن تنـ)التطاول عليه

والأعلى والليل والفجر والضحى، وغيرها مما هو سابق في التنـزيل، وكل هذه السور 
بطبيعة الحال مكية، ولعل في أسمائها ما ينبئ بأن النظام المعرفي القرآني، يجعل الكون 

اصة، وبالناس عامة، أن يعملوا على وما فيه من آيات مداراً رئيساً لما يليق بالمسلمين خ
اكتشافه وفهم أسراره وقوانينه وسننه، باعتبار ذلك شرطاً لازماً لتمكينهم من 

وسنعود مرة أخرى إلى ما يمكن . تسخيره، وإعماره والقيام بمسؤولية الخلافة فيه
 .الاستدلال عليه من أسماء سور القرآن الكريم مما له علاقة بموضوعنا هذا

 الآن إلى مزيد من النظر في السور المكية وما تحتويه من موضوعات ولننتقل
 من مجموع سور) ٪75.4(عدد السور المكية ست وثمانون سورة تشكل . ومناهج

من ) ٪73.8(آية تشكل حوالي ) 4613(القرآن الكريم، ومجموع آيات هذه السور 
ة مجموع آياا حوالي سور) 28(مجموع الآيات القرآنية، بينما مجموع السور المدنية 

من ) ٪26.2(من السور و ) ٪24.6(دني يشكل آية، أي أن القرآن الم) 1636(
 .مجموع الآيات

وسنأخذ مثالاً من السور المكية، ليس فريداً في نوعه ولا شاذاً في موضوعه، وهو 
في السنة السادسة أو (من سورة الروم التي نـزلت في حوالي منتصف العهد المكي 

وقد لا يكون إيراد جميع آيات السورة الستين في هذا السياق ). ة قبل الهجرةالسابع
ضرورياً، ولذلك سنكتفي بإيراد آيات قليلة مع النصيحة بإعادة قراءة السورة 

 :ودراستها لكل راغب بمزيد من التمحيص



    محمود عايد الرشدان                                  العدد العاشر                    : إسلامية المعرفة، السنة الثالثة        
   

 

28

بعدِ غَلَبِهِم فِي أَدنى الْأَرضِ وهم مِن . غُلِبت الروم .  الم ﴿: قال االله تعالى
بِنصرِ . فِي بِضعِ سِنِين لِلَّهِ الْأَمر مِن قَبلُ ومِن بعد ويومئِذٍ يفْرح الْمؤمِنونَ .  سيغلِبونَ

 حِيمالر زِيزالْع وهاءُ وشي نم رنصلَكِ. اللَّهِ يو هدعو اللَّه لِفخاللَّهِ لَا ي دعو أَكْثَر ن
يعلَمونَ ظَاهِرا مِن الْحياةِ الدنيا وهم عن الْآخِرةِ هم غَافِلُونَ أَولَم . الناسِ لَا يعلَمونَ 

يتفَكَّروا فِي أَنفُسِهِم ما خلَق اللَّه السماواتِ والْأَرض وما بينهما إِلَّا بِالْحق وأَجلٍ 
أَولَم يسِيروا فِي الْأَرضِ فَينظُروا . مسمى وإِنَّ كَثِيرا مِن الناسِ بِلِقَاءِ ربهِم لَكَافِرونَ 

 ا أَكْثَروهرمعو ضوا الْأَرأَثَارةً وقُو مهمِن دوا أَشكَان لِهِمقَب مِن ةُ الَّذِيناقِبكَانَ ع فكَي
ما عمِم مهوا أَنفُسكَان لَكِنو مهظْلِملِي ا كَانَ اللَّهاتِ فَمنيبِالْب ملُهسر مهاءَتجا ووهر
 ).9-1: الروم (﴾يظْلِمونَ
 يخرِج الْحي مِن الْميتِ ويخرِج الْميت مِن الْحي ويحيِ ﴿:  قال سبحانهثم

وم دعب ضونَ الْأَرجرخت كَذَلِكا وتِه . رشب متإِذَا أَن ابٍ ثُمرت مِن لَقَكُماتِهِ أَنْ خآي مِنو
مِن لَكُم لَقاتِهِ أَنْ خآي مِنونَ وشِرنتةً تدوم كُمنيلَ بعجا وهوا إِلَيكُنسا لِتاجوأَز أَنفُسِكُم 

ومِن آياتِهِ خلْق السماواتِ والْأَرضِ . ورحمةً إِنَّ فِي ذَلِك لَآياتٍ لِقَومٍ يتفَكَّرونَ 
لَآي إِنَّ فِي ذَلِك انِكُمأَلْوو تِكُمأَلْسِن تِلَافاخو الِمِينلِ . اتٍ لِلْعبِاللَّي كُمامناتِهِ مآي مِنو

ومِن آياتِهِ يرِيكُم . والنهارِ وابتِغاؤكُم مِن فَضلِهِ إِنَّ فِي ذَلِك لَآياتٍ لِقَومٍ يسمعونَ 
ن السماءِ ماءً فَيحيِ بِهِ الْأَرض بعد الْبرق خوفًا وطَمعا وينزلُ مِن السماءِ ماءً وينزلُ مِ

ومِن آياتِهِ أَنْ تقُوم السماءُ والْأَرض بِأَمرِهِ ثُم . موتِها إِنَّ فِي ذَلِك لَآياتٍ لِقَومٍ يعقِلُونَ 
ن فِي السماواتِ والْأَرضِ كُلٌّ لَه ولَه م. إِذَا دعاكُم دعوةً مِن الْأَرضِ إِذَا أَنتم تخرجونَ 

 ).26-19: الروم ( ﴾قَانِتونَ
 ولَقَد ضربنا لِلناسِ فِي هذَا الْقُرآنِ مِن كُلِّ مثَلٍ ولَئِن جِئْتهم ﴿:  قال سبحانهثم

ذَلِك يطْبع اللَّه علَى قُلُوبِ الَّذِين لَا كَ. بِآيةٍ لَيقُولَن الَّذِين كَفَروا إِنْ أَنتم إِلَّا مبطِلُونَ 
-58: الروم (﴾فَاصبِر إِنَّ وعد اللَّهِ حق ولَا يستخِفَّنك الَّذِين لَا يوقِنونَ. يعلَمونَ 

60.( 
 تدلنا على أنه من بين موضوعات -دع عنك النظرة المتأنية المتدبرة-ونظرة عابرة 

 :كية ما يأتيهذه السورة الم
 .الصراع بين القوى الكبرى وتداول الغلبة -1
 -)7: الروم (﴾يعلَمونَ ظَاهِراً مِن الْحياةِ﴿-التفريق بين العلم السطحي  -2

 .والعلم الحقيقي



 دراسات/  بحوث                                                                    حول النظام المعرفي في القرآن الكريم 
 

29

 أَولَم يتفَكَّروا فِي أَنفُسِهِم ما خلَق اللَّه السماواتِ ﴿: ترابط العلم والإيمان -3
و ضالْأَرىومسلٍ مأَجو قا إِلَّا بِالْحمهنيا ب8: الروم (﴾م.( 

ضرورة السير والنظر، بالمعنى القرآني، لتعلم سنن قيام الحضارات والممالك  -4
 .وايارها
علوم الآفاق والأنفس التي تحتاج إلى أدوات التعلم ووسائله من السمع  -5

 .إلخ... والبصر والتفكر والتعقل
ل لتعليم واكتساب المعرفة التي تقود إلى الإيمان والقنوت قد إن جميع الأمثا -6

 .جاء ا القرآن
ولعلنا في هذا المقام نستفيد في فهم هذه الدلالات مما كتبه الشهيد سيد قطب في 

 :مقدمة تفسيره لهذه السورة إذ يقول
نـزلت الآيات الأولى من هذه السورة تبشر بغلبة أهل الكتاب من الروم في "
سنين، غلبة يفرح لها المؤمنون الذين يودون انتصار ملّة الإيمان من كل دين، بضع 

ولكن القرآن لم يقف بالمسلمين وخصومهم عند هذا الوعد، ولا في حدود ذلك 
الحادث، إنما كانت هذه مناسبة لينطلق م إلى آفاق أبعد ولآماد أوسع من ذلك 

 بين ماضي البشرية وحاضرها وليصل... وليصلهم بالكون كله. الحادث الموقوت
ثم يطوف م في مشاهد الكون وفي أغوار النفس وفي أحوال البشر وفي ... ومستقبلها

عجائب الفِطِر، فإذا هم في ذلك المحيط الهائل الضخم يطلعون على آفاق من المعرفة 
ترفع حيام وتطلقها وتوسع آمادها وأهدافها وتخرجهم من تلك العزلة الضيقة، عزلة 
المكان والزمان والحادث إلى فسحة الكون كله، ماضيه وحاضره ومستقبله، وإلى 

 21".نواميس الكون وسننه وروابطه
هل يمكن أن يخرج المسلمون من عزلة الزمان والمكان : ونحن في هذا المقام نتساءل

والحادث، ليطلعوا على آفاق من المعرفة ترفع حيام وتطلقها، وليكتشفوا ذه 
ف نواميس الكون وروابطه، بالقراءة التقليدية المعهودة للقرآن الكريم؟ ألا يتطلب المعار

مثل هذا الأمر أنواعاً من العلوم الكونية والاجتماعية ومناهج لا يستطيعها إلا 
المتخصصون اددون؟ وذلك يعني بالضرورة عدم الاقتصار على ما ورثه المسلمون من 

القرآني بعيد كل البعد عما ) القراءة(ة؛ أجل إن نظام تصنيفات للعلوم ومناهج للدراس
نعهده الآن من التغني بآيات القرآن الكريم بالألسنة دون الأفئدة، وبالحناجر لا 

                                                 
 .22، ص 21ت، ج . دار إحياء الكتب العربية، د: في ظلال القرآن، الطبعة الأولى، القاهرة:  سيد قطب 21



    محمود عايد الرشدان                                  العدد العاشر                    : إسلامية المعرفة، السنة الثالثة        
   

 

30

إِنما يخشى اللَّه مِن عِبادِهِ ﴿: بالقلوب، وصدق االله العظيم إذ يقول
 ).28:فاطر)(الْعلَماء

  الكريم ونظامه المعرفيمكانة السير والنظر في القرآن
لا يملك القارئ للقرآن الكريم، المتدبر في آياته، إلا أن يلحظ تأكيداً متكرراً 
وتوجيهاً مباشراً للسير والنظر، وأهميتهما في اكتشاف آيات االله في خلقه وتفهمها، 

وليت بعض الدارسين الجادين . وفي سنن التدافع والتداول، وسنن الصعود والاندثار
ون عنايتهم لاكتشاف واستخلاص نظرية السير والنظر واستخلاصها من القرآن يوجه

الكريم، لتكون لبنة مهمة في بناء النظام المعرفي القرآني، وليستبين المسلم أن السير 
المطلوب القيام به في القرآن الكريم، ليس هو سير المُكب على وجهه، وليس النظر 

 السير والنظر مجتمعين أو ولقد ورد لفظا. البصيرةالمطلوب هو نظر البصر ارد من 
منفصلين في أكثر من خمسين آية قرآنية، ثمانية منها فقط وردت في سور مدنية والباقي 
منها في سور مكية، وفي القرآن الكريم ما يقرب من ثلاثمائة وستين آية تستثير في 

، بحيث بنى المتكلمون عليها الإنسان دواعي التدبر والتفكر والتبصر والتعقل والتأمل
إن أول الواجبات الدينية المفروضة على المسلم : "لِتعاضِد معانيها قاعدم المشهورة

 وفيما يلي أمثلة 22". مؤمناً من لم يستدلسلي: "، حتى ذهب عامتهم إلى القول"النظر
 :قليلة لهذه الآيات

1- ﴿ لِقخ انُ مِمالْإِنس نظُرمِ.  فَلْي لِقافِقٍ خاءٍ دم لْبِ . ننِ الصيب مِن جرخي
 ).7-5: الطارق (﴾والترائِبِ
2- ﴿ لِقَتخ فونَ إِلَى الْإِبِلِ كَيظُرنأَفَلَا ي  . تفِعر فاءِ كَيمإِلَى السإِلَى . وو

 تصِبن فالِ كَيالْجِب .تطِحس فضِ كَيإِلَى الْأَر20-17: الغاشية (﴾و.( 
3- ﴿ لِهِمقَب وا مِنكَان ةُ الَّذِيناقِبكَانَ ع فوا كَينظُرضِ فَيوا فِي الْأَرسِيري لَم أَو 

كَانوا هم أَشد مِنهم قُوةً وآثَارا فِي الْأَرضِ فَأَخذَهم اللَّه بِذُنوبِهِم وما كَانَ لَهم مِن اللَّهِ 
لِك بِأَنهم كَانت تأْتِيهِم رسلُهم بِالْبيناتِ فَكَفَروا فَأَخذَهم اللَّه إِنه قَوِي ذَ. مِن واقٍ 

 ).22-21:غافر (﴾شدِيد الْعِقَابِ

                                                 
ة تصدر مجلة علمية فصلية محكم(، التجديد "خصائص المنهج العلمي ومقارباته في القرآن الكريم: " عرفان عبد الحميد فتاح 22

 .31، ص 1997، السنة الأولى، العدد الألو، يناير، )عن الجامعة الإسلامية العالمية بماليزيا



 دراسات/  بحوث                                                                    حول النظام المعرفي في القرآن الكريم 
 

31

إن هذه الآيات القليلة وحدها، كافية الدلالة على أن موضوعاا جامعة شاملة، 
عية والأنظمة الكونية والسنن التاريخية على فهي تشمل النفس والخلق والظواهر الطبي

 .حد سواء
ومما يدل على تنوع النظام المعرفي القرآني وشموله أسماء القرآن الكريم حيث 

 :نلاحظ أن هذه الأسماء أكثر ما تشتمل على أصناف أربعة
 وهناك أكثر  من ست وعشرين سورة تدل :الظواهر الإنسانية والاجتماعية -1

التوبة، الحج، الأحزاب، الشورى، اادلة، الصف، : ه الظواهر مثلأسماؤها على هذ
 .وغيرها... المنافقون، الطلاق، الهمزة، التكاثر، المطففين

 وهناك أكثر من اثنتين وعشرين سورة تدل :الظواهر والآيات الكونية -2
الرعد، النور، الدخان، النجم، القمر، التكوير، : أسماؤها على هذه الظواهر مثل

 .وغيرها... نفطار، البروج، الزلزلةالا
 وهناك أكثر من أربعة عشر سورة تدل أسماؤها على هذه :الأقوام والأمم -3

 .وغيرها... يونس، هود، يوسف، إبراهيم، مريم، سبأ، الروم، قريش: الموضوعات مثل
البقرة، الأنعام، النحل، النمل، :  مثل:أسماء الحيوانات وما يتعلق ا -4

 .وغيرها... لالعنكبوت، الفي
ولعل في هذا دليلاً على أن موضوعات القرآن ومحاوره تتعلق بالإنسان فرداً 
ومجتمعاً، وبالكون وما فيه من عجائب خلق االله وآياته، والتاريخ وما فيه من دروس 

الْحق أَولَم يكْفِ سنرِيهِم آياتِنا فِي الْآفَاقِ وفِي أَنفُسِهِم حتى يتبين لَهم أَنه ﴿: وعبر
هِيدءٍ شيلَى كُلِّ شع هأَن كب53: فصلت (﴾بِر.( 

ولقد دأب كثير من المفسرين على اعتبار هذه الآيات وأمثالها، إما تدليلاً على 
 "كيف"والواقع أن تكرار لفظ . قدرة االله ووحدانيته، أو أا وردت للترهيب والاعتبار

ر، يدل على أن المطلوب هو أكثر وأعمق من النظر العابر، فمعرفة في آيات السير والنظ
 تتطلب نظراً متخصصاً وجهوداً متواصلة، لأن مجرد رؤية الظاهرة الكونية أو "كيف"

الاجتماعية شيء يستطيعه معظم الناس، جاهلهم وعالمهم، كافرهم ومؤمنهم على 
ة، أو الآية الكونية، فإنه لا السواء، أما اكتشاف كيف تكونت هذه الظاهرة الاجتماعي

يستطيعه إلا العلماء، وأما الاعتبار من هذا العلم، والغاية منهج فلا يحوزهما إلا العلماء 
 .المؤمنون



    محمود عايد الرشدان                                  العدد العاشر                    : إسلامية المعرفة، السنة الثالثة        
   

 

32

ومن هنا فإننا نلحظ أن معظم الناس، إن لم يكن كلهم، يرون الأمراض بأنواعها 
الأمراض ومن بل يصفون أعراضها، أما من يستطيع اكتشاف ومعرفة كيف تجيء هذه 

ثمَّ كيف يمكن الوقاية منها، وعلاجها، فإن ذلك لا يستطيعه إلا الباحثون 
تحصل ) كيف(المتخصصون، وكثير منها يشاهده كل الناس، ولكن لا يستطيع تفسير 

 .هذه الظواهر تفسيراً صحيحاً إلا العلماء
لاً على إننا نرى في الآيات السابقة، لا بل في جميع آيات القرآن وسوره، دلي

ضرورة أن يقيم المسلمون نظاماً معرفياً يصل ويؤلف بين العلوم الاجتماعية والإنسانية 
ولا أظنه من العلم في شيء ما نشأ مؤخراً . من جهة والعلوم الكونية من جهة أخرى

بين عدد من المسلمين من فرحتهم بتلقط أخبار الاكتشافات العلمية التي يقوم ا 
يستلها على عجل من القرآن الكريم، مدللاً بذلك في زعمه على علماء الاكتشافات 

إعجاز القرآن الكريم، وهو لا يدري أنه في مثل هذه المحاولات، يقيم الدليل على عجز 
 .المسلمين أكثر مما يقدم برهاناً على إعجاز القرآن الكريم

 القرآن حقاً ولو نظرنا في آية واحدة فقط من الآيات السالفة الذكر، لرأينا إعجاز
وما يتطلبه الإيمان ذا الإعجاز من جهد علمي من قبل المؤمنين، لا انتظار ما يكتشفه 

 أَفَلَا ﴿: غيرهم، ثم التهليل له والتدليل به على عظمة القرآن والإسلام، وهي قوله تعالى
 لِقَتخ فونَ إِلَى الْإِبِلِ كَيظُرني .فِعر فاءِ كَيمإِلَى السو ت . فالِ كَيإِلَى الْجِبو

 ).20-17: الغاشية (﴾وإِلَى الْأَرضِ كَيف سطِحت. نصِبت 
 فإن النظر العادي إلى الإبل والتعجب من خلقها يقدر عليه البدوي الأمي، كما

ضري، أما النظر في كيف خلقت الإبل فلا يقدر عليه الأمي، كما يقدر عليه المتعلم الح
اللغوي أن ينظر إلى السماء كيف نصبت، ولا المتكلم إلى الأرض كيف لا يستطيع 

أجل لا يستطيع مثل هؤلاء العلماء أن يستجيبوا لمثل هذه التوجيه القرآني، . سطحت
على أكمل وجه، إلا إذا جمعوا إلى علومهم علوماً أخرى، مثل علوم الأحياء والفلك 

 .العلوم المتطورة باستمراروالجغرافيا والتاريخ والجيولوجيا وغيرها من 
 مداخلة بين النظام المعرفي في القرآن والمنهج الوضعي العلماني

 حاولنا في الصفحات الماضية أن نبين أن القرآن الكريم جاء بنظام معرفي توحيدي 
فه وتعلمه في عالم  اكتشاعقل الإنسان وحواسه، وما يمكن لهكلّي وشمولي، ليربط بين 

 أن تؤمن به وتتعلمه فيما لا يمكن للعقل وحه ونفسه، وما يلزم رالشهادة، وبين
 يب وعالم الشهادة، وبين علوم الخبر عالم الغيننظام معرفي يجمع ب. والحواس أن تدركه



 دراسات/  بحوث                                                                    حول النظام المعرفي في القرآن الكريم 
 

33

وعلوم المختبر؛ نظام معرفي يجعل المعرفة بالحقائق والمعلومات طريقاً لتحقيق القيم العليا 
اهج التجزيئية التفكيكية، وإن أدت إلى تطوير علوم ولقد أشرنا إلى أن المن. والغايات

ا تقصر عن أن تجعل من القرآن وتعاليمه وهدايته وأنظمته، خلقاً متخصصة، إلا أ
ونود في . للبشر وأساساً يبنون عليه أنظمة حيام الاجتماعية والاقتصادية والسياسية

عي العلماني السائد والنظام هذا الجزء من البحث أن نجري مداخلة ما بين النظام الوض
 .المعرفي القرآني

لقد كان المنهج العلمي ذا اتجاهين، يمثل كل اتجاه عالم مشهور، الاتجاه الأول مثله 
الفيلسوف الفرنسي ديكارت، الذي أراد أن يكون السير العلمي بادئاً من فكرة 

. يعي وما وراءهداخلية، نثق في صواا، ثم نمضي خارجين منها إلى حيث العالم الطب
وأما ثانيهما فهو الفيلسوف الإنجليزي بيكون، الذي رأى أن يكون طريق السير في 
الاتجاه المضاد، بادئاً من الطبيعة الخارجية وما نشاهده في ظواهرها، ثم نمضي داخلين 

 23.إلى فكرة عقلية نقيمها ونكون على يقين من صواا
 عدة قرون، تقوم على أنه لا يمكن اعتبار ما والمناهج الوضعية العلمية السائدة منذ

يقوم على التجربة والحواس علماً أو معرفة جديرة بالاهتمام، ولعل أوجست كونت 
لتي يجب أن اإن العلوم الوضعية : "أبلغ من عبر عن هذا التوجه بقوله) م1857وفىت(

 بمناهج تجريبية تحتكر وتستأثر بدراسة الظواهر كافة، الطبيعية والعقلية والاجتماعية،
محضة هي وحدها الجديرة بأن تسمى علوماً؛ وعلى نحو مقابل فإن الفلسفة لا تعدو أن 

 24".تكون تأملات مجردة، أما الدين فخرافة وشعوذة
المنهج الوضعي ) م1776وفىت(ومن قبل أوجست كونت أكد ديفيد هيوم 

 : التجريبي نقيضاً للدين والفلسفة فقال
الموجهة ) الفلسفة(أو الميتافيزيقيا ) الدين(ينا كتاباً في اللاهوت إذا أخذنا بين أيد"

هل يشتمل على أي استدلال بخصوص الكم والعدد : إلى الطلاب، فلنتساءل
. صوص الوقائع والوجود؟ لاهل يشتمل على أي استقراء تجريبي بخ. ؟ لا)الرياضيات(

 25". به إلى الجحيمإذن ألقِ

                                                 
 .24م، ص 1973دار الشروق، : تجديد الفكر العربي، بيروت:  زكي نجيب محمود 23
24             The Syntopicon: An Index to the Great Ideas, Chap.88, “ Science”, Chicago: 

Encyclopaedia Britanica Inc, 2nd ed, p. 542, 1990. 
25         David Hume: An Inquiry Concerning Human Understanding, the great books of 

Western World, University of Chicago: Encyclopaedia Britanica Inc, 2nd edition, 
p.509,1990. 

 .22، المصدر نفسه، ص ورد في عرفان عبد الحميد فتاح



    محمود عايد الرشدان                                  العدد العاشر                    : إسلامية المعرفة، السنة الثالثة        
   

 

34

كرس المنهج الوضعي في مجال الدراسات النفسية وجاء فرويد من بعد هؤلاء ي
ليعلن أن العلم لا يمكن له أن يتعايش أو يتسامح مع الدين والفلسفة، مؤكداًَ أنه لا 
مصدر لمعرفة الكون سوى الملاحظة العلمية الدقيقة، وأنه لا يمكن أن نستقي أية معرفة 

 :معتبرة من الوحي أو الإلهام فيقول
لمقبول الادعاء بأن العلم يختص بحقل من النشاط المعرفي ، وأن ليس من الجائز أو ا"

الدين والفلسفة يختصان بحقول معرفية أخرى، أو القول بأن لكل واحد من ألوان 
 حر في اختيار المصدر الذي يستقي أن الإنسانالتهذيب الثلاثة نفس القيمة، أو الزعم ب

 تعكس موقفاً جديراً بالاحترام، إذ هو إن مثل هذه المزاعم قد. منه أفكاره ومعتقداته
 موقف لا -مع الأسف-يتسم بالسماحة وسعة الأفق والتسامي عن التعصب، إلا أنه 

يمكن الإقرار به لأنه فاسد باطل، وينطوي على كل الخواص المضللة والمناقضة لموقف 
إن ... ح، ذلك لأن المعرفة العلمية الحقة تضيق بطبعها بالتسام...لا علمي من الكون

الدين هو أشد الأخطار التي دد سلطان المعرفة العلمية وحدودها، لما للدين من أثر 
 26".فعال في اتمع

 مع الدين، ذلك مالعلويرى فرويد أنه من المستحيل أن يتهاون الدين مع العلم أو 
ن العلم لأن الدين لا يقبل أن يعلن بوضوح أنه غير قادر على أن يمنح الناس الحقيقة، وأ

التجريبي وحده هو القادر على ذلك، وأن أي نفاذ للدين إلى حقول المعرفة يعد تجاوزاً 
 .غير مشروع يلزم رفضه ومقاومته

 -العلمية التجريبية-وبالرغم من النجاحات الهائلة التي حققتها المناهج الوضعية 
 الفلسفي وخاصة في مجالات العلوم الطبيعية، فقد كانت أصولها من حيث التفسير

للوجود وللمعرفة، هدفاً لنقد قوي بدءاً من النصف الثاني من القرن الماضي وحتى يومنا 
ضد صورة العالم كما عرضها العلم  الحركة المضادة للوضعية رد فعل هذا، وقد كانت

 .التجريبي الوضعي، الذي ساد الحياة والفكر

                                                                                                                        
 
26                 The Major Works of Sigmund Freud,  The Great Books of Western World, 

No.54,p722,874. 
 .24-23ورد في عرفان عبد الحميد فتاح، المصدر نفسه، ص 

 



 دراسات/  بحوث                                                                    حول النظام المعرفي في القرآن الكريم 
 

35

ة العلم والنظرة القاصرة وقد كان الدافع الأساسي للهجوم على الوضعية هو آلي
للطبيعة، تلك النظرة التي تستبعد فكرة الاختيار، والحرية، والفردية، والمسؤولية 

 27.الأخلاقية
، الذي يعزو إليها انتشار حالة Roszakومن نقاد الموضوعية العلمية العالم روزاك 

 :الاغتراب في الحياة المعاصرة فيقول
 إلى أن المرض -في يأس متزايد-ومنا الحاضر بينما تشير الآداب والفنون في ي"

نجد العلوم في دأا الدائم ... الذي سيؤدي إلى وفاة عصرنا الحالي هو الاغتراب
الموضوعية، ترفع الاغتراب إلى أعلى درجات الأهمية، وكأنه السبيل الوحيد لتحقيق 
راب، وصلت علاقة صادقة مع الحقيقة، ويصبح الضمير الموضوعي هو حياة اغتلتحقيق 

وتحت لواء هذه الطريقة ". الطريقة العلمية"إلى أعلى مستوياا من التقدير وسميت بـ 
 عن خبراتنا الذاتية -وبشكل متزايد-تخضع الطبيعة لإرادتنا، وذلك بالابتعاد بأنفسنا 

 28".حتى تصبح الحقيقة في النهاية عالماً من الاغتراب المتحجر
يستهزئ بالمعاني الذاتية ويسخر من بحث الإنسان إن العلم التجريبي الموضوعي 

ولقد تنبه إلى عقم المناهج . عن المعنى والغاية وراء الظواهر الكونية والقوانين الطبيعة
العلمية التجريبية في تمكين الإنسان من الوصول إلى إجابات مقنعة عن الحياة وغايتها 

 :بالاستشهاد برأي واحد منهمومعناها كثير من علماء الغرب أنفسهم، نكتفي الآن 
 : ما يأتيHolbrookكتب هولبروك 

 للإنسان شيئاً يذكر، بل هي في حكم العدم، -إلى اليوم-لم تنتج دراساتنا "
وذلك لخضوعها لحركة الوضعية، أي لمدخل الدراسة الذي يقول بأنه لا يمكن اعتبار 

 وإتباع Empriical Sceience أي شيء حقيقة إذا لم نستطع إثباته بالعلم التطبيقي 
 .الطريقة المنطقية أي بموضوعية

 Psychic Realityوحيث أن مشكلة دراسة الإنسان تنتمي إلى الحقائق النفسية 
، وظروفه المعنوية والخلقية وحياته الذاتية، Inner Worldوإلى عالم الإنسان الداخلي 

ئنا حساباً دقيقاً عن فلا بد أن نعترف بإفلاس الوضعية، وفشل الموضوعية في إعطا

                                                 
الدار : ية والتربوية، القاهرة، مناهج البحث في العلوم الاجتماع)مترجمان( وليام تاوضروس، وكوثر حسين كوجك،  27

 .44، ص 1990العربية للنشر، 
28            T. Roszak: The Making of Counter Cultuer, London: Faber and Faber, 1970. 

 .46-45ورد في وليام تاوضروس، المصدر نفسه، ص 
 



    محمود عايد الرشدان                                  العدد العاشر                    : إسلامية المعرفة، السنة الثالثة        
   

 

36

وجود الإنسان، ولا بد كذلك من أن نعمل على إيجاد طرق أخرى جديدة للبحث 
  29".والاستقصاء

وهكذا نرى أن الإنسانية جمعاء ظمأى إلى مناهج معرفية بديلة تضع في حساا 
أن الإنسان كائن فريد في خلقه وتكوينه، متميز في عقله وروحه، قادر على توجيه 

 مناهج تستجيب لنداء وجهه باحثان إلى العديد من العلماء الوضعيين سلوكه؛
 30".باالله عليكم، ومن أجل العلم، عاملوا الناس على أم آدميون"العلمانيين بقولهما 

وفي اعتقادنا أنه ليس غير النظام المعرفي القرآني نظاماً قادراً على معاملة الناس على 
 عالم هذا النظام؟أم آدميون متميزون، فما هي م

في المنظور الإسلامي والهدي القرآني كان الدين هو المصدر الأول للمعرفة، وقد 
 .سبق الدين الفلسفة والعلم التجريبي معاً في إمداد الإنسان بالعلم والمعرفة

خلق االله الإنسان وشاء أن يجعله في الأرض خليفة، وهيأه لذلك بأن جعل 
 :تعليم صنعته، نفهم هذا من منطوق آيات سورة البقرةاكتساب العلم في فطرته، وال

﴿ نا ملُ فِيهعجلِيفَةً قَالُوا أَتضِ خاعِلٌ فِي الْأَري جلَائِكَةِ إِنلِلْم كبإِذْ قَالَ رو 
أَعلَم ما لَا يفْسِد فِيها ويسفِك الدماءَ ونحن نسبح بِحمدِك ونقَدس لَك قَالَ إِني 

علَّم آدم الْأَسماءَ كُلَّها ثُم عرضهم علَى الْملَائِكَةِ فَقَالَ أَنبِئُونِي بِأَسماءِ هؤلَاء . تعلَمونََ 
 ادِقِينص ملِ. إِنْ كُنتالْع تأَن كا إِننتلَّما عا إِلَّا ملَن لَا عِلْم كانحبقَالُوا س كِيمالْح يم .

 بغَي لَمي أَعإِن أَقُلْ لَكُم قَالَ أَلَم ائِهِممبِأَس مأَهبا أَنفَلَم ائِهِممبِأَس مبِئْهأَن ماآدقَالَ ي
 ).33-30:البقرة (﴾السماواتِ والْأَرضِ وأَعلَم ما تبدونَ وما كُنتم تكْتمونَ

ة على التعلم وبعض وسائل التعليم من المشاهدة والنظر المتفكر، في ثم نرى القدر
 :قصة ابن آدم، في سورة المائدة عندما قتل الأخر أخاه حسداً

﴿ لْ مِنقَبتي لَما ودِهِمأَح لَ مِنقُبا فَتانبا قُربإِذْ قَر قبِالْح مآد ينأَ اببن هِملَيلُ عاتو 
الْآخ قِينتالْم مِن لُ اللَّهقَبتا يمقَالَ إِن كلَنا . رِ قَالَ لَأَقْتا أَنلَنِي مقْتلِت كدي إِلَي طتسب لَئِن

 الَمِينالْع بر اللَّه افي أَخإِن لَكلِأَقْت كدِي إِلَياسِطٍ يوءَ بِإِثْمِي. بِببأَنْ ت ي أُرِيدإِن 

                                                 
29                  D.Holbrook: Education, Nihilson and Survival, London Darton: Longman 

and Todd.1977. 
 .46: ورد في المصدر نفسه، ص

30                R. Harre and P.Secord: The Explanation of Social Behaviour, Oxford: Basil 
Blackwell,1972. 

 .49ورد في المصدر نفسه، ص 
 



 دراسات/  بحوث                                                                    حول النظام المعرفي في القرآن الكريم 
 

37

 اءُ الظَّالِمِينزج ذَلِكارِ وابِ النحأَص كُونَ مِنفَت إِثْمِكلَ أَخِيهِ . وقَت هفْسن لَه تعفَطَو
 اسِرِينالْخ مِن حبفَأَص لَهارِي . فَقَتوي فكَي هرِيضِ لِيثُ فِي الْأَرحبا يابغُر ثَ اللَّهعفَب

قَالَ يا ويلَتا أَعجزت أَنْ أَكُونَ مِثْلَ هذَا الْغرابِ فَأُوارِي سوأَةَ أَخِي فَأَصبح سوأَةَ أَخِيهِ 
ادِمِينالن 31-27: المائدة (﴾مِن.( 

هنا نرى أن الغراب قام مقام الباحث المعلم، ونرى مرة أخرى أن هدف هذا 
الكيفية أرقى من تعلم الشكل، ولذلك البحث هو تعليم ابن آدم كيفية المواراة، وتعلم 

 .ة تلقينيةيفقد كانت وسيلة التعليم هي بإجراء مشاهدة حسية، وليست عمل
المنهج "ومن أوثق ما يدلنا على بعض صفات المنهج القرآني المعرفي أن ننظر في 

، القائم على المشاهدة والتأمل والنظر في الآيات الكونية، ومن ثم إجراء "الإبراهيمي
 :ارب عملية حسيةتج

﴿ وقِنِينالْم كُونَ مِنلِيضِ والْأَراتِ واومالس لَكُوتم اهِيمررِي إِبن كَذَلِكا .  وفَلَم
 الْآفِلِين ا أَفَلَ قَالَ لَا أُحِبي فَلَمبذَا را قَالَ هكَبأَى كَولُ رهِ اللَّيلَيع نأَى . جا رفَلَم

الْقَم الِّينمِ الضالْقَو مِن ني لَأَكُونبدِنِي رهي لَم ا أَفَلَ قَالَ لَئِني فَلَمبذَا رازِغًا قَالَ هب ر .
فَلَما رأَى الشمس بازِغَةً قَالَ هذَا ربي هذَا أَكْبر فَلَما أَفَلَت قَالَ يا قَومِ إِني برِيءٌ مِما 

 ).78-75: الأنعام (﴾كُونَتشرِ
إن النظر في آيات االله الكونية بإخلاص القلب الباحث عن الحقيقة، هو الذي 
يقود إلى العلم والإيمان معاً، ثم إن العلم والإيمان هما اللذان يؤهلان الإنسان للعمل 

 :الصالح الذي هو مناط ابتلاء االله للإنسان في الأرض مصداقاً لقوله تعالى
الَّذِي خلَق الْموت والْحياةَ . رك الَّذِي بِيدِهِ الْملْك وهو علَى كُلِّ شيءٍ قَدِيرٌ  تبا﴿

فُورالْغ زِيزالْع وهلًا ومع نسأَح كُمأَي كُملُوب2-1: الملك (﴾لِي.( 
والإخلاص أساسه . إن أحسن العمل أخلصه وأصوبه: وقد قال بعض العلماء

 .الإيمان الصادق والنية الخالصة، والصواب والإتقان في العمل أساسه العلم المتخصص
والإيمان الصادق لا يمنع صاحبه من البحث عن أدلة حسية للحقائق التي يؤمن ا، 
ولا أن يطلب من مصدر هذه الحقائق، على علو مكانته ومقامه في نفسه، أن يقيم 

 على العكس من ذلك فإن الإيمان الصادق،والثقة الدليل على ما يقرر من حقائق، بل
هذا على غير ما . بمصدر العلم، يدفعان المتعلم إلى طلب المزيد من الأدلة والبراهين

. جرت عليه بعض الأعراف التعليمية عند المسلمين، حول آداب المتعلم بين يدي المعلم
مع ربه التي حاكها ولا أدل على ذلك من قصة خليل الرحمن إبراهيم عليه السلام 

 :القرآن في سورة البقرة



    محمود عايد الرشدان                                  العدد العاشر                    : إسلامية المعرفة، السنة الثالثة        
   

 

38

﴿ لَكِنلَى وقَالَ ب مِنؤت لَمى قَالَ أَوتويِ الْمحت فأَرِنِي كَي بر اهِيمرإِذْ قَالَ إِبو 
لِّ جبلٍ مِنهن لِيطْمئِن قَلْبِي قَالَ فَخذْ أَربعةً مِن الطَّيرِ فَصرهن إِلَيك ثُم اجعلْ علَى كُ

كِيمح زِيزع أَنَّ اللَّه لَماعا ويعس كأْتِيني نهعاد ءًا ثُمز260: البقرة (﴾ج.( 
وهكذا نرى أن المنهج الإبراهيمي القرآني في اكتساب العلم، يقوم على السؤال 

 عن كيف ومرة أخرى فقد كان السؤال. والبحث عن الجواب عند من عنده الجواب
ومن مقتضيات التعلم في هذا المقام أن يقوم المتعلم بجهد كبير يستخدم فيه جميع طاقاته 
وحواسه، فإن اصطياد أربعة طيور بوسائل بدائية ليس عملية سهلة، ثم ارتقاء عدد من 

. وطلب منه أن يقوم بتجربة ويشاهد نتائجها. الجبال كذلك، لا يطيقه إلا متعلم مثابر
 نؤكد كذلك، دون تنطع، أن من صفات المنهج القرآني المعرفي، أنه يعتمد ونستطيع أن

 . وسائله البحث الميداني والمشاهدة الحسيةينمن ب
وقبل أن نختتم هذا الجزء نريد أن نشير إلى أسلوب قرآني آخر في التعليم، ذلكم 

 حوالي ومشتقاا في القرآن الكريم) مثل(فقد وردت كلمة . هو أسلوب ضرب الأمثال
مرة، وتكاد جميعها تدور حول الأحداث والأمور المتعلقة بالإنسان فرداً ) 169(

وجماعة، وما يتعلق به من أعمال ومجتمعات وأحوال نفسية وأخرى حضارية، والحكمة 
 :في ضرب هذه الأمثال تدل عليها آيات مثل قوله تعالى

 طَيبةً كَشجرةٍ طَيبةٍ أَصلُها ثَابِت وفَرعها  أَلَم ترى كَيف ضرب اللَّه مثَلًا كَلِمةً﴿
تؤتِي أُكُلَها كُلَّ حِينٍ بِإِذْنِ ربها ويضرِب اللَّه الْأَمثَالَ لِلناسِ لَعلَّهم . فِي السماءِ 

 ).25-24: إبراهيم (﴾يتذَكَّرونَ
 اللَّهِ أَولِياءَ كَمثَلِ الْعنكَبوتِ اتخذَت بيتا وإِنَّ أَوهن  مثَلُ الَّذِين اتخذُوا مِن دونِ﴿

إِنَّ اللَّه يعلَم ما يدعونَ مِن دونِهِ مِن )41(الْبيوتِ لَبيت الْعنكَبوتِ لَو كَانوا يعلَمونَ
 كِيمالْح زِيزالْع وهءٍ ويثَالُ. شالْأَم تِلْكونَوالِما إِلَّا الْعقِلُهعا يماسِ وا لِلنهرِبضن ﴾ 

 ).43-41: العنكبوت(
﴿ تِلْكةِ اللَّهِ ويشخ ا مِنعدصتا ماشِعخ هتأَيلٍ لَربلَى جآنَ عذَا الْقُرا هلْنزأَن لَو 

فَكَّرتي ملَّهاسِ لَعا لِلنهرِبضثَالُ ن21: الحشر (﴾ونَالْأَم.( 
فقيمة الأمثال وفائدا، لا تتحقق إلا مع التذكر والتعقل والتفكر، وليس من 
صفات الذاكرين العاقلين المتفكرين أن يمروا بآيات االله صماً وعمياناً، بل من صفام 
أن يمعنوا النظر، ويبذلوا الجهد ليستخرجوا من كنوز القرآن جواهر علمية في جميع 

 .ياة، وما يتصل ا من علوم نفسية واجتماعية وكونيةمجالات الح



 دراسات/  بحوث                                                                    حول النظام المعرفي في القرآن الكريم 
 

39

د يدرس الفلك في جلذلك وجدنا عالماً مثل أبي الحسن الأنباري يجلس في المس
ما تدرس؟ فقال أفسر أية من كتاب : اسطي فيمر عليه بعض الفقهاء فيسأله أحدهم

أَفَلَم ينظُروا إِلَى ﴿: عالىقوله ت: ما تلك الآية، فقال الأنباري: االله تعالى، فقال الفقيه
وهذا المعنى نجده عند . ، فأنا أفسر كيفية بنائها)6:ق (﴾السماءِ فَوقَهم كَيف بنيناها

 أَفَلَا ﴿: إنه يشرح الآية الكريمة: عالم آخر عندما سئل السؤال نفسه، فكان جوابه
 لِقَتخ فونَ إِلَى الْإِبِلِ كَيظُرنإِ. يو تفِعر فاءِ كَيملَى الس . فالِ كَيإِلَى الْجِبو

 تصِبن .تطِحس فضِ كَيإِلَى الْأَر31).20-17: الغاشية (﴾و 
لم يكن المراد في هذه العجالة استقصاء أساليب القرآن التعليمية والتربوية، فقد 

للراغب الرجوع كتبت في هذا اال عدة رسائل جامعية ومقالات وكتب يمكن 
 32.إليها

 مصادر المعرفة
 :للمعرفة في النظام المعرفي القرآني مصدران متكاملان متآزران هما

 الوحي -1
 )الخلق(الكون  -2

والوسيلة لاكتساب المعرفة من كليهما هي العقل ولا سبيل لاكتساا إلا به، ومن 
بار العقل مصدراً هنا فإننا نخالف ما شاع في كتابات عدد من علماء المسلمين من اعت

للمعرفة جنباً إلى جنب مع الوحي، ذلك أن معارف الوحي ومعارف الكون لا يتوصل 
إليها إلا بفعل التفكر والتدبر والتذكر والتعقل، والعقل ليس عضواً في الإنسان بل هو 

 .طاقة وقدرة وعمل، ولم يرد في القرآن الكريم إلا بصيغة الفعل لا بصيغة الاسم
 من علماء المسلمين معذورون في اعتبار العقل مصدراً من مصادر ولعل كثيراً

 :العلم والمعرفة خاصة إذا نرى عالماً في منـزلة أبي حامد الغزالي يقرر ما يأتي

                                                 
 .113مصدر سابق، ص :  عبد الرحمن عبد الرحمن النقيب 31
 : هذه الرسائل الجامعية ما يلي من 32

دراسة تحليلية لبعض أساليب التربية الإسلامية في القرآن الكريم، رسالة ماجستير : أحمد عبد الفتاح محمد شعلة -أ 
 .1990جامعة الزقازيق، : غير منشورة، كلية التربية بينها، مصر

جستير غير منشورة، كلية التربية جامعة القيم التربوية في القصص القرآني، رسالة ما: سيد أحمد السيد طنطاوي -ب 
 .1985أسيوط، مصر، 

 .1988، )مصر(القيم في القصص القرآني الكريم، رسالة دكتوراه، جامعة طنطا : عبد االله محمد أحمد الحريري -ج 
 .مصدر سابق: عبد الرحمن عبد الرحمن النقيب. ولمزيد من المعلومات حول مثل هذه المسائل يراجع د



    محمود عايد الرشدان                                  العدد العاشر                    : إسلامية المعرفة، السنة الثالثة        
   

 

40

العقل منبع العلم ومطلعه وأساسه والعلم يجري منه مجرى الثمرة من الشجرة "
 33".والنور من الشمس والرؤية من العين

مصدراً للعلم، فما الوسيلة التي يستخرج أو يتوصل ا إلى العلم فلو كان العقل 
 من هذا المصدر؟

العقل لا شك طاقة فعل، ووسيلة يتوصل ا للمعرفة والعلم من مصدريهما 
إن الوحي يمثل دائرة المعارف الإسلامية أما الكون فإنه . الوحي والكون: الأساسيين

مفردات هذه الدائرة، فيقوم الباحث المتعلم يمثل المعجم والمختبر الذي يحتوي على 
بالنظر في مفردات هذا المعجم مسترشداً بما جاء في دائرة المعارف، فالكون في النظام 
المعرفي القرآني هو الجامعة المفتوحة وفيها أنواع من المختبرات والتجارب والمشاهدات 

الكتاب الجامعي الواجب لا تحصى، وفي هذه الجامعة الكبرى يكون القرآن الكريم هو 
دراسته، ولا يتخرج أحد من هذه الجامعة دون إكمال هذا المتطلب الجامعي، والرسول 

 هو الأستاذ والمرشد الأول لدراسة هذا الكتاب، للحصول على شهادة علمية من 
 .هذه الجامعة

ن هذه الجامعة تنفي أن يكون هناك تفكير بلا عقل أو عقل بلا تفكير، ومن إ
أخرى فإن الذكر والفكر في هذه الجامعة توأمان، والدارسون فيها يصدق فيهم جهة 

إِنَّ فِي خلْقِ السماواتِ والْأَرضِ واختِلَافِ اللَّيلِ والنهارِ لَآياتٍ لِأُولِي ﴿: قوله تعالى
وبِهِم ويتفَكَّرونَ فِي خلْقِ الَّذِين يذْكُرونَ اللَّه قِياما وقُعودا وعلَى جن. الْأَلْبابِ 

: آل عمران (﴾السماواتِ والْأَرضِ ربنا ما خلَقْت هذَا باطِلًا سبحانك فَقِنا عذَاب النارِ
190-91.( 

جامعةً فيها : حقاً يعد الكون للعلماء المؤمنين الذاكرين المتفكرين جامعةً ومحراباً
 .ب المعارف، ومحراباً يذكر فيه االله ويوحد ويعبد ويمجدتكتشف العلوم وتكتس

في النظام المعرفي القرآني يختتم المؤمن رحلته في الكون لطلب العلم في تسبيح 
وذكر ودعاء ونفي العبثية عن الخلق والخالق، أما في النظام المعرفي العلماني فتنتهي 

لم بعربدة ومجون وطغيان رحلة العلماء إلى علم ظاهر سطحي يختتم فيه طلب الع
 .وصنع أدوات القتل والقهر والسيطرة والإفساد

 أهداف العلم والمعرفة، وأهداف التربية الإسلامية

                                                 
 .83مصدر سابق، ص : الغزالي أبو حامد  33



 دراسات/  بحوث                                                                    حول النظام المعرفي في القرآن الكريم 
 

41

إن أهداف العلم والمعرفة في النظام المعرفي القرآني، تقوم على تحقيق مراد االله من 
 :خلقه للإنسان واستخلافه في الأرض التي تدل عليها مثل هذه الآيات

﴿ مِنِينؤالْم نفَعى تفَإِنَّ الذِّكْر ذَكِّرإِلَّا .  و الْإِنسو الْجِن لَقْتا خمو
إِنَّ اللَّه هو الرزاق ذُو . ما أُرِيد مِنهم مِن رِزقٍ وما أُرِيد أَنْ يطْعِمونِي )56(لِيعبدونِي

تِينةِ الْم58-55: الذاريات (﴾الْقُو.( 
﴿فُورالْغ زِيزالْع وهلاً ومع نسأَح كُمأَي كُملُوباةَ لِييالْحو توالْم لَقالَّذِي خ﴾ 

 ).2:الملك(
﴿ وه هرإِلَهٍ غَي مِن ا لَكُمم وا اللَّهدبمِ اعا قَوا قَالَ يالِحص ماهأَخ ودإِلَى ثَمو 

 ﴾رضِ واستعمركُم فِيها فَاستغفِروه ثُم توبوا إِلَيه إِنَّ ربي قَرِيب مجِيبأَنشأَكُم مِن الْأَ
 ).61: هود(

 ولَقَد أَهلَكْنا الْقُرونَ مِن قَبلِكُم لَما ظَلَموا وجاءَتهم رسلُهم بِالْبيناتِ وما كَانوا ﴿
جن وا كَذَلِكمِنؤلِي رِمِينجالْم مزِي الْقَو . دِهِمعب ضِ مِنفِي الْأَر لَائِفخ اكُملْنعج ثُم

 ).14-13: يونس (﴾لِننظُر كَيف تعملُونَ
 وكَذَلِك جعلْناكُم أُمةً وسطًا لِتكُونوا شهداءَ علَى الناسِ ويكُونَ الرسولُ ﴿

هِيدش كُملَي143: البقرة (﴾اع.( 
 :ونضيف إلى هذه الآيات المختارة آيات تتعلق بوظيفة الرسول الكريم ومهمته

﴿ مهلِّمعيو كِّيهِمزياتِهِ وآي هِملَيلُو عتي مهولًا مِنسر ينيثَ فِي الْأُمعالَّذِي ب وه 
قَب وا مِنإِنْ كَانةَ والْحِكْمو اببِينٍ الْكِتلَالٍ ملُ لَفِي ض . قُوا بِهِملْحا يلَم مهمِن رِينآخو

 كِيمالْح زِيزالْع وهظِيمِ . ولِ الْعذُو الْفَض اللَّهاءُ وشي نتِيهِ مؤلُ اللَّهِ يفَض ثَلُ . ذَلِكم
 الْحِمارِ يحمِلُ أَسفَارا بِئْس مثَلُ الْقَومِ الَّذِين الَّذِين حملُوا التوراةَ ثُم لَم يحمِلُوها كَمثَلِ

الظَّالِمِين مدِي الْقَوهلَا ي اللَّهاتِ اللَّهِ ووا بِآي5-2: الجمعة (﴾كَذَّب.( 
 نستنتج أن أهداف النظام المعرفي القرآني، -لا يخلو من النقص-وباختصار شديد 

المؤمن ) الفرد والأمة(لامية تتركز حول إخراج الإنسان وبالتالي أهداف التربية الإس
 :وتتخلص هذه الأهداف فيما يأتي. الصالح المصلح، العابد الله الواحد، الحر المتحرر

المحافظة على سلامة الفطرة الإنسانية بتزكيتها وتنقيتها من الشرك بأنواعه  -1
 . وحده وتعهدها في ذلكوملابساته كافة، وإقامتها على التوحيد الخالص والعبادة الله

 المصلح القادر على إعمار الدنيا الصالح) الفرد والجماعة(د الإنسان إعدا -2
إعداده : والقيام بمهمة الاستخلاف فيها، وإعمار الآخرة بالعلم النافع والعمل الصالح



    محمود عايد الرشدان                                  العدد العاشر                    : إسلامية المعرفة، السنة الثالثة        
   

 

42

ا فِي الدنيا ومِنهم من يقُولُ ربنا آتِن﴿: لحياة فاضلة في الدنيا وحياة ناجية في الآخرة
 ).201:البقرة (﴾حسنةً وفِي الْآخِرةِ حسنةً وقِنا عذَاب النارِ

إخراج الأمة المسلمة وبلوغها منـزلة الخيرية التي تأمر بالمعروف، وتنهى عن  -3
 .المنكر، وتؤمن باالله، تقوم بمسؤولية الشهادة على الناس بإبلاغهم رسالة الإسلام

 إلى عبادة خالقها وإخراجها من الشرك إلى التوحيد، ومن هداية الإنسانية -4
الجور إلى العدل، ومن العسر إلى اليسر، ومن الضيق إلى السعة، ومن التجزئة إلى 

 .الوحدة، ومن التفاضل إلى المساواة، ومن اللامعنى إلى الغاية والمعنى
 الإنسان وبكلمات قلائل، إن هدف النظام المعرفي القرآني هو تحقيق إنسانية

العبادة القائمة . وتحقيق بلوغ الكمال والتكريم الذي خلق له وذلك هو العبادة حقاً
 .على الإيمان والعلم والعمل الصالح

 تلخيص وإجمال
إن تحديد أهداف رسالة القرآن وموضوعاته لابد أن يكون محدوداً بحدود التكوين 

. المكان اللذين يحتويان أي دارسالمعرفي والثقافي للدارس نفسه وكذلك بحدود الزمان و
ومن هنا فليس من قبيل التواضع أن نؤكد أن هذا البحث المختصر لا يقدمه صاحبه 
بديلاً لجهود الآخرين بل رديفاً لها، مؤملاً أن يزداد اهتمام الدارسين لتجلية أبعاد 

 :أتيأخرى من النظام المعرفي القرآني بشكل أشمل وأعمق وفي هذا الإطار نؤكد ما ي
 :إن من أهم غايات التنـزيل القرآني قضيتين وغايتين هما -1
نفي الشرك وإبطاله بجميع أشكاله ومستوياته، وتثبيت التوحيد بجميع مجالاته  - أ

 .ومدلولاته، وتحرير عقل الإنسان وإرادته وحفظه في نفسه وماله وعرضه
خلق؟ إقامة نظام معرفي شامل متكامل، يؤلف بين معرفة الخالق ومعرفة ما  - ب

 ومن خلق؟ وكيف خلق؟
والحقيقة إن تثبيت التوحيد عقيدة وفكرة ومنهاجاً للحياة والعمل، لا يقوم إلا 
على نظام معرفي مؤسس على التوحيد بين جميع أنواع المعارف، وإاء الانفصام 
والانشطار بين ما يسمى العلوم النفسية والاجتماعية والإنسانية والعلوم الكونية 

 بل لعل الأهم من ذلك إاء ما طرأ من انفصام وصل إلى درجة الخصومة والطبيعية،
 .بين ما اصطلح على تسميته بالعلوم الشرعية وأنواع العلوم الأخرى كافة

 على صعيد آخر، يقوم النظام المعرفي القرآني على إاء الانفصال بين الإيمان -2
أخرى، بحيث لا يطفو في اتمع والعلم من جهة، وبينهما وبين العمل الصالح من جهة 



 دراسات/  بحوث                                                                    حول النظام المعرفي في القرآن الكريم 
 

43

الإسلامي علماء بلا هداية أو مهتدون بلا علم، كلا ولا علماء مهتدون بلا أعمال 
 :صالحة، مصداقاً لقوله تعالى

إِلَّا الَّذِين آمنوا وعمِلُوا الصالِحاتِ وتواصوا . إِنَّ الْإِنسانَ لَفِي خسرٍ .  والْعصرِ ﴿
 قرِبِالْحبا بِالصواصوت3-1: العصر (﴾و.( 

يرفَع اللَّه الَّذِين آمنوا مِنكُم والَّذِين أُوتوا الْعِلْم درجاتٍ واللَّه بِما ﴿: وقوله تعالى
بِيرلُونَ خمعادلة (﴾ت11: ا.( 

فيما أتمّكم عقلاً أشدكم الله خوفاً، وأحسنكم : "وقوله صلى االله عليه وسلم
 ".أمركم به؛ وي عنه نظراً، وإن كان أقلكم تطوعاً

إن التوحيد في القرآن نظام معرفي، ونظام المعرفة القرآني نظام توحيدي، فالتوحيد 
فَاعلَم أَنه ﴿: معرفة وعلم، والمعرفة والعلم هداية وتوحيد، وصدق االله العظيم إذ يقول

فِرغتاسو إِلَّا اللَّه لا إِلَهاكُمثْومو كُمقَلَّبتم لَمعي اللَّهاتِ ومِنؤالْمو مِنِينؤلِلْمو بِكلِذَن ﴾ 
 ).19:محمد(

 :وعلى هذا نقرر أن أركان النظام المعرفي في القرآن ثلاثة
 .وعمل وعلمإيمان 

وعلى هذه الأركان ومن أجلها يجب أن يقام نظام التربية والتعليم الإسلامي الذي 
قوم به اتمع الإسلامي والدولة الإسلامية، لا من أجل المسلمين فحسب، بل من ي

 . أجل تحرير الإنسانية جمعاء، إذ لا صلاح للإنسان بغير صلاح المسلمين
  

 
 



 
 
 

 التفسير التأويلي وعلم السياسة
 دراسة في المفهوم القرآني والمتغير السياسي

 
 *التيجاني عبد القادر

 تمهيد
ضة المسلمين في قرو م الأولى، إذ لم يكن تفسير القرآن علماً مستقلاً لأول

شعب من النص القرآني، سعياً لإيضاح معانيه وكشف كانت سائر علومهم تن
المفسرون هم اللغويون وهم المحدثون، وكانوا هم المؤرخون ورواة فكان . مضامينه

وحينما صار التفسير فرعاً علمياً مستقلاً ومميزاً، في اية القرن . المغازي والسير
الثاني الهجري وبداية القرن الثالث، ظهرت بعض التفاسير، مثل تفسير مقاتل بن 

وتفسير سفيان ) م768/ه151( وتفسير ابن إسحاق 1)م767/ه150(سليمان 
 إلا أنَّ ذلك لم يكن تميزاً كاملاً، إذ لم تبعد تلك 2،)م778/ه150(بن سليمان 

التفاسير كثيراً عن عمل المحدثين من حيث الاهتمام بالرواية والأسانيد، أو عن عمل 
وظل . المؤرخين والإخباريين من حيث الاهتمام بمناسبات النـزول وأوقاته

 وغيره من العلوم الناشئة قائماً لمراحل طويلة من تاريخ العلوم التداخل بين التفسير
الإسلامية، لا لشيء إلا لأن الاتصال بين القرآن وسائر شعاب الحياة الإسلامية ظل 
اتصالاً قوياً، إذ كان الهم الأكبر للمسلم ليس فقط أن يفسر القرآن ويفهمه، وإنما 

وبسبب هذا الارتباط بين . ية القرآن وضيائهكان همّه أن يتحرك في الحياة وفقاً لهدا
القرآن والحياة، صار من اللازم أن تتداخل كل علوم الحياة مع تفسير القرآن، وأن 

                                                 
لسياسية بالجامعة الإسلامية العالمية أستاذ مساعد في قسم العلوم ا. 1989دكتوراه في العلوم السياسية من جامعة لندن  *

 .ماليزيا
عبد االله محمـود  . تفسير القرآن، تحقيق د: ، بعنوان مقاتل بن سليمان1969 نشر الجزء الأول من تفسيره في القاهرة  1

. ، تحقيـق د   256-255، ص   5وفيات الأعيـان، ج     : شحاتة، انظر نبذة عن سيرة مقاتل بن سليمان في ابن خلطان          
 .دار صادر: اس، بيروتإحسان عب

 .، بواسطة دار الكتب العلمية1983 نشرت الطبعة الأولى منه ببيروت عام  2



  التيجاني عبد القادر                               العدد العاشر                    : لسنة الثالثةإسلامية المعرفة، ا        
 

46

أن "تتضاءل الحواجز بينه وبين سائر الفنون، حتى أن بعض العلماء كان يرى 
3".التفسير من العلوم التي لا يتكلف لها حد 

الواسع في التفسير، برزت بعض تيارات " ستيعابيالا"وفضلاً عن هذا الاتجاه 
التي تدعو إلى حصر التفسير في علوم اللغة والاستغناء ا عما " الاختصاصي"الحصر 
فالقرآن إنما أنـزل بلسان عربي مبين، فمن كان عربي اللسان أمكنه أن . سواها
عبيدة معمر بن وتزعم هذا التيار المبكر أبو . عن السؤال عن معاني القرآن" يستغني
إنما أنـزل : قالوا: "، إذ يقول في مقدمة كتابه مجاز القرآن)ه210وفىت(المثنى 

 فلم يحتج السلف ولا الذين أدركوا وحيه إلى النبي ... القرآن بلسان عربي مبين
أن يسألوا عن معانيه لأم كانوا عرب الألسن، فاستغنوا بعلمهم به عن المسألة عن 

 4 ". ... مما في كلام العرب مثله من الوجوه والتلخيصمعانيه، وعما فيه
دعاء علماء كثيرون، وقاوموه أشد المقاومة، لأم رأوا فيه ولقد تصدى لهذا الا

 5. حاكم على اللغة-عندهم-تحكماً للغة في القرآن، والقرآن 
وكيفما كان الأمر، فإن حصر التفسير في مباحث اللغة، قد قاد أصحاب هذه 

كما " ااز"إلى إشكالات لم يكن الخروج منها يسيراً إلا بتطوير نظرية في المدرسة 
 الذين صار اللفظ -الامتداد الفلسفي الطبيعي لتيار الاستقلال اللغوي-فعل المعتزلة 

عندهم يفهم على مستويين، مستوى الوضع، ومستوى ااز، وصار المفسر كلما 
عي إلى المعنى اازي كما فعل اعترضه إشكال صرف الآية من المعنى الوض

 6.ليعبر عن عملية الصرف هذه" التأويل" الزمخشري في تفسيره، وبرز مصطلح
                                                 

 .14، ص 1، ج 1976دار إحياء التراث العربي، : التفسير والمفسرون، بيروت:  الدكتور محمد حسين الذهبي 3
 .8، ص 1، ج1981ت، مؤسسة الرسالة، مجاز القرآن، تحقيق محمد فؤاد سزكين، بيرو:  أبو عبيدة معمر بن المثنى 4

 كان الإمام الطبري من أوائل المفسرين الذين حاولوا تعقب أبي عبيدة، ولكنه سايره في المنهج نفسه، فهو لا يـرفض   5
  عبيدة لم يفهم لغة العرب ولم يسبر       الاعتماد على الوضع اللغوي السابق ولكن يحاول الإمام الطبري أن يدلل على أن أبا             

جامع البيان عن تأويل القرآن، مطبعة مصطفى البابي الحلـبي          :  من سورة البقرة، في    30انظر مثلاً تفسيره للآية     . غورها
بعض المنسوبين إلى العلم بلغة العرب من       "، حيث يشير إلى أبي عبيدة بعبارة        197-195، ص   1بمصر، الطبعة الثالثة،ج    

الذي أثاره ابن تيمية في مناقشته للباقلاني، حيث يتضح أن ابن تيمية            أما الاعتراض المنهجي الأساسي فهو      ". أهل البصرة 
ب هو الذي يرد إلى القـرآن،       رإنَّ القرآن حاكم على كلام العرب، وإن كلام الع        : "يريد أن يقول على عكس الباقلاني     

هيد الأوائل وتلخيص    في كتابه تم   )م1013/ه403 وفيت(انظر حجة الباقلاني    ". وليس القرآن هو الذي يرد إلى كلامهم      
، وقد نقل ابن تيمية هذا النص في كتاب الإيمان،          390-388، ص   1978مؤسسة الكتب الثقافية،    : الدلائل، بيروت 

غرائب القرآن ورغائب الفرقان، تحقيق إبـراهيم     ): ه728وفينظام الدين الحسن بين محمد، ت     (وانظر كذلك النيسابوري    
 .8، ص 1، ج1962عة البابي الحلبي، شركة مكتبة ومطب: ة عوض، القاهرةعطو

، ص 2محمد حسين الـذهبي، المصـدر نفسـه، ج   .  لمزيد من التفصيل عن اتجاهات المعتزلة في تفسير القرآن، انظر د 6
312 . 



 دراسات/ بحوث                                                              التفسير التأويلي وعلم السياسة
 

47

ولأن المعركة التي أثارها المعتزلة حول الانصراف عن المعاني الظاهرة للألفاظ 
وتأويلها إلى المعاني اازية كانت صاخبة ودامية في بعض الأحيان، فقد تركت 

التي تدل عليها " الظاهرة"دعاً بأن هناك مشكلة دائمة تلتصق بالمعاني انطباعاً خا
ألفاظ القرآن وتراكيبه، وبأن المخرج منها إنما يكون باتباع التأويل على ج 

-المعتزلة، خاصة وقد كانت هناك مدرسة أخرى سابقة للمعتزلة ثم معاصرة لهم 
لسطحي بظواهر النصوص،  غالت غلواً شديداً في التمسك ا-هي مدرسة الخوارج

وانتهى ا ذلك إلى مغالطات قادت إلى معارك دموية منذ اية العهد الراشدي إلى 
 .العهد العباسي

وهذه المغالاة من الخوارج في التمسك بظواهر النصوص تعد عند أهل العلم 
ظاهرة منحرفة لا يمكن الدفاع عنها؛ ولكن لا ينبغي أن ننساق مع اتجاه الإدانة 
الشاملة لظاهرة الخوارج فننسى أن غالب نصوص القرآن تحتوي على أوصاف تشير 
إلى أعيان ظاهرة في الوجود، وإلى علاقات قائمة بينها، وإلى تصورات ومفاهيم 
ثاوية في الموجودات العاقلة تقوم وتقع على أساس منها، وأن الخوارج قد حاولوا 

ودية، وهذا بلا شك نوع من ربط هذه الأوصاف القرآنية بموصوفاا الوج
يخالف منهج المعتزلة، ويتصل من قريب بالاستخدام القرآني لمفهوم ) التأويل(

ولو سار الخوارج على تأويلهم هذا بصورة منهجية لأثروا الحياة الفكرية . التأويل
على الرغم مما وسموا به من -فالخوارج . الإسلامية بمثل ما أثراها التيار المعتزلي

 لم يكن همهم، كالمعتزلة أن يصرفوا المعنى الظاهري لألفاظ القرآن إلى -7سطحية
معنى مجازي يلائم المذهب، بقدر ما كان همهم أن يؤولوا المعنى الظاهر إلى عين 

فالحقل الذي يبحثون فيه هو . تقابله في الوجود، أو إلى علاقة بين الأعيان الوجودية
وليس الحقل الميتافيزيقي الذي أسرف ، )الاجتماعي السياسي(الحقل الوجودي 

 .المعتزلة في الاهتمام به
 من التأويل الذي طرقه الخوارج لعلى درجة من الأهمية، لأن اللونإن هذا 

سواء كانت تلك الدلالة -المفسر للقرآن لا يكتفي فيه بدلالة اللفظ على المعنى 
طابقه بالأعيان الظاهرة في   وإنما يحاول أن يتأول المعنى، أي أن ي-حقيقية أم مجازية

إن الطرح : ولذلك فقد قلنا. الوجود مستعيناً بما تيسر له من قرائن اللغة والحال
لمسألة التأويل قريب الصلة بالاستخدام الذي ورد في القرآن عن مفهوم " الخارجي"

                                                 
 .312، ص 2 المصدر نفسه، ج  7



  التيجاني عبد القادر                               العدد العاشر                    : لسنة الثالثةإسلامية المعرفة، ا        
 

48

 ، وأكثر نفعاً من الجدل الذي أثاره المعتزلة حول مسائل)كما سنبين لاحقاً(التأويل 
الصفات، وذلك أن القضايا التي أثارها الخوارج كانت ذات طبيعة سياسية في المقام 

 .الأول وتمس الشؤون العامة للمجتمع الإسلامي بصورة مباشرة
الذي ينبغي أن ) المنهج(غير أن الخطأ الذي وقع فيه الخوارج ناشئ عن غياب 

قف الخوارج هو ارتدادهم فالمدهش حقاً في مو. تضبط في إطاره العملية التأويلية
فهم بعد أن أكدوا أهمية . عن مبدأ التأويل بعد أن وضعوا أصابعهم على بداياته

تحريك النصوص نحو أعيان الموجودات، رفضوا أن تتم عملية الربط بين هذه 
الأعيان وتلك النصوص من خلال الفهم الإنساني، كأنما توهموا أن النص القرآني 

إننا . عيان الوجود فتصير تأويلاً له لا يقبل الشك والمراجعةيقع بصورة آلية على أ
لكي نتجنب هذا الموقف اانب لأحكام العقل والمحاججات الدامية التي أثارها 
الخوارج، نقترح فيما يلي أداة تحليلية قد تساعدنا لنفهم بصورة أفضل البناء 

تي جاء ا الرسل، الداخلي للمفاهيم القرآنية، ومناسبتها للأصول الكلية ال
 .ومطابقتها لأعيان الوجود الظاهرة

 أداة منهجية للتحليل والتأويل: النموذج
ونستخدم مصطلح التفسير ليشمل مجموعة العمليات المتداخلة، التي يستند 

 :بعضها إلى بعض، وهي
عملية الفحص والتحليل اللغوي، وهي عملية تجري في داخل النص، وهي  -أ 

 .أولى مراحل التفسير
عملية تحليل المفاهيم القرآنية وتركيبها، وتكوين صورة ذهنية عامة عما  -ب 

 .يأمر به الوحي وينهى عنه ويخبر عنه
 ).النموذج الجزئي(عملية تكوين نسق القضايا  -ج 
عملية تعيين الوجود الخارجي، وهي عملية التأويل التي تمثل خاتمة  -د 

 .العمليات التفسيرية للنص
العمليات بصورة أفضل، فسنحاول تجسيدها  نتمكن من إيضاح هذه يولك

في الرسم التخطيطي الآتي، الذي نسميه نموذجاً ونستخدمه من بعد أداةً تحليليةً 
تساعدنا في تطوير المنهجية التأويلية التي نتحدث عنها من خلال عرض بعض 

 .المسائل من التراث الإسلامي
 )1شكل رقم (رسم تخطيطي 



 دراسات/ بحوث                                                              التفسير التأويلي وعلم السياسة
 

49

 )1ره الشكل رقم كما يصو(شرح موجز للنموذج 
تحدد اية العملية التفسيرية ) 1(إن اية السهم الخارج من مربع الوحي 

الأولى، حيث تجري عملية تحليل لغوي للنص يتم التعرف فيها على معاني ألفاظ 
القرآن، والمفاهيم الأساسية التي تعبر عنها تلك الألفاظ؛ فقد يعبر لفظ واحد عن 

عدة ألفاظ على هيئة مخصوصة من التركيب النحوي مفهوم واحد، وقد تتضافر 
وهذه هي المرحلة التي توظف . والأداء البلاغي لتعبر عن مفهوم أو حكم أو خبر

 .فيها علوم اللغة والقراءات
ثم إن حصيلة هذه العملية تصب في الاسطوانة التي تظهر في منتصف الرسم، 

ة عامة عن االله الخالق وعن وهي الاسطوانة التي تتركب وتتشكل فيها صورة ذهني
الموجود المخلوق وعن مبدأ حياة الإنسان ومنتهاها، وعن الرسالة والرسول 

، وتشارك في صنع هذه الصورة )ع(ويرمز لها بالحرف . والمسؤولية والجزاء إلخ
 الذي -بشقيه الإنساني والطبيعي-المعطيات الثقافية والعلمية التي يدفع ا الوجود 

والمشاركة الثقافية والعملية قد تكون . في أقصى يمين الرسم) 3( رقم يمثله المربع
مشاركة إيجابية تدعم صورة الوحي، وقد تكون مشاركة سلبية تضاد معطيات 

 .الوحي وتشوشها
فهو يمثل مستوى ) ن(أما الجزء الأسفل من الاسطوانة الذي يرمز له بالحرف 

وكما أن . سق معها بصورة منطقيةأخص من الصورة الذهنية العامة، ولكنه مت
، فإا أيضاً تعمل معاً )ع(معطيات الوحي ومعطيات الوجود تعمل معاً في تشكيل 

فهذا النسق وليد طبيعي للتفاعل الذهني بين صورة كلية مستمدة ). ن(في تشكيل 
 ).ثقافةً وعلماً(من الوحي وخبرات جزئية مستمدة من الوجود 

مرحلة التأويل، ويتم فيها تحديد الموجودات الخارجية أما المرحلة الثالثة فهي 
، كما تشير إلى ذلك الأسهم الخارجة من أسفل )ن(تحديداً عينياً بتشغيل النموذج 

بأقصى يمين الرسم، فيتم في هذه ) س(الاسطوانة والمتجهة نحو الفعل السياسي 
فعال أو العلاقات أو الأ) طبيعية أو إنسانية(المرحلة التعرف على أعيان الموجودات 

 ).1(التي تؤول إليها الأوصاف القرآنية التي تم فحصها لغوياً في المربع رقم 
ولأننا في هذا البحث لا نتحدث عن الوجود بإطلاق، وإنما نتحدث عن 

) 3(الوجود الإنساني؛ ولا نتحدث عن الوجود الإنساني والطبيعي على المربع 
طبيعية أو (رحلة التعرف على أعيان الموجودات بأقصى يمين الرسم، فيتم في هذه الم



  التيجاني عبد القادر                               العدد العاشر                    : لسنة الثالثةإسلامية المعرفة، ا        
 

50

أو الأفعال أو العلاقات التي تؤول إليها الأوصاف القرآنية التي تم فحصها ) إنسانية
 ).1(لغوياً في المربع رقم 

ولأننا في هذا البحث لا نتحدث عن الوجود بإطلاق، وإنما نتحدث عن 
في جميع مجالاته، وإنما نخص الوجود الإنساني؛ ولا نتحدث عن الوجود الإنساني 

بالحديث اال السياسي، فسنحتاج حينئذٍ إلى تدقيق أكثر في تعريف اال 
السياسي وموضوعاته وكيفية اتصالها بالنموذج التأويلي الذي فرغنا من تبيان 

 .خطوطه العامة آنفاً؛ وهذا ما نتجه إليه الآن
 السياسة وموضوعاتها

:  يمكن الاعتماد عليها في تعريف الفعل السياسيمن المفاهيم الأساسية التي
الشأن الاجتماعي العام، والقيادة، والمشروعية، والطاعة، والقوة، والقانون، 

 :إن الفعل السياسي هو: فيمكن أن يقال. والملكية
سعي بعض الأفراد أو اموعات لتحقيق بعض مصالحها، وذلك عن  -1

اتمع عامة وما يتبع ذلك من مساس طريق اتخاذ قرارات تتعلق بترتيب شؤون 
 .بحقوق ومصالح خاصة بمجموعات أخرى في اتمع

سعي هؤلاء الأفراد للحصول على طاعة بقية أفراد اتمع ومجموعاته  -2
 .لإنفاذ هذه القرارات

 لتقديم مسوغات هذه الطاعة -من جهة ثالثة-سعي هؤلاء الأفراد  -3
لة، فإنا نكون حينئذٍ إزاء حالة من حالات فإذا تم لهم ذلك بصورة كام. وموجباا

، وإذا لم يتم لهم ذلك (equilibrium or harmony)التوازن السياسي النادرة 
، فإنا سنشهد حالة من )وذلك ما يقع عادةً في امعات السياسية(بصورة كاملة 

 أي (legitimacy)، وهو إما أن يكون نزاعاً حول مشروعية القيادة )النـزاع(
يتها في الطاعة، أو حول مدى سيادا على الأرض والناس والأشياء أحق

(sovereignty) ا وخصائصها الذاتيةأو حول قدر ، (authority). 
إنّ هذه العمليات وما ينجم عنها من ظواهر توازن أو نـزاع هي الموضوعات 

ظر فيه إنه هو العلم الذي ين: التي يمكن على أساسها تعريف علم السياسة، فيقال
هذه العمليات والظواهر تعليلاً لأسباا وتوقعاً لمآلاا، كما ينظر في المؤثرين ذوي 
الفاعلية والنفوذ، وآليات التأثير، فيقوده ذلك إلى النظر في الثروة وطرائق توزيعها 

، )أي في القاعدة الاقتصادية التي يرتكز عليها الفعل السياسي(بين فئات اتمع 



 دراسات/ بحوث                                                              التفسير التأويلي وعلم السياسة
 

51

سواء القائمة على أساس (لى النظر في التكوينات الاجتماعية المختلفة كما يقوده إ
، أي النظر في القاعدة الاجتماعية التي يرتكز )العرق أو الإقليم أو المهنة أو الدين

التي تضبط العلاقة بين ) الدستورية(عليها الفعل السياسي؛ ثم في العقود والمواثيق 
ؤسسات التي تجسد كل ذلك؛ ثم ينتهي به النظر هذه اموعات والأطر الإدارية والم

 .في العلاقات الخارجية مع اتمعات المغايرة
هذه باختصار شديد الموضوعات الأساسية التي ينشغل ا علماء السياسة 

 8.المعاصرون
 الموضوعات التي يطرحها القرآن وتعد عند -من الناحية الأخرى-فما هي 

إن : للسياسة الإسلامية؟ نبادر بالإجابة فنقولعلماء المسلمين موضوعات 
موضوعات السياسة المذكورة هي ذاا موضوعات السياسة الإسلامية، لأن الفرق 
بين الإسلام وغيره من العقائد لا يكمن في الموضوعات التي يتعرض لها، وإنما يكمن 

 .في كيفية تعرضه لها ونوعية القضايا التي تنقسم إليها هذه الموضوعات
على أننا ينبغي أن نلاحظ في هذا المقام أن السياسة لم تنشأ في التراث 
الإسلامي علماً متميزاً، وإنما كان الحديث عنها يرد ضمن المناقشات الفقهية خاصة 

وكان الفقهاء الذين يتصدون لها هم فقهاء الأحكام . في أبواب الإمامة والجهاد
 وربما ذوو المهنة -القانونية التشريعيةأي العلماء ذوو النظرة -وأصول الأحكام 

وقد اكتفى هؤلاء من السياسة بتقرير الأحكام السلطانية، والعلاقات . القانونية
وهذا . النظامية التي تشهد لها النصوص ويسير عليها اتمع من الناحية العملية

شرعية  باستنباط الأحكام ال-من موقع العلم والمهنة-طبيعي لأم كانوا مشغولين 
من أدلتها التفصيلية، وبوضع القواعد المنهجية التي يتوصل ا إلى ذلكن فانتهوا إلى 

منهج أصول الفقه، وهو منهج يدور حول : منهج خاص يناسب هذه الغاية
ولكننا إذا أخرجنا هذا المنهج من . الأحكام وحجيتها وما يتعلق بذلك من قضايا

أخرى من الحياة، كاال السياسي أو اال القانوني وأقحمناه في مجالات 
 .الاقتصادي، فقد لا يكون مجدياً جدواه في اال القانوني

                                                 
 :ظر للإلمام بمزيد من التفصيل عن موضوعات علم السياسة وتطوراته والاختلافات الواردة فيه، ان 8

David Easton (ed): The Development of Political Science: A Comparative Survey, 
London and New York: Routledge,1991, and James Farr: Political Science in 
History, Cambridge University Press,1995. 
 



  التيجاني عبد القادر                               العدد العاشر                    : لسنة الثالثةإسلامية المعرفة، ا        
 

52

ولعل أول ما نلاحظه ونحن ندرس التراث السياسي الإسلامي، أن فقهاء 
السياسة كانوا يحاكون علماء الأصول ويأخذون منهجهم القانوني ليسيروا عليه في 

لك، إذ إن علماء الأصول أنفسهم كانوا هم علماء مجال السياسة؛ ولا غرابة في ذ
ونتيجة لهذا، صارت مباحث السياسة مباحث قانونية من . السياسة كما ذكرنا

الدرجة الأولى، وصارت قضية نصب الإمام والشروط التي يجب توافرها فيه القضية 
أصول جرياً على منهج -وصرنا نجد عالم السياسة . المحورية في السياسة الإسلامية

 ينتقي من القرآن والسنة النصوص التي تتعلق بموضوع الإمامة وتحتوي على -الفقه
أحكام، قطعية كانت أو ظنية في دلالاا، ولكنه سرعان ما يفاجأ بأن النصوص 

 شيء في القرآن ينص على نصب -مثلاً-في هذا اال محدودة جداً؛ فلا يوجد 
. أو حديثان يشيران إلى أن الأئمة من قريشالإمام، ولا يوجد في السنة إلا حديث 

 إلى الإجماع والقياس وعمل الصحابي، أو -على الطريقة الأصولية-فيلجأ الفقيه 
وهذه الطريقة قاصرة من عدة نواح ولعدة . يعتمد اعتماداً مباشراً على الأدلة العقلية

 :أسبابٍ هي
صاف القرآنية التي وردت في  إا تقْصي كثيراً من المفاهيم والمعاني والأو:أولاً

ل على مالنص القرآني متعلقة بالظاهرة السياسية، فهذه النصوص وإن كانت لا تشت
أحكام قانونية، إلا أا مع ذلك ضرورية لأا تحمل علماً يعين على فهم السياسة 

 .وتقدم محتوى أخلاقياً يرتكز عليه الفعل السياسي
لى الإجماع، ولكنها تحول الإجماع إلى  إا تؤسس النظام السياسي ع:ثانيا

التي تسبقه، وهي عملية اجتماعية ) التراضي(مسألة قانونية شكلية، وتغفل عملية 
وسياسية مهمة، تحدث عنها القرآن أكثر مما تحدث عن الإجماع القانوني الذي 

 .يتحدث عنه الأصوليون
، وتغفل المحيط  تركز على الإنسان الفرد، وعلى الخصائص الذاتية له:ثالثاً

 .الاجتماعي الذي يتحرك فيه ويتفاعل معه
هذا، وإذا كان لا بد أن نقدم مثلاً لإقحام منهج أصول الفقه في مجال السياسة 
وإبراز عجزه، فيمكننا أن ننظر فيما قدمه عالمان كبيران من علماء القرنين الرابع 

الحرمين  موإما) ه403-338(والخامس الهجريين هما القاضي أبو بكر الباقلاني 
الكلام في صفة الإمام "يقول الباقلاني في باب ). ه478-419(أبو المعالي الجويني 
 :من كتابه التمهيد: الذي يلزم له العقد



 دراسات/ بحوث                                                              التفسير التأويلي وعلم السياسة
 

53

يجب أن : فخبرونا ما صفة الإمام المعقود له عندكم؟ قيل له: فإن قال قائل"
أن يكون من العلم أن يكون قرشياً في الصميم، ومنها : يكون على أوصاف منها

بمنـزلة من يصلح أن يكون قاضياً من قضاة المسلمين، ومنها أن يكون ذا بصيرة 
وما الدليل على : فإن قال قائل... بأمر الحرب وتدبير الجيوش والسرايا وسد الثغور

أما ما يدل على أنه لا يجوز إلا من قريش فأمور، منها قول : ما وصفتهم؟ قيل له
 ...".من قريشالأئمة : النبي 

ويستمر الباقلاني في عرض أدلته، وفي جملة الأدلة التي قدمها لم يورد نصاً 
واحداً من القرآن؛ أما من السنة فلم يورد إلا حديث الأئمة من قريش، ثم يعتمد 

 9.بعد ذلك على الإجماع وعلى حجج عقلية محضة
سنة، إلا أن اتباعه وغني عن القول أن القاضي الباقلاني كان عالماً بالقرآن وال

 فوت عليه فرصة استدعاء القرآن الكريم إلى ساحة النظر 10لمنهج أصول الفقه
العلمي، كما فوت عليه فرصة النظر إلى التفاعلات الاجتماعية التحتية التي لا يمثل 

في " الأئمة من قريش"ولو أنه وضع حديث . عقد الإمامة إلا تعبيراً شكلياً عنها
ن جمة النظام الإسلامي، ولو أنه أرجع هذا الحديث وارجع مكانه المناسب م

الإجماع الذي يحتج به إلى  الإطار الاجتماعي السياسي الذي كانا يعملان فيه، 
لانتهى إلى نتيجة غير التي انتهى إليها؛ كما حدث ذلك لابن تيمية ولابن خلدون 

 .في مراحل تاريخية لاحقة
 كثيراً عن الباقلاني في جعله الإمامة محور أما الإمام الجويني، فهو لا يختلف

النظام السياسي، وفي اتباعه منهج أصول الفقه في البحث السياسي، فتراه يفرد 
فأما : "غياث الأمم، للحديث عن الإمامة وصفات الإمام، فيقول: أبواباً في كتابه

ديث ويستدل بح(الصفات اللازمة فمنها النسب، فالشرط أن يكون الإمام قرشياً 
ولا يورد نصاً (، ومن الصفات اللازمة المعتبرة، الذكورة والحرية )الأئمة من قريش

                                                 
مؤسسـة  : ، تحقيق الشيخ عماد الدين أحمد حيدر، بـيروت تمهيد الأوائل في تلخيص الدلائل:  انظر القاضي الباقلاني 9

 .476-471م، ص 1987الكتب الثقافية، 
 من المعلوم أن القاضي الباقلاني كان ذا أثر كبير في تطوير علم أصول الفقه وتشكيل مقولاته ومناهجه، وخاصة من  10

ان كتاب التلخيص في أصول الفقه الذي حققه        خلال كتابه التقريب والإرشاد، وقد لخصه الإمام الجويني في كتاب بعنو          
 في ثلاثـة    1996عـام   ) بـيروت (كل من عبد االله حولم النيبالي وشبير أحمد العمري، ونشرته دار البشائر الإسلامية              

 .مجلدات



  التيجاني عبد القادر                               العدد العاشر                    : لسنة الثالثةإسلامية المعرفة، ا        
 

54

، وأما الصفات المكتسبة المرعية في الإمامة فالعلم )من القرآن أو السنة على ذلك
 11).وهنا يستفيض في إيراد الأدلة العقلية(والورع 

ذا اال هي تفطنه إلى هذا، وربما كانت الإضافة الوحيدة للإمام الجويني في ه
أن المعول في الإجماع ليس على الشكل القانوني، وإنما على عملية التراضي 
الاجتماعي والسياسي التي تكون من ورائه؛ وهذا الانتباه إلى قوى اتمع باعتبارها 
فاعلاً أساسياً في اال السياسي، جعل الجويني يتردد في جعل القرشية شرطاً في 

ولو أنه استطرد في النظر إلى الواقع الاجتماعي وتحرر قليلاً من قبضة المنهج الإمامة؛ 
 .القانوني لاستطاع أن يبلور بصورة أفضل ملامح النظرية الإسلامية السياسية

الذين مثلناهم بالباقلاني -يز به فقهاء السياسة المسلمون إن أميز ما تم
اال القانوني الذي تنضبط قضاياه  حصر مباحث السياسة الإسلامية في -والجويني

وفقاً لمنهج أصول الفقه، وإقصاء نصوص القرآن والسن التي لا تحتوي بصورة 
وهذا الحصر والإقصاء المنهجي هو الذي يدفعنا إلى القيام . مباشرة على أحكام

ما كان : بعملية منهجية معاكسة تتمثل في استدعاء شامل لنصوص القرآن الكريم
اً على أحكام سلطانية، وما كان محتوياً على معلومات في فلسفة التاريخ، منها محتوي

وغني عن القول أن عملية . أو مفاهيم في الأخلاق أو تنبيهات في تحصيل المعاش
الاستدعاء هذه ستدخل إلى جانب آيات الأحكام السلطانية، آياتِ العلاقات 

وقد تأتي هذه . قات الدوليةالاجتماعية، وآيات الثروة الاقتصادية، وآيات العلا
حكايةً للتاريخ الديني، أو مبسوطةً في التعقيب : الآيات مبثوثةً في القصص القرآني

 .القرآني على حركة مجتمع المسلمين الأول وتفاعلاته المختلفة، محلياً وعالمياً
فإذا استدعينا هذا الحشد من الأحكام والأخبار القرآنية، واستطعنا أن نجمع 

ف المناطة ا، فإا يلزمنا عندئذٍ أن نحولها إلى نسق من القضايا التي تفترض الأوصا
نوعاً من العلاقة بين عدد من المتغيرات السياسية، فهذه واحدة من الطرق المنهجية 

 .الممكنة للجمع بين القرآن والظاهرة السياسية، وهي بالطبع ليست مهمة يسيرة
 مفاهيم القرآن المفتاحية

من أين نبدأ عملية استدعاء : ؤال الأساسي الذي ينشأ هنا هوولكن الس
 النصوص القرآنية؟ وإلى أية غاية ننتهي ا؟

                                                 
-79، ص ه1400عبد العظيم الديب، الطبعة الأولى، قطر . غياث الأمم في التياث الظلم، تحقيق د:  الإمام الجويني 11
84. 



 دراسات/ بحوث                                                              التفسير التأويلي وعلم السياسة
 

55

- 12 هي الألفاظ المفردة التي وردت في القرآن الكريم-في تقديرنا-إن البداية 
مثل ألفاظ :  والتي لها تعلق بالوجود الاجتماعي السياسي-أسماءً وصفات وأفعالاً

لولاء، والأمة، والأمانة، والعهد، والاستكبار، والاستضعاف، القوة، وا
إذ نستطيع بسهولة أن نعد قوائم مناسبة بالألفاظ السياسية التي . إلخ... والتراضي

ثم نقوم في مرحلة تالية . وردت في القرآن، وهي مرحلة أولية من مراحل البحث
، وهي المرحلة التي يتم (conceptual analysis)بما يمكن أن نسميه تحليل المفاهيم 

فيها استخراج المعاني التي تدل عليها هذه الألفاظ، بتحديد الموجودات المدلول 
عليها التي تقابل هذه المعاني، وقد تكون هذه الموجودات أشياء، أو أشخاصاً، أو 
وقائع، أو علاقات بين الأشياء أو بين الوقائع أو بين المفاهيم أو بين الأشخاص 

وستكون هذه هي الخطوة الأولى في طريق علمنا بما تحدثت عنه ألفاظ . وعاتوام
مطابقة لما في ) أو إدراكات(القرآن، أي أن ألفاظ القرآن أوجدت في نفوسنا صوراً 

بعضها محسوس وبعضها غير محسوس يستدل عليه (الوجود الاجتماعي السياسي 
 13.ق، وهذا هو معنى العلم عند أكثر أهل المنط)بآثاره

أو (ولكن هذا العلم الذي حصلنا عليه ما يزال ضئيلاً، إذ هذه الصور 
أو (المطابقة لما في الوجود التي حصلنا عليها من ألفاظ القرآن صور ) المفاهيم
مفردة، فنحتاج إلى أن ننسب بعضها إلى بعض، إما باعتبار الحسية وغير ) مفاهيم

كلي والجزئي، أو بما نرى من اعتبارات الحسية، أو باعتبار العموم والخصوص، أو ال
وبالطبع فإن القدرة على نسبة المعاني المفردة بعضها إلى بعض تستلزم علماً . أخرى

 .بخصائص الموجودات وجملة الحقائق التي تناسبها
على أن غرضنا لا يتحقق بمجرد نسبة المعاني المفردة بعضها إلى بعض، وإنما 

أي تكوين : ف المعاني هي مرحلة التركيب الخبرينتحول إلى مرحلة أعلى في تألي
. ل خبرية تشتمل على موضوع ومحمول، وهو ما يسمى عند المنطقيين قضيةجم

                                                 
العلم الإسلامي على : " من الذين توصلوا إلى هذا الرأي من قبلنا الدكتور إبراهيم أحمد عمر، انظر مقالته القصيرة 12

ومن الذين اهتموا بتحليل . 4، ص 1995وزارة التعليم العالي، العدد الثاني، مايو : ، مجلة التأصيل، الخرطوم"طريق البناء
دار التعارف للمطبوعات، : يقة السيد محمد باقر الصدر، انظر كتابه اقتصادنا، بيروتالمفاهيم الإسلامية بصورة عم

معهد البحوث والدراسات : قضايا التجديد، الخرطوم: ، والدكتور حسن الترابي400-396م، ص 1981
 : ؛ وانظر كذلك117-29، ص "الدين والتجديد"، وخاصة الفصل الأول بعنوان 1990الاجتماعية، 

Syed M.N. Al-Attas: The Concept of Education in Islam, Kuala Lumpur: 
International Institute of Islamic Thought and Civilization,1991,pp.5-15. 
 

 .304-47دار الكتب العلمية، ص : معيار العلم في المنطق، بيروت:  الغزالي 13



  التيجاني عبد القادر                               العدد العاشر                    : لسنة الثالثةإسلامية المعرفة، ا        
 

56

إلى قضايا خبرية ) أو المعاني أو الإدراكات(وهذه مرحلة مهمة تتحول فيها المفاهيم 
ي  ولكنها غير واجبة التسليم، أ14توجب شيئاً لشيء، أو تسلب شيئاً من شيء،

أننا نحول المفاهيم إلى قضايا بتحميلها بعض الأوصاف، من غير أن ندعي لها شيئاً 
 .من اليقين، وإنما تبقى في حيز الاحتمال والافتراض

فضل إذا أبرزناه في الشكل التخطيطي رقم أهذا، وقد يتضح ما ذكرنا بصورة 
 .أدناه) 2(

 15جهاز تحليل وتركيب المفاهيم القرآنية
(conceptual analysis and reconstruction) 

 
 

 تحويل الألفاظ إلى مفاهيم) 2  (                                                                            
 

 )1(                                                                                                   شكل رقم 
 

  جمع الألفاظ) 1                   (
 

                    
 إلىنسبة المفاهيم بعضها ) 3                   (

  قضاياإلىتحويل المفاهيم  – بعض                    
 
 

 )2شكل رقم (
وحتى يكتمل بيان ما نقصد، فإنا نورد مثالاً تطبيقياً، فنأخذ بعض الألفاظ 

. اسية التي ذكرناها آنفاً، ونخضعها لعملية تحليل المفاهيم وتركيبها التي شرحناهاالسي
وهو ما الألفاظ السياسية السائدة بين المشتغلين بعلم -ولنبدأ مثلاً بلفظ القوة 

هل ورد هذا اللفظ في القرآن؟ فنجد أن اللفظ :  فنسأل-السياسية قديماً وحديثاً
واً من إحدى وأربعين مرة، ولكن الموارد التي لها ومشتقاته قد ورد في القرآن نح

تعلق مباشر باال الاجتماعي السياسي نحو من اثني عشر مورداً، يمكن أن نوردها 
 : بصورة مختصرة في الجدول الآتي

                                                 
 .112-109فسه، ص  لتعريف الجملة الخبرية، انظر الغزالي المصدر ن 14
 فترى في أقصى يمين الرسم أن الألفاظ القرآنية ذات التعلق بالوجود الاجتماعي السياسي قد جمعت، ثم حولت إلى  15

 .مفاهيم مفتاحية في المربع الثاني بأوسط الرسم، ثم حولت أخيراً إلى قضايا خبرية في المربع الثالث بأسفل الرسم

فتاحيةمفاهيم م
 مفردة

 قضايا

ألفاظ قرآنية 
 سياسية مفردة



 دراسات/ بحوث                                                              التفسير التأويلي وعلم السياسة
 

57

 
 مفهومها الآية

 .القوة مطلقاً ).165: البقرة (﴾أَنَّ الْقُوةَ لِلَّهِ جمِيعاً﴿
: لأعرافا (﴾كُم بِقُوةٍخذُوا ما آتينا﴿

171.( 
.وصف للعلاقة الاعتقادية موعة

 ﴾وأَعِدوا لَهم ما استطَعتم مِن قُوةٍ﴿
 ).60:لأنفال(

 القوة -علاقة قوة بين مجموعتين 
 .العسكرية

 ﴾ كَانوا أَشد مِنكُم قُوةً وأَكْثَر أَموالاً﴿
 ).69:التوبة(

 القوة - مجموعتين علاقة قوة بين
 .العسكرية

﴿تِكُمةً إِلَى قُوقُو كُمزِديالقوة مطلقا ).52: هود (﴾و. 

قَالَ لَو أَنَّ لِي بِكُم قُوةً أَو آوِي إِلَى ركْنٍ ﴿
  ) 80:هود (﴾شدِيدٍ

القدرة الذاتية أو المكتسبة عبر 
 .الآخرين

ها مِن بعدِ ولا تكُونوا كَالَّتِي نقَضت غَزلَ﴿
 )92:النحل(﴾قُوةٍ

الخيط المبروم في مقابل الوبر 
 .المنفوش

﴿أَمِين هِ لَقَوِيلَيي عإِنالقدرة على السيطرة والتحكم في  ).39: النمل (﴾و
 .الشيء

 .القوة الاجتماعية ). 10:الطارق (﴾فَما لَه مِن قُوةٍ ولا ناصِرٍ﴿

﴿خلا إِذْ دلَولا و اءَ اللَّها شم قُلْت كتنج لْت
 )39: الكهف( ﴾قُوةَ

 .القوة الاقتصادية، الاعتقادية

 ﴾قَالُوا نحن أُولُو قُوةٍ وأُولُو بأْسٍ شدِيد﴿
 )33: النمل(

 .القوة العسكرية

 .القوة البدنية والذهنية )54: الروم( ﴾ثُم جعلَ مِن بعدِ قُوةٍ﴿

 )1 رقم جدول(
 

قد وصفت به موجودات متعددة ) القوة(نلاحظ هنا كيف أن لفظاً واحداً 
لمعنى واحد مشترك بنيها، وهو ما يعرف باللفظ المتواطئ عند المنطقيين 



  التيجاني عبد القادر                               العدد العاشر                    : لسنة الثالثةإسلامية المعرفة، ا        
 

58

 فكأن لفظ القوة قد انتهى بنا إلى ما يفيد بأن القوة هي أمر مشترك 16والأصوليين؛
 من النظر في اللفظ إلى البحث -ئذٍعند-بين هذه الموجودات، فيلزمنا أن نتحول 

، وإلى )أو المتغيرات(عن المفهوم، أي إلى تتبع خصائص الموجودات المتعددة هذه 
فسنجد مثلاً أن بعض الموجودات الموصوفة بالقوة ذات . تتبع المعنى المشترك بينها

وجود حسي، وأن بعضها غير حسي الوجود، وأن بعضها الحسي يشمل أشياءَ 
كالذي عنده علم من الكتاب في آية (، وأفراداً )ل فتلة الغزل في آية النحلمث(

، وأن بعض هؤلاء )كما في معظم الآيات سابقا(، ومجموعات إنسانية )النمل
، )33(الأفراد واموعات تنتظم أفعالهم في إطار مؤسسي، كما في آية النمل 

ت فمنها الموجود الأعظم أو االله أما غير الحسي من هذه الموجودا). 60(والأنفال 
جلّ جلاله، ومنها العلاقات التي تكون بينه وبين الموجودات الحسية، ومنها 

وسنجد أن . العلاقات فيما بين هذه الموجودات، ومنها أفعال هذه الموجودات
المعنى المشترك بين هذه المتغيرات هو القدرة الذاتية أو المكتسبة المنشئة لأفعال 

وهذا هو المفهوم الذي .  أو المانعة لها، أو الداعمة لها، أو المتحكمة فيهاالآخرين،
يكمن تحت لفظ القوة، فالمفهوم علاقة بين متغيرات، على خلاف اللفظ الذي هو 

 .مجرد علامة تشير إلى الموجودات، والبون شاسع بين العلامة والعلاقة
  الأسئلة، فإنه من الممكن فإذا وضعنا أيدينا على المفهوم، وطفقنا نطرح عليه

". مفتاحِي"أن ينفتح بنا على مفاهيم أخرى، وهذا هو معنى وصفنا مفهوماً ما بأنه 
ولا تكُونوا كَالَّتِي نقَضت ﴿: 92فإذا أخذنا مفهوم القوة الذي ورد في آية النحل 

بار وصِف الغزلُ بأي اعت: ، فنسأل)92: النحل (﴾غَزلَها مِن بعدِ قُوةٍ أَنكَاثاً
بالقوة؟ فسنجد ا، الغزل هو الخيط المبروم بطريقة خاصة ليأتلف مع غيره من 
الخيوط فيتكون منها نسيج؛ والإشارة هنا إلى مجموعة سياسية فاعلة بينها وبين 
مجموعات أخرى نوع من العلاقة قائم على العهد، فإذا هي راعت هذا العهد 

سيجها الاجتماعي الذي تقوم عليه سائر صنوف وحفظته حالاً بعد حال، قوي ن
فالمقابلة بين إبرام الغزل . قوا، وإذا هي نقضت عهدها فقد انتقض مصدر قوا

ومراعاة العهد، ونسيج الشعرِ ونسيج اتمع، توضح أن الأخير يتقوى بمراعاة 
 ثم فمفهوم القوة هنا قد انفتح بنا على مفهوم العهد،. العهود ويضعف بنقضها

 مفهوم العهد بدلاً عن مفهوم القوة، فنجد أن مفهوم العهد -من بعد-نذهب نتتبع 
                                                 

 .52 ص مصدر سابق،:  انظر الغزالي 16



 دراسات/ بحوث                                                              التفسير التأويلي وعلم السياسة
 

59

وقد ينفتح بنا هذا لمفهوم . ومشتقاته قد ورد في القرآن الكريم أكثر من أربعين مرة
. أيضاً بعد تحليله على مفاهيم أخرى مثل مفهوم الإيمان والميثاق والأمانة والعقد

التحليلية إلى مجموعات عديدة من المفاهيم ذات الترابط وسنصل في اية العملية 
الداخلي التي تكشف بصورة مذهلة عن الوحدة البنائية التي تنتظم فيها كل المفاهيم 

 :القرآنية، كما يوضح الشكل الآتي بصورة تقريبية
 الترابط الداخلي بين مفاهيم القرآن

 
 
 )3شكل رقم (
 
 
 
 

لمتداخلة من المفاهيم السياسية يعني أننا قد إن حصولنا على هذه اموعات ا
حصلنا أيضاً على عدد كبير من المتغيرات السياسية، لأن المفاهيم ما هي إلا 

فإذا كان لدينا هذا العدد من المتغيرات ومن . العلاقات التي تكون بين متغيرات
 العلاقات، فليس يصعب علينا أن نرتفع على المرحلة الثالثة من البحث، وهي

مرحلة تركيب القضايا؛ أي أن نحمل هذه المفاهيم أوصافاً ونؤلف منها جملاً خبرية 
إلخ، ... ذات معان احتمالية توجب شيئاً لشيء أو تسلبه منه أو تشترطه لحدوثه

فيمكن على سبيل المثال، واستناداً إلى التحليل السابق لمفهومي . كما ذكرنا سابقاً
 :ة الآتيةالقوة والعهد، أن نركب القضي

إن التكتل السياسي الذي يقوم على عهد مرعي يشكل مصدراً من مصادر "
 ".القوة الاجتماعية للوحدات الداخلة فيه

 :كما يمكن أن نصوغها في الصورة الرياضية الآتية
 :ق، حيث= ق فإن ت في كل من أ، ب، ج = إذا كان ع 

 .العهد= ع 
 .ترمز إلى القوة= ق 
 .التماسك الداخلي= ت 



  التيجاني عبد القادر                               العدد العاشر                    : لسنة الثالثةإسلامية المعرفة، ا        
 

60

 ).ع(اموعات السياسية المتحالفة وفقاً للعهد = أ، ب، ج 
ويمكن أن نستطرد في صياغة القضايا مستعينين بكل ما توفره صناعة المنطق في 

 .باب تركيب القضايا
 سؤال عن كيفية إنشاء هذه القضايا، نصوغه على -بالطبع-وسيبرز هنا 

فاهيم أوصافاً؟  وهذا في على أي شيء نعتمد ومحن نحمل هذه الم: النحو الآتي
والناس في هذا مختلفون، . جوهره سؤال عن الكيفية التي يضع ا العالم افتراضاته

منهم من يلوذ بما يسميه الوجدان العلمي، أو الخيال المبدع، أو الحدس الذكي، 
القدرة على إحضار "ولكنها أمور لا تخرج عن إطار ما يسميه ابن رشد 

ه ناشئة عن الممارسة العلمية المتكررة عند أهل الفن المعين؛ فهي عند17،"المقدمات
، أي إيجاد صلة بين "اقتناص الحد الأوسط"ويسميها ابن سينا القدرة على 

 أما الغزالي فيعتقد أن النفس تقضي ذه القضايا بسبب التنشئة 18.المتغيرات
لعلمية هي التي تحفز  أي أن البيئة الثقافية وا19الأخلاقية والتأديبات الاجتماعية،

 لكي يصوغ افتراضاته بالصورة التي -بصور مباشرة أو غير مباشرة-العالم 
يتدخل في طريقة ) نموذجاً خفياً(يصوغها، وهذه ملاحظة مهمة توضح أن هناك 

 .صياغة الافتراضات العلمية
 لا نستطيع أن ننكر هذه الفكرة إنكاراً كاملاً، لأنه لو لم تكن -بالطبع-إننا 

) القوة(لنا خبرة مناسبة بمباحث السياسة وموضوعاا ومسائلها، لما رأينا في لفظ 
مثلاً ما يستدعي الانتباه، ولما افترضنا وجود رابط بين التماسك الاجتماعي 

الباحث، ) يقتنصها(ومراعاة العهود، إلى غير ذلك من الروابط والافتراضات التي 
فرق بيننا وبين الآخرين أننا لا نقتنص ولكن ال. كما جاء في عبارة ابن سينا

الافتراضات اعتماداً على الخيال المبدع والخبرة العلمية وحدهما، وإنما نستند إلى 
مراعاة الوحدة البنائية التي تنتظم فيها مفاهيم القرآن، بالصورة التي أوضحناها آنفاً 

لعضوية بينها، إذ إن النظر في شبكة المفاهيم، وفي العلاقات ا). 3الشكل رقم (
سيشدنا شداً للاتجاه الذي يكن أن يصاغ فيه الافتراض؛ هذا فضلاً عن الجمل 

                                                 
 .515، ص 1982منشورات الجامعة اللبنانية، : تلخيص منطق أرسطو، تحقيق جرار جهامي، بيروت:  ابن رشد 17
 .29م، ص 1966دار النهضة العربية، : عبد الرحمن بدوي، القاهرة. البرهان من كتاب الشفاء، تحقيق د:  ابن سينا 18
 .187-186مصدر سابق، ص :  الغزالي 19



 دراسات/ بحوث                                                              التفسير التأويلي وعلم السياسة
 

61

التي يقدمها القرآن وهو يصف العلاقات والأفعال والمؤسسات، " الجاهزة"الخبرية 
 .فنتعلم منها منطق الربط بين المفاهيم ومنهجية تركيب القضايا

هيم لتركيب القضايا، أي صياغة وذا نكون قد فرغنا من إيضاح جهاز المفا
النموذج الجزئي، وهي عملية مهمة ولكنها ليست الخطوة الأخيرة؛ إذ ما يزال 
أمامنا أن نقوم برفع هذا النموذج الجزئي ذي القضايا الاحتمالية إلى المبادئ الأولى 
التي يتضمنها النموذج الأعلى، أي نسبتها إلى المقدمات الكلية التي تفيد اليقين 

فإذا وجدنا أن هذه القضايا الاحتمالية المستخرجة عن طريق تحليل . لضروريا
المفاهيم تتسق مع المقدمات الكلية أو تنبثق منها بصورة منطقية، فإن ذلك الاتساق 
يرفعها درجة في سلم اليقين؛ وإذا وجدناها تناقض المقدمات الكلية، فإن ذلك 

لنظر فيها بصورة أساسية؛ أما إذا لم تكن التناقض يضعفها ويجعلنا نسقطها أو نعيد ا
إن هذا يعني بصورة مباشرة أن قضايا النموذج . مناقضة فستبقى في حيز الاحتمال

ليست كلها قضايا يقينية ضرورية التصديق، وإنما تأخذ في داخل ) ن(الجزئي 
النموذج وضعاً تنازلياً؛ حيث يكون أكثرها اتساقاً مع النموذج الكلي أعلاها 

 .ة، ويكون أقلها اتساقاً مع النموذج أدناها مرتبةدرج
 النموذج الكلي

على أن رفع قضايا النموذج الجزئي وربطها بالنموذج الكلي لن يكون مجدياً 
ما لم يكن النموذج الأعلى ذاته قد تم استخراجه بطريقة منهجية من نصوص 

ورة منطقية، القرآن، وما لم تكن قضاياه قد ضبطت وأحكمت العلاقات بينها بص
فإذا كان ذلك كذلك، فإن . بحيث يكون على قدر عال من الاتساق الداخلي

ستكون واضحةً ) ن(والنموذج الجزئي ) ع(علاقة التداخل بين النموذج الكلّي 
 .1وميسورةً، كما تشير إلى ذلك الأسهم الصاعدة والهابطة في الشكل رقم 

الذي عرف (غة النموذج الكلي على أن الذي نعرفه في تاريخنا العلمي أن صيا
. قد قام ا المتكلمون، دفاعاً عن مذهب متبنى أو رداً لمذهب مخالف) بعلم العقيدة

ولذلك فقد جاءت هذه النماذج في بعض الأحيان معبرة عن المسائل الفكرية 
والسياسية التي سادت في اتمع الإسلامي في مرحلة زمنية ولأسباب متعلقة بذلك 

. ة التي ينبغي أن يتضمنها النموذجع أكثر من تعبيرها عن الأصول الكلية اليقينياتم
فوضعت بعض القضايا الجزئية الاحتمالية في داخل النموذج الكلي، وقلص 
النموذج الكلي حتى صار يحتوي على قضية واحدة أو قضيتين، واضطرب الترتيب 



  التيجاني عبد القادر                               العدد العاشر                    : لسنة الثالثةإسلامية المعرفة، ا        
 

62

على العلاقة بين النموذج الداخلي لقضايا النموذج، فانعكست نتيجة لذلك كله 
وصرنا نلاحظ بصورة بينة أن . الكلي الأعلى والنماذج الجزئية الدنيا التي ترتبط به

غير معروفة، ) السياسية والاقتصادية وخلافها(مواطن الاتصال بين العقيدة والنظم 
وهذا خلل منهجي كبير . وصارت طريقة انبثاق هذه النظم من العقيدة غير معلومة

 . التنبيه عليهيتوجب
وعلى الرغم من أننا غير معنيين في هذا المقال بنقد النماذج الكلية التراثية أو 
بتقديم نموذج بديل، إلا أن المسألة ذات تعلقٍ كبير بموضوعنا، من حيث إننا نود أن 
نسب النموذج الجزئي الذي استخرجناه عبر التحليل المفاهيمي لنصوص القرآن إلى 

رض أننا نسلم بقضاياه لتكون مبادئ يقينية يستند إليها نموذجنا نموذج كلّي يفت
وهذا ما يوجب علينا أن نلقي نظرة سريعة على بعض الصياغات التراثية . الجزئي

كما نوه -للنظام الاعتقادي الإسلامي، لبدي عليها بعض الملاحظات ولننوه 
ضمون القرآني القطعي  من الم إعادة صياغة هذا النظام انطلاقاً إلى ضرورة20-غيرنا

بطريقة منهجية واضحة، بحيث لا تدخل في دائرة العقيدة إلا المسائل والدلائل التي 
هي أصول الدين، ويشهد لها بذلك القطعي من نصوص القرآن والسنة، مثل 
التوحيد، والإيمان بالرسل والكتب، والإيمان بالقضاء والقدر، والإيمان بأصل 

 .بدية والأحكام القطعية، وما هو في مقامهاالشرائع، والفرائض التع
فهذه الأصول هي التي تلتمس فيها الصورة الكلية عن الوجود، كما أشرنا إلى 

ونقصد بذلك الوجود الإلهي، ). 1الشكل رقم(في ) ع(سابقاً بالحرف ذلك 
 -مثلاً-فيهمنا . والطبيعي، والإنساني، والعلاقات بين هذه المراتب من الوجود

ذاته وصفاته : الذي يتكون لدينا بسبب هذه الأصول عن االله عز وجلالتصور 
وأفعاله، ومنا صورة الوجود الطبيعي والإنساني التي تعكسها لنا هذه الأصول 
الاعتقادية، والعلاقة بين الإله وهذين الوجودين، والعلاقة بين الإنسان والإله من 

                                                 
، سلسلة رسائل إسلامية المعرفة؛ الدار العالمية 17نظام الإسلام العقائدي في العصر الحديث، ص : بارك محمد الم 20

 :م، وانظر كذلك محمد إقبال1989للكتاب الإسلامي والمعهد العالمي للفكر الإسلامي، 
The Reconstruction of Religious Thought in Islam, Lahore: Institute of Islamic 
Culture: 1986.p.56. 

، مجلة إسلامية المعرفة، العدد الأول، السنة الأولى، "نحو منهجية أصولية للدراسات الاجتماعية: "وانظر كذلك لؤي صافي
، مجلة إسلامية المعرفة، "دور الإصلاح العقدي في النهضة الإسلامية: "؛ وعبد ايد النجار55-31، ص 1995بيونيه 

، المصدر نفسه، السنة الثانية، العدد الثامن، أبريل "الإيمان والعمران"، وكذلك 1995ول، يوينه السنة الأولى، العدد الأ
1997. 

 



 دراسات/ بحوث                                                              التفسير التأويلي وعلم السياسة
 

63

يفلح النموذج الكيل في إعطائنا وما لم . جهة، وبينه وبين الطبيعة من جهة أخرى
هذه الصورة بوضوح، فلين نفلح في استخراج النماذج الجزئية من هذه الكليات أو 

 .ربطها ا
هذا مع لمنا التام بأن استخراج مثل هذه الكليات اليقينية وإقامة البرهان عليها 

ا " يسلموا"هو شغل الأصوليين والمتكلمين، وأن على أصحاب النم الجزئية أن 
ويجعلوها مقدمات ضرورية لهم، دون أن يطالبوا بإقامة برهان عليها، لأن مبادئ 

وإنما تبرهن في علم "لا تبرهن في تلك الصناعة، : الصناعة، كما يقول المنطقيون
قد ضعف اتصالها بالقرآن ) العلوم الفوقية( ولكن لأنا نعلم أن هذه 21".فوقها

 قادرة على إعطاء الصورة القرآنية التي نبحث وانقطع اتصالها بالوجود، فلم تعد
عنها، صرنا نعاود الاتصال المباشر بالقرآن، ونتلمس الأصول فيه أكثر من التماسنا 

 إياها في علمي الأصول والكلام، فماذا في القرآن؟
 على جميع هذه المسائل ولكن بصورة متفرقة، -بالطبع-تحتوي آيات القرآن 

لموضوعات والمسائل الأخرى، وذلك وفقاً للخاصية بحيث تأتي متداخلة مع ا
وهذا يعني أن على الذي . القرآنية المتفردة في التأليف بين المعاني وعرض المسائل

يريد أن يحصل على الصورة الكلية اردة للموجودات وعلاقاا أن يقوم هو 
ريقة منا بعملية التجريد، فيفك بعض الآيات عن سياقها الظرفي، ويؤلف بينها بط

ليحصل على قواعد عامة يسميها قواعد الاعتقاد، أو على مبادئ مفردة يسميها 
 .مقاصد الشريعة، أو خطة الخلق أو ما يشبه ذلك، وكله شائع بين نظار المسلمين

على أننا هنا ننأى عن فكرة البحث عن قواعد عامة أو مبادئ مفردة، ونفضل 
ساق الداخلي والاعتماد المتبادل، وهذا البحث عن منظومات من القضايا ذات الات

يجعلنا نقترب من مبحث المقاصد الذي فصله الشاطبي، ومن مبحث خطة الخلق 
 22.الذي أشار إليه بعض إخواننا المعاصرين

 نفضل أن تكون مبادئنا الكلية هي آيات القرآن القاطعة -مع ذلك-ولكننا 
سل، إذ إن هذه الأصول هي قضاء التي بينت أصول الشرائع التي جاء ا جميع الر

االله وقدره التشريعي المقابل لقضائه وتقديره التكويني، أو هي خطة الأمر التي تقابل 
                                                 

 .98البرهان، مصدر سابق، ص :  ابن سينا21
أزمة العقل المسلم، المعهد العالمي للفكر الإسلامي، سلسلة المنهجيـة الإسـلامية       : عبد الحميد أبو سليمان   :  انظر مثلاً  22
: المعرفة بين النموذج الإسلامي والنموذج العلماني، الخرطـوم       : ومحمد الحسن بريمه  . 136-135م، ص   1994،  )1(

 . وما بعدها17، ص 1995، ديسمبر )2رقم (سلسلة رسائل التأصيل 



  التيجاني عبد القادر                               العدد العاشر                    : لسنة الثالثةإسلامية المعرفة، ا        
 

64

خطة الخلق، وهي الدين الذي شرعه االله للناس وأمرهم أن يقيموه وألا  يتفرقوا 
فيه، وهي الأصول التي وصى االله تعالى ا نوحاً وإبراهيم وموسى وعيسى، وأمر 

وهذه الأصول، وإن . 23)13: الشورى(، كما توضح ذلك آية الله ا محمداً ا
كانت أصول التشريع، إلا أا تشكل في الوقت ذاته أصول اتمع، وتحدد 

قضاء االله (إن الرؤية القرآنية للمجتمع الإنساني ). كالأسرة(مؤسساته الابتدائية 
لقد كتبت ). ء االله التشريعيقضا(تتجسد خير تجسد في هذه الأصول ) الاجتماعي

آيات محكَمات ﴿فكما أن القرآن يتحدث صراحة عن وجود : "في دراسة سابقة
، فهو أيضاً يدل في إشارات عديدة على أن )7: آل عمران (﴾هن أُم الْكِتابِ 

هن أم اتمع، ويشير أيضاً إلى أن هناك تلازماً ضرورياً ) تنظيماتٍ محكماتٍ(هناك 
ين أم الكتاب وأم اتمع، فإذا انحلّ هذا الرباط انحلّ اتمع تبعاً لذلك وذبلت ب

 24".العقيدة
 فما هي أمهات الكتاب التي تشكل أمهات اتمع؟

 أمهات الكتاب أمهات للمجتمع
: ، والأعراف)151: (سورة المائدة: إننا اعتماداً على ما ورد في صريح القرآن

: ، والشورى)29-23: (، والإسراء)152-151 (:، والأنعام)29-33(
 نستطيع أن نحدد أصول الأمر التشريعي، ثم نقسمها إلى 25وغيرها،) 13-30(

                                                 
هِ إِبراهِيم وموسى وعِيسى أَنْ أَقِيموا الدين شرع لَكُم مِن الدينِ ما وصى بِهِ نوحاً والَّذِي أَوحينا إِلَيك وما وصينا بِ﴿  23

نِيبي نهِ مدِي إِلَيهياءُ وشي نهِ مبِي إِلَيتجي هِ اللَّهإِلَي موهعدا تم رِكِينشلَى الْمع رقُوا فِيهِ كَبفَرتلا ت13:الشورى (﴾و .( 
، ص 1995، مجلة قراءات سياسية، السنة الخامسة، العدد الثاني، "آنية لفلسفة السياسةرؤية قر: " التيجاني عبد القادر 24
26. 
 قُلْ تعالَوا أَتلُ ما حرم ربكُم علَيكُم أَلَّا تشرِكُوا بِهِ شيئًا وبِالْوالِدينِ إِحسانا ولَا تقْتلُوا أَولَادكُم مِن إِملَاقٍ                   ﴿ -   25

ن                     قإِلَّـا بِـالْح اللَّه مرالَّتِي ح فْسلُوا النقْتلَا تو طَنا بما وهمِن را ظَهم احِشوا الْفَوبقْرلَا تو ماهإِيو قُكُمزرن نح
الَّتِي هِي أَحسن حتى يبلُغَ أَشده وأَوفُـوا الْكَيـلَ          ولَا تقْربوا مالَ الْيتِيمِ إِلَّا بِ     . ذَلِكُم وصاكُم بِهِ لَعلَّكُم تعقِلُونَ      

وإِذَا قُلْتم فَاعدِلُوا ولَو كَانَ ذَا قُربى وبِعهدِ اللَّـهِ أَوفُـوا ذَلِكُـم              . والْمِيزانَ بِالْقِسطِ لَا نكَلِّف نفْسا إِلَّا وسعها      
ت لَّكُمبِهِ لَع اكُمصونَو152-151: الأنعام (﴾ذَكَّر.( 

.  قُلْ أَمر ربي بِالْقِسطِ وأَقِيموا وجوهكُم عِند كُلِّ مسجِدٍ وادعوه مخلِصِين لَه الدين كَما بدأَكُم تعودونَ               ﴿ -
. الشياطِين أَولِياءَ مِن دونِ اللَّهِ ويحسبونَ أَنهم مهتدونَ         فَرِيقًا هدى وفَرِيقًا حق علَيهِم الضلَالَةُ إِنهم اتخذُوا         

                 رِفِينسالْم حِبلَا ي هرِفُوا إِنسلَا توا وبراشكُلُوا وجِدٍ وسكُلِّ م دعِن كُمتذُوا زِينخ منِي آدا بي .   مرح نقُلْ م
قُلْ هِي لِلَّذِين آمنوا فِي الْحياةِ الدنيا خالِصةً يوم الْقِيامـةِ           .  أَخرج لِعِبادِهِ والطَّيباتِ مِن الرزقِ       زِينةَ اللَّهِ الَّتِي  

ا بطَن والْإِثْم والْبغي بِغيرِ     قُلْ إِنما حرم ربي الْفَواحِش ما ظَهر مِنها وم        . كَذَلِك نفَصلُ الْآياتِ لِقَومٍ يعلَمونَ      
 ).33-29: الأعراف (﴾الْحق وأَنْ تشرِكُوا بِاللَّهِ ما لَم ينزلْ بِهِ سلْطَانا وأَنْ تقُولُوا علَى اللَّهِ ما لَا تعلَمونَ

إِحسانا إِما يبلُغن عِندك الْكِبر أَحدهما أَو كِلَاهما فَلَا تقُلْ لَهما            وقَضى ربك أَلَّا تعبدوا إِلَّا إِياه وبِالْوالِدينِ         ﴿ -
واخفِض لَهما جناح الذُّلِّ مِن الرحمةِ وقُلْ رب ارحمهمـا كَمـا            . أُف ولَا تنهرهما وقُلْ لَهما قَولًا كَرِيما        



 دراسات/ بحوث                                                              التفسير التأويلي وعلم السياسة
 

65

منظومات متسقة، نجعل كل منظومة منها أصلاً يقوم على أساسه قطاع من 
 :قطاعات اتمع، وذلك على النحو الآتي

 أصول الأمر التشريعي أصولاً لنظم المجتمع
 
 ول النظام التعبدي أص-1
 .التوجه بالعبادة خالصة الله •
إقامة الصلاة والصوم والزكاة  •

 .والحج
  أصول النظام الاجتماعي-2
 .بر الوالدين •
 .صلة الأرحام •
 .تحريم الفواحش •
 .تحريم قتل الذرية •
  أصول النظام الجنائي-3
 .تحريم قتل النفس بغير حق •
 .تحريم البغي •
 ).العدل(القيام بالقسط  •
 .شهادة اللهإقامة ال •

  أصول النظام السياسي-4
إقامة الدين وعدم التفرق فيه  •
 ).الأمة(
رعاية (الاستقامة على أمر االله  •

 ).النظم الأخرى وتطويرها
 ).الآخر(الوفاء بالعهود  •
  أصول النظام الاقتصادي-5
 .إقامة الوزن والكيل بالقسط •
 .تحريم الإسراف والتبذير •
 .الوفاء بالعهود •

 )2جدول رقم  (
 أن نعبر عن موضوعات الأصول هذه في الشكل -لمزيد من الإيضاح-ويمكن 

 :التخطيطي الآتي

                                                                                                                   
 انِي صيبا  را             . غِيرغَفُور ابِينكَانَ لِلْأَو هفَإِن الِحِينوا صكُونإِنْ ت فُوسِكُما فِي نبِم لَمأَع كُمبى   . ربآتِ ذَا الْقُرو

ياطِينِ وكَانَ الشـيطَانُ لِربـهِ      إِنَّ الْمبذِّرِين كَانوا إِخوانَ الش    . حقَّه والْمِسكِين وابن السبِيلِ ولَا تبذِّر تبذِيرا        
ولَا تجعلْ يدك مغلُولَـةً     . وإِما تعرِضن عنهم ابتِغاءَ رحمةٍ مِن ربك ترجوها فَقُلْ لَهم قَولًا ميسورا             . كَفُورا  

م دقْعطِ فَتسا كُلَّ الْبطْهسبلَا تو قِكناإِلَى عورسحا م29-23: الإسراء (﴾لُوم.( 
شرع لَكُم مِن الدينِ ما وصى بِهِ نوحا والَّذِي أَوحينا إِلَيك وما وصينا بِهِ إِبراهِيم وموسى وعِيسى أَنْ أَقِيموا                    -

        ا تم رِكِينشلَى الْمع رقُوا فِيهِ كَبفَرتلَا تو ينالد          نِيبي نهِ مدِي إِلَيهياءُ وشي نهِ مبِي إِلَيتجي هِ اللَّهإِلَي موهعد﴾ 
 ).13: الشورى(



  التيجاني عبد القادر                               العدد العاشر                    : لسنة الثالثةإسلامية المعرفة، ا        
 

66

 
 قضاء االله التشريعي

 )4شكل رقم (
 
 
 
 
 
 
 

نلاحظ في الشكل السابق كيف أن أصول الأمر التشريعي قد انقسمت إلى 
 مجموعة من الأنساق المتسقة المتساندة، وأن هذه الأنساق قد صارت أصولاً لنويات

 .اجتماعية يأخذ بعضها برقاب بعض، تداخلاً وتعاضداً واعتماداً متبادلاً
أما الجزء الأوسط من الشكل فهو يوضح موضع التلاقي بين النموذج الكلي 

 والنماذج الجزئية التي تمثلها الأسهم الصاعدة، حاملة -ممثلاً في هذه الأصول-
 إليها عن طريق عملية التحليل القضايا السياسية الاحتمالية، التي سبق أن توصلنا

 .المفاهيمي للألفاظ السياسية في القرآن
أما وقد بلغنا هذه المرحلة من صياغة النموذجين الكلي والجزئي، فنود أن ننظر 

ماذا ينتج عن اتصال هذين النموذجين؟ ويكف تؤثر القضايا : في الأمور الآتية
الثمرة المعرفية التي نجنيها من حيث الأصولية اليقينية في القضايا الاحتمالية؟ وما 

 القدرة على التحليل والتفسير والتأويل؟
إنّ أفضل ما نبدأ به هنا أن نجري تجربة على القضية الاحتمالية السابقة التي 

 :قادنا إليها تحليلنا لمفهومي القوة والعهد، ويه
ر إن التكتل السياسي الذي يقوم على عهد مرعي، يشكل مصدراً من مصاد"

 ".القوة للوحدات الاجتماعية الداخلة فيه
كما توضح الأسهم الصاعدة في (فنرفع هذه القضية إلى النموذج الكلي 

يحظى بتأييد ) رعاية العهد(، فماذا نجد؟ سنجد جزءاً  من القضية )3الشكل رقم 
تام من النموذج الكلي، خاصة في القطاعين السياسي والاقتصادي، ولكن فيما عدا 



 دراسات/ بحوث                                                              التفسير التأويلي وعلم السياسة
 

67

إن النموذج الكلي سيطرح عدداً من التساؤلات عن هذا التكتل السياسي، ذلك، ف
. وعدداً من التحفظات، ثم ينتهي بوضع عدد من الشروط للموافقة عليه واعتماده

وسيأتي على رأس هذه الشروط أن هذا التكتل ينبغي أن يسير في اتجاه دعم النظم 
 إلى -على الأقل-و ألاّ يؤدي ، أ)5، 3، 2، 1(المشار إليها في الدوائر الأخرى 

وهذا يعني أن رفع قضايا النموذج الجزئي ونسبتها إلى . الإخلال ا وإضعافها
 :قضايا النموذج الكلي ستكسبنا شيئين مهمين على الأقل

أا ستؤكد لنا صدق الافتراض أو عدم صدقه وفقاً لمسلمات : أولهما
الذي يمكن أن تناله مثل هذه ) الوزن( أا ستحدد لنا وترينا :وثانيهماالنموذج؛ 

 هذا أمر في 26.القضية أو القيمة منسوبة إلى جملة القيم التي يحتويها النموذج الكلي
الذي تأخذه كل قيمة، فإننا لا نستطيع أن ) الوزن(غاية الأهمية، لأننا ما لم نعرف 

 .نفاضل بين هذه القيم، أو نرجح بعضها على بعض إذا نشأ تعارض بينها
ثم إن هذه القضايا الجزئية الافتراضية التي رفعت إلى أصول النموذج الكلي، 
وشهدت لها تلك الأصول، ثم رتبت ترتيباً تفاضلياً وفقاً لأوزاا المنسوبة إلى جملة 
قضايا النموذج الكلي، إنّ هذه القضايا الجزئية الاحتمالية ستتحول بذلك إلى نسق، 

يين لقلنا إن القضية الجزئية هي الحد الأوسط، فإذا ولو سرنا على طريقة المنطق
نسبت إلى النموذج الكلي فإا تكون بذلك قد نسبت إلى المقدمة الكبرى، 
وستتولد عن تلك النسبة النتيجة المنطقية، فنكون قد انتهينا إلى شكل القياس 

زئية على أننا نفضل ألا يكون تركيزنا على قضية ج. المعروف في المنطق الأرسطي
واحدة تستنبط من قضية كلية، وإنما نركز على جملة من القضايا الجزئية ذات 

، التي لا نحرص على استنباطها بصورة )نشير إليها هنا بالنسق ن(الاتساق الداخلي 
منطقية كاملة من النموذج الكلي، كما يحرص المنطقيون في الحد الأوسط في 

لقضايا النموذج، على أساس أن ذلك هو القياس؛ وإنما نكتفي بألا تكون مناقضة 
أما إذا شهد لها النموذج الكلي بأكثر من وجه، فإن ذلك . الحد الأدنى للتمسك ا

 .إضافياً يميزها عن غيرها من القضايا الجزئية) وزناً(سيعلي من قدرها، أي يعطيها 

                                                 
 ليس في مقدورنا أن نحدد هذه الأوزان بصورة رياضية قاطعة ولكن يمكن أن نفعل ذلك على سبيل التقريب، كـأن   26

، فتكون جملة الأصول خمسين درجة؛ فـإذا        3يها في الشكل رقم     نعطي عشر درجات مثلاً لأي أصل من النظم المشار إل         
شهدت ثلاثة نظم مثلاً لقضية من قضايا النموذج الجزئي، فذلك يعني أن هذه القضية ستنال ثلاثين درجة مـن جملـة                     

 .قل من النصف فهذا يجعلنا نتوقف في قبولها، وهكذاأخمسين، أما إذا نالت 



  التيجاني عبد القادر                               العدد العاشر                    : لسنة الثالثةإسلامية المعرفة، ا        
 

68

 كل وينبغي أن نلاحظ هنا أن عملية الموازنة الداخلية بين قضايا النسق ووضع
منها في المكان المناسب لا تتم اعتماداً على النموذج الكلي وحده، وإنما تنضاف 

إلى مربع ) ن(إليه معطيات الوجود، كما يوضح ذلك اتجاه السهم الخارج من 
وهذا يعني ). 1(في يسار الشكل رقم ) ن(الوجود، والعائد من مربع الوجود إلى 

صيلته العلمية المستفادة من التفكر في أن معطيات البيئة الثقافية للباحث، وح
الأنفس، وتدبر الطبيعة، والتأمل في التاريخ الإنساني، هذه الحصيلة العلمية والثقافية 
تسهم بصورة شعورية وغير شعورية في موازنة القضايا، وفي إعطاء أي منها القدر 

الطبع عملية الذي تستحقه من الأهمية والرفعة بالنسبة للقضايا الأخرى؛ وهي ب
 :اجتهادية واعية، وقد تساعدنا في إدراك أمرين مهمين

 أن هذا النموذج الجزئي ليس هو نصوص الوحي وإنما هو تأويلها في :الأول
 .أذهاننا

تنبثق من اللاشعور " أيديولوجية مغلقة"أن النموذج الجزئي ليس : والثاني
عملية اجتهاد واعية  تلتقي الثقافي والاجتماعي لتفسر الوجود، بقدر ما هو نتاج ل

، ومعطيات وجودية ظاهرة للتجربة والاختبار، )غير ذاتية المصدر(فيها أصول 
وقضايا احتمالية ناشئة عن تحليل للمفاهيم، وبقدر من هو تأليف بينها وفقاً لقواعد 

ئع وهذا يعني أن النموذج الجزئي يمكن أن يعدل ويطور طالما أن الوقا. اللغة والمنطق
 .الوجودية تتجدد من حال إلى حال مع التجدد الزماني

 التأويل
أما المرحلة الأخيرة المتبقية فهي مرحلة التأويل؛ أي تحريك النموذج الجزئي نحو 

وسيطرأ سؤال هنا عن أدوات . الوجود الظاهر، أو قل نحو الفعل السياسي تحديداً
فعل السياسي وعلاقاته الربط والاتصال بين هذا النموذج الجزئي ووقائع ال

على أن قيمة السؤال ستتضاءل إذا تذكرنا أن . إلخ... ومؤسساته ومجموعاته الفاعلة
النموذج لا يراد له أن يعمل في فراغ، وإنما يراد له أن يستبطَن بطريقة واعية في 

فإذا استبطنوا النموذج فإنه سيكون في مقدور أحدهم . ألباب الفاعلين السياسيين
أ في ضوئه الواقع الإنساني والوجود الطبيعي، ويعقل التفاعلات القائمة في أن يقر

هذا وذاك وبينهما، مهتدياً مرة أخرى بألفاظ القرآن ومفاهيمه، إذ إن طائفة كبيرة 
، أو هي ذاا أوصاف "أوصافاً"من هذا الألفاظ القرآنية السياسية تحمل في طياا 

 .نة فعلاً وواقعاُ أو التي يجب أن تكونللأعيان والعلاقات السياسية الكائ



 دراسات/ بحوث                                                              التفسير التأويلي وعلم السياسة
 

69

إلخ، ... القوة أو العهد أو الأمانة) مفهوم(فالقرآن مثلاً لا يكتفي بإعطائنا 
الأقوياء، وأوصاف علاقام وأنماط ) بأوصاف(وإنما يذهب خطوة أخرى فيمدنا 

ليس القوي : "وتمدنا السنة كذلك بمزيد من الأوصاف، كقوله . حيام
الكبر بطر الحق، ": ، أو قوله "نما القوي من يملك نفسه عند الغضببالصرعة وإ

 فإذا تأملنا هذه الأوصاف، فإا تساعدنا في التعرف على 27".وغمط الناس
التعينات الوجودية المقابلة لتلك المفاهيم التي سبق استخراجها؛ وهذا من شأنه أن 

 ).السياسي أو غيره( الوجود يساعدنا في عملية الربط بين النموذج الجزئي وظواهر
 يسهم في تكوني صورة ذهنية 28)أو الحد في تعبير المناطقة المسلمين(فالوصف 

: عن الموجودات الموصوفة بتحديد جنسها وفصلها، إجابة على سؤال الماهية، مثل
لم : ما هو الشيء الذي يشير إليه هذا الاسم لتمييزه عن سواه؟ أو إجابة عن سؤال

فهذا التصور القَبلي علامة .  أي ما هي العلة التي من اجلها يوجد؟ إلخهذا الشيء؟
 29.تقودنا إلى التعرف على العين المطلوبة، كما يشرح ذلك ابن سينا

أي عملية (وسنجد هنا أن عملية المطابقة بين أوصاف القرآن وأعيان الوجود 
لب خبرة وعلماً تتط) تأويل الخبر القرآني، كما سنفصل معاني التأويل لاحقاً

وسيرا في الحياة، وهيئاا التي تكون عليها، ) الناس(بخصائص هذه الموجودات 
وهذه عملية اجتهادية . إلخ... والعلاقات التي تصير بينها، والمآلات التي تنتهي إليها

يحتاج فيها الباحث إلى نظر فاحص في الوجود الإنساني والطبيعي، وإلى استعانة بما 
م النفس والتاريخ الاجتماعي والاقتصاد والسياسة وعلوم الطبيعة وغيرها توفره علو

على أنه يجدر بنا . حتى يتمكن من القيام بما نسميه هنا عملية تأويل لأخبار الوحي
أن نتذكر هنا أن الباحث المسلم لا يفترض فيه أن يبدأ بحثه في الوجود من نقطة 

                                                 
 .73 ص 1993دار الفكر اللبناني، : رفيق العجم، بيروت. لى المنطقيين، تحقيق دالرد ع:  نقلاً عن ابن تيمية 27

 نظرية الحد من المباحث المنطقية المهمة، التي اتخذ منها المنطقيون المسلمون مواقف متباينة وفقاً لاعتمادهم أو رفضهم  28
ب الرد على المنطقيين المشار إليه آنفاً، خاصة        للمنطق الأرسطي، وقد انبرى ابن تيمية لمهاجمة اتباع منطق أرسطو في كتا           

نقد ابن تيمية للمنطق وانعكاساته : "عبد االله حسن زروق. ، وما بعدها، وانظر كذلك د56فيما يتعلق بنظرية الحد، ص 
: وت، بير 1992، مجلة الباحث، العدد الرابع، السنة الحادية عشر،         "على مناهج البحث عند المسلمين وفي الفكر المعاصر       

وانظر كذلك وائل حلاق في مقدمته على الترجمة الإنجليزية لكتاب جهد القريحة في تجريد النصيحة، في المصـدر                  . لبنان
 : الآتي

Wael. B. Hallaq: Ibn Taymiayya Against the Greek Logicians, Oxford: Claredon 
Press, 1993. 

 .29-28البرهان من كتاب الشفاء، ص :  ابن سينا29



  التيجاني عبد القادر                               العدد العاشر                    : لسنة الثالثةإسلامية المعرفة، ا        
 

70

ملها الأوصاف القرآنية هي ذاا  إذ إن التصورات التي تح30الصفر المعرفي،
معلومات أولية وأساسية عن الخصائص الذاتية والعرضية للموجودات، فينبغي على 
الباحث أن يبدأ ا ويسير على هديها فحصاً لمفردات الوجود وتراكيبها حتى 

قراءة الوحي : يكتمل علمه به وهذا هو بالطبع الموضع الذي تلتقي فيه القراءتان
 31.لكونوقراءة ا

على أن عملية التأويل لا تكتمل رد اكتمال المطابقة بين أوصاف القرآن 
مع حضور مستمر ) التأويلية(وأعيان الوجود، وإنما ينبغي أن تتم عملية المطابقة 

الذي تأخذ فيه القضايا هيئة النسق المنطقي المشهود له ) ن(للنموذج الجزئي 
 استطعنا مثلاً أن ننـزل الوصف القرآني بالصدق من النموذج الكلي؛ لأنه إذا

مستفيدين من الخبرة والعلم المتوافرين ) ص(على العين الموجودة في الخارج ) س(
في مجمل النظام ) ص(، فإننا سنظل لا نعرف على وجه التحديد موقع )خ(

السياسي الإسلامي، أن ما مكانه من حيث الأهمية؟ وما وزنه منسوباً إلى غيره؟ 
، فهو الذي )ن(وعرضه على النموذج ) ص(شكال لا يزال إلا برفع المتغير وهذا الإ

وبناء على هذا يمكننا أن نضع . يرينا بوضوح منازل القيم وكيفية الموازنة بينها
 :القاعدة الآتية لتشغيل النموذج

على أن قبولها بعد ) خ(إلا بموافقة ) س(لا تكون تأولاً مناسباً لـ ) ص(إن 
ؤقتاً حتى يتأكد عدم تعارضها مع مسائل أعلى منها رتبة وأكثر ذلك سيكون م

 :ويمكن أن يعبر عن ذلك رياضياً بالصورة الآتية). ن(منها أهمية في النموذج 
 .س، بشرط أن تكون ص متسقة مع خ و ن= ص 

أما في حالة أن يطرأ علينا أمر لا نجد له وصفاُ البتة في كتاب االله أو سنة 
مال بعيد، فيمكننا الاعتماد على معطيات الحس والتجربة، ، وهو احترسوله 

ولكن يلزمنا عندئذ . ويمكننا أن نحملها من الأوصاف ما نشء، ي نحولها إلى قضايا
تم اعتمادها؛ ) ن(بالطريقة السابقة ذاا، فإذا صدقها ) ن(أن نرفعها إلى النموذج 

                                                 
المعهد العـالمي للفكـر   ): الأردن(أصول الفكر السياسي في القرآن المكي، عمان :  انظر التيجاني عبد القادر حامد 30

 .46، ص 1995الإسلامي ودار البشير، 
:  انظر كتابات لأستاذ الدكتور طه جابر العلواني المتكررة عن مفهوم الجمع بين القراءتين، وخاصة رسـالته بعنـوان   31

المعهد العالمي للفكر الإسلامي، سلسـلة إسـلامية لمعرفـة          :  قراءة الوحي وقراءة الكون، القاهرة     – القراءتين   الجمع بين 
تصدرها إدارة التأصيل   (، مجلة التأصيل    "مقدمة في تأصيل المعرفة   "م، وانظر كذلك مقالاً للمؤلف بعنوان       1996،  )22(

 .28-13، ص 1994مبر ، العدد الأول، ديس)بوزارة التعليم العالي بالسودان



 دراسات/ بحوث                                                              التفسير التأويلي وعلم السياسة
 

71

ن التدقيق في فحص وإذا رفضها عدنا إلى إجراء مزيد من التجارب، ومزيد م
فإذا تأكدت المعطيات الحسية بصورة قاطعة، فتتوجب . معطيات الحس والتجربة

، فربما نكون قد أخطأنا في )ن(علينا حينئذٍ مراجعة نسق القضايا في النموذج 
وقد . ترتيبها أو وصفها، أو ربما نكون قد تساهلنا في ربطها بالنموذج الكلي

لى النموذج الكلي ذاته، فتقع المواجهة الكبرى بين نذهب في المراجعة صعوداً إ
قطعيات الوحي وقطعيات التجربة، فإذا تعذر رفعها تماماً صارت تلك هي اية 

 .النموذج
 اختبار القدرة التفسيرية للنموذج

نود في هذا المقام من البحث أن نختبر القدرة التفسيرية للنموذج بأن نعرض 
التراثية التي تباينت فيها الرؤى، لنرى كيف يمكن أن عليه بعض المسائل السياسية 

 والخوارج من نـزاع سياسي ولنبدأ هنا بما ثار بين علي . يساعد في حلها
 .اتخذناه مدخلاُ لهذا البحث

إننا حين نعرض المسائل التي أثارها الخوارج على النموذج المقترح سنلاحظ أن 
بور من النص القرآني إلى أعيان خطأهم الرئيس يكمن في زعمهم أنه يمكن الع

الموجودات السياسية مباشرة دون الحاجة إلى النموذج، واعتبارهم تحكيم النموذج 
 يؤكد أن القرآن مداد وهذا هو الذي جعل علياً . تحكيماً للرجال في كتاب االله

إلا من ) وغيرها(على ورق، وأنه لا يمكن أن يتصل بالوجود الظاهر في السياسة 
وأفهام الرجال قد تعمل من خلال نموذج خفي أو ظاهر .  (فهام الرجالخلال أ

 ).كالذي نحاول تقديمه الآن
فإذا تابعنا عرض حجة الخوارج على النموذج فسنتبين ضعفها من عدة 

 .جهات
وإِنْ طَائِفَتانِ مِن ﴿: من سورة الحجرات) 9(فهم مثلاً يتمسكون بالآية 

 فَأَصلِحوا بينهما فَإِنْ بغت إِحداهما علَى الْأُخرى فَقَاتِلُوا الَّتِي تبغِي الْمؤمِنِين اقْتتلُوا
 حِبي أَقْسِطُوا إِنَّ اللَّهلِ ودا بِالْعمهنيوا بلِحفَأَص رِ اللَّهِ فَإِنْ فَاءَتفِيءَ إِلَى أَمى تتح

قْسِطِين9: الحجرات (﴾الْم.( 
ف هنا لا يدور حول تحديد الفئة الباغية، ولا حول مشروعية قتالها، والخلا

، أي كيف نؤول معنى الفيء إلى ﴾حتى تفِيءَ إِلَى أَمرِ اللَّهِ﴿وإنما يدور حول عبارة 
القرآنية المتصلة بشبكة ) الأوصاف(أمر االله؟ وجرياً على طريقتنا، فإننا نبحث عن 



  التيجاني عبد القادر                               العدد العاشر                    : لسنة الثالثةإسلامية المعرفة، ا        
 

72

نجد أن أوصاف الإفاءة المقصودة في القرآن هي كذا وليس من الصعب أن . المفاهيم
وكذا، ولكن هذا على العموم لا يكفي لإطلاق الحكم، وإنما ينبغي أن ننظر في 
معطيات التجربة والعلم، فقد تدلنا هذه على أن المتقاتلين لا يحدثون في العادة تغييراً 

ت تدل على نواياهم، جذرياً في مواقفهم دفعة واحدة، وإنما يطلقون بوادر وإشارا
فقد يكون رفع . ويبحثون علن مخارج سياسية ودبلوماسية لحفظ ماء الوجه

المصاحف والدعوة إلى إيقاف الحرب والاحتكام إلى القرآن، قد يكون ذلك كله 
فالأمر إذن محل اجتهاد ونظر، . بادرة للعودة إلى أمر االله، وقد يكون خداعاً كذلك

جرات فتقع آلياً على مجموعة رافعي المصاحف فنعلم ولا يمكن أن نقذف بآيات الح
فالاحتجاج بالآية غير صحيح لأن المناط لم يتحقق واقعاً بصورة كافية . خداعهم
 .وواضحة

ومن ناحية أخرى، فإنه حتى لو تحقق المناط، كأن تدلنا التجربة بصورة قاطعة 
ف مخادعة، فإننا حين على أن في الموق) وذلك غير ممكن في تقدير الأمور السياسية(

نعرض الدعوة إلى إيقاف الحرب والاحتكام إلى القرآن على نسق القضايا في 
ولو أن مجموعة معاوية تعرف ذلك لما (نموذجان فسنجدها في قمة النسق أهمية 

 ).بادرت لرفع المصاحف
فهذا محدد مهم لم يلتفت إليه الخوارج، ولكنه كفيل بأن يجعلنا نميل إلى جانب 

اف الحرب، وإلى قبول فكرة الاحتكام، لا بوصفها إفاءة تامة إلى أمر االله، ولكن إيق
فالنموذج قد ساعدنا في اتخاذ قرار بإيقاف الحرب . ظناً بأا خطوة في طريق الإفاءة

أما إذا ثبت فيما بعد أن رفع المصاحف كان . والدخول في مفاوضات دبلوماسية
فإن ذلك لا يعني خطأ في القرار، وإنما يعني ، )كما عرف تاريخياً(خدعة عسكرية 

أن النموذج يفرض أخلاقاً معينة في القتال، علينا أن نلتزم ا حتى ولو تسببت في 
فإذا كنا على قناعة ذا، فلا عيب في النموذج ولا خطأ في القرار، . بعض الخسائر

. لترتيب القيمي فيهأم إذا لم تكن هذه قناعاتنا فعلينا إذن أن نغير النموذج ونعدل ا
إن علينا أن نكسب الحرب :  أن يقول-أو غيرهم-ولا يستطيع أحد من الخوارج 

ضد فئة معاوية بأية طريقة كانت، وهو يعلم أن الغرض من التحكيم أصلاً هو 
محاولة للإصلاح بين أخوين من المؤمنين وقع بينهما قتال، كما تشير إلى ذلك آية 

 .شهدوا االحجرات السابقة التي است



 دراسات/ بحوث                                                              التفسير التأويلي وعلم السياسة
 

73

 ﴾يحكُم بِهِ ذَوا عدلٍ مِنكُم﴿: أما حجتهم الأخرى فتدور حول قوله تعالى
، فهم يستشكلون أن يكون عمرو بن العاص حكماً عادلاً، فكيف )95: المائدة(

 يكون عدلاً وكان بالأمس يقاتلهم؟ أم إذا لم يكن عدلاً فكيف يحتكمون إليه؟
الإشكال هو غياب النموذج أو عدم المقدرة وواضح أن ما يوقع في مثل هذا 

لأرانا أن تحديد عدالة ) النموذج(فلو أدخلنا الآية في جهازنا التحليلي . على تشغيله
عمرو بن العاص مسألة علمية لا تعتمد على واقعة واحدة هي اشتراكه في القتال 

مة، وفي إلى جانب معاوية، وإنما تعتمد على النظر الموضوعي في سجل حياته العا
، وكيفية انعقاد البيعة ظروف الفتنة وملابساا التي أعقبت مقتل الخليفة عثمان 

والنظر في هذه الحيثيات لا ينتهي .  على عجل في ظروف أمنية مضطربةلعلي 
صحيح . إلى نتيجة قاطعة بأن عمرو بن العاص شخص فاقد لشرط العدالة مطلقاً

 في قبوله؛ ن المتوقع أن تتردد مجموعة علي أن موقفه يثير شيئاً من الشكوك، وم
ولكن إذا عرنا مسألة عدالته هذه على نسق القضايا في نموذجنا، فسنجدها أقل 

أي أن . أهمية من قضية الإصلاح بين الفئتين المتقاتلتين وحقن دماء المسلمين
لى النموذج يشير علينا بألا نصر على عدالة الحكم إذا كان ذلك الإصرار سيؤدي إ

 .نسف المفاوضات الجارية، واستئناف عملية القتال
أما وقد وصلنا بالبحث إلى هذه المرحلة من إظهار للنموذج، ومن إيراد لبعض 
الأمثلة العملية لتوضيح قدرته التفسيرية، فنود أن نلتفت إلى مسألة أخرى على 

 لرسول مكانة من الأهمية بحيث لا نستطيع إلا أن نتعرض لها، وهي موقع سنة ا
 .في الجهاز التحليلي

 مكانة السنة في النموذج
في الرسم إلى جانب ) 1(إن المكان الطبيعي للسنة في هذا النموذج هو المربع 

فهما يعملان معاً مصدراً أساسياً لتكوين الصورة الكلية والنموذج . القرآن العظيم
أخرى مهمة في  لها وظائف -فضلاً عن ذلك-ولكن السنة . الأدنى المنبثق عنها

-) ن(في مرحلة تشكيل النموذج -فهي دينا . مراحل إنشاء النموذج وفي تشغيله
الإيمان بضع وستون "إلى الكيفية التي ترتب ا القيم الإسلامية، فتعلمنا مثلاً أن 



  التيجاني عبد القادر                               العدد العاشر                    : لسنة الثالثةإسلامية المعرفة، ا        
 

74

 وهذا 32".شعبة، أعلاها شهادة ألا إله إلا االله، وأدناها إماطة الأذى عن الطريق
. درس في غاية الأهمية، وقد لا نستطيع إنشاء نسق القضايا الذي نتحدث عنه

فالإيمان ليس كتلة واحدة صماء، وإنما هو مجموعة من الشعب، كما أن هذه 
الشعب ليست متساوية القيم، وإنما يمكن أنت ترتب تنازلياً إلى بضع وستين رتبة 

 -على سبيل المثال-تطيع أن نقوم فنس. حسب أهميتها في مجمل النظام الإسلامي
باستقراء الأحاديث الصحيحة المتعلقة باال السياسي والجمع بينها، ثم نرتب في 

فإذا وجدنا السنة تركز على . ضوئها القيم والقضايا التي جاء ا القرآن الكريم
ضرورة نصب الإمام العادل وعلى النهي عن إسناد الوظائف العامة لغير ذوي 

إلخ، أدركنا كيف نرتب ... ة، وعلى أن القوة أمر معتبر في الولاية العامةالأهلي
القيم السياسية إلى شعب جوهرية تجب المحافظة عليها في كل حين، وشعب وسطية 
أقل أهمية، وشعب طرفية يمكن أن يضحى ا في حالة الضرورة والاضطرار حفاظاً 

 .على الشعبتين الأوليين
التي حين " الأوصاف"السنة تزودنا بعدد كبير من وفضلاً عن ذلك فإن 

بل إن . تضاف إلى الأوصاف القرآنية، تمكننا بيسر من أن نتأول الأعيان الظاهرة
 هي بذاا نموذج نتعلم منه كيفية إنـزال نصوص القرآن على سيرة الرسول 

 .وقائع الحياة
 في ركوعه  كان يقولروت السيدة عائشة رضي االله عنها أن رسول االله 

: ، تعني قوله33"يتأول القرآن... سبحانه اللهم وبحمدك اغفر لي" "وسجوده
فهذا الخبر يؤكد أن ). 3:النصر (﴾فَسبح بِحمدِ ربك واستغفِره إِنه كَانَ تواباً﴿

 كان يتأول القرآن في مجال العبادات الخالصة، أي يحول النص القرآني الرسول 
، أو يقرنه بفاعل أو فعل )قولاً أو فعلاً أو علاقة(كة في الوجود الظاهر إلى حر

 يتأول القرآن في مجال العبادات، أفليس من الراجح أنه وإذا كان الرسول . بعينه
كان يفعل ذلك في اال السياسي أيضاً؟ وهو اال الذي لم يفصله القرآن كما 

 فصل وقطع في أمر العبادات؟

                                                 
: ، ونصـه 103، ص 1باب أمور الإيمان، ج:  حديث الإيمان بضع وستون شعبة، رواه البخاري في الجامع الصحيح 32

أعلاها لا إلـه    "، أما الزيادة في الحديث فهي في رواية مسلم ونصها           "الإيمان بضع وستون شعبة والحياء شعبة من الإيمان       "
 .105-104، ص 1فتح الباري، ج: انظر ابن حجر العسقلاني" ذى عن الطريقإلا االله، وأدناها إماطة الأ

، ص 13مجموعة الفتاوى، ج : ، نقلاً عن ابن تيميةعن تأويل الرسول ) رضي االله عنها(حديث السيدة عائشة  33
277. 



 دراسات/ بحوث                                                              التفسير التأويلي وعلم السياسة
 

75

من - كان يقوم ه من اطلاعنا على السيرة النبوية، أن الرسول والذي نرا
 . بعملية تأويل مستمرة للأحكام القرآنية أمراً وياً-موقع الرسالة والإمامة

 فإذا 34".إن السنة هي تأويل الأمر: "وقد لاحظ هذا الأمر بعض العلماء فقالوا
 جهازاً -لقرآنمع ا- أوتي كان ذلك كذلك فإنه يعني بوضوح أن الرسول 

بحيث يستطيع أن يضع الآيات التي تنـزل ). أي نموذجاً(لتحليل المفاهيم وتركيبها 
عليه منجمة على الأحداث والأزمان والآيات التي تقص عليه تجارب الرسل 
السابقين، في مواضعها المناسبة من النسق الكلي للنظام الإسلامي، بعد أن يجردها 

 أن يقوم -من جهة أخرى-كما يستطيع . ـزلت فيهمن إطارها الظرفي الذي تن
بعملية معاكسة، فيستنـزل الآية من النسق ارد العام ليقرا بالوقائع الظاهرة في 

 أننا إذا دققنا النظر في سنة -مرة أخرى-وهذا يعني . الوجود، وهذا هو التأويل
عض أفعاله  في اال السياسي الذي نبحث فيه الآن، لوجدنا أن بالرسول 

فهو لا يعجل بآيات . السياسية المهمة هي تأول لبعض أوامر القرآن الكريم ونواهيه
القرآن المفرقة يقتحم ا أعيان الوجود، وإنما يحركها لتأخذ مكاا في النموذج 

 .الكلي ثم يصلها من بعد ذلك بواقع الحياة
 مسألة خلافة وإذا كنا نحتاج هنا إلى بعض الشواهد التوضيحية، فلنذكر

، وهي من كبريات المسائل السياسية التي شغل المسلمين قديماً وما زالت الرسول 
 :تشغلهم، ونصوغها في السؤال الآتي

 أن يحدد بصورة بينة الشخص أو الأشخاص الذين لماذا رفض الرسول 
ي  -مثلاً-تكون لهم من بعده الولاية السياسية العامة على المسلمين؟ هل هناك 

 قرآني صريح في هذا اال؟
 ووالإجابة في تقديرنا أنه ليس هناك ي قرآني، وإلا لوجدناه في القرآن، أ

؟ هل نقول إنه لم )الترك(فكيف إن نفسر هذا .  في أحاديثهلبلغنا إياه الرسول 
 لماذا اختار الترك؟: يؤمر ولم ينه وكان على التخيير؟ ولكن السؤال ما يزال قائماً

 كان يتحرك في اال لو عدنا إلى ما ذكرناه آنفاً من أن الرسول إننا 
إنه لم يعين : ، لما ترددنا في القول)بالنموذج(السياسي وهو على وعي تام 

فالنموذج ينضح ! للمسلمين خليفة بعده لأن النموذج يوحي بذلك ويقتضيه
مة، وتقرن الأمة بالرسالة، بالقضايا التي تجعل الولاية العامة أمانة، وتقرن الأمانة بالأ

                                                 
 .277 نقلاً عن ابن تيمية، المصدر نفسه، ص  34



  التيجاني عبد القادر                               العدد العاشر                    : لسنة الثالثةإسلامية المعرفة، ا        
 

76

 في حمل الرسالة، فتهدي بالحق الذي جاء به وتنوط بالأمة مهمة خلافة الرسول 
لا أحد يملك هنا إذن إلا .  يؤمر بأن يؤدي الأمانة إلى أهلهاوتعدل، والرسول 

، ويشير بوضوح إن النموذج ينهى عن تعيين شخص لخلافة الرسول : أن يقول
 .الولاية العامة لاختيار الأمة وذلك ما فعله الرسول إلى أن يترك أمر 

 كان يتحرك في اال السياسي إنَّ الرسول : فخلاصة القول في هذا الأمر
صحيح أنه كان يراعي الظروف . وفقاً للمحددات التي يفرضها النموذج

الموضوعية، ولا يغفل عن العلم الذي توفره الخبرة وتجارب الآخرين، ولكن دون 
 .عطيل للنموذجت

 جلس في المسجد يوم فتح مكة، فقام إليه أن رسول االله "روى ابن إسحاق 
يا رسول االله، اجمع لنا : ، ومفتاح الكعبة في يده، فقالعلي بن أبي طالب 

: أين عثمان بن طلحة؟ فدعي له، فقال: الحجابة مع السقاية، فقال رسول االله 
 35". ووفاءهاك مفتاحك يا عثمان، اليوم يوم بر

وفي رواية عن ابن عباس أن الذي طلب الحجابة مع السقاية هو والده العباس 
 رد المفتاح إلى عثمان بن طلحة بعد أن نـزلت بن عبد المطلب، وأن الرسول 
إِنَّ اللَّه يأْمركُم أَنْ تؤدوا ﴿ من سورة النساء 58عليه في الموضع نفسه الآية 

 36).58: النساء(﴾ أَهلِها وإِذَا حكَمتم بين الناسِ أَنْ تحكُموا بِالْعدلِالْأَماناتِ إِلَى
إن هذه الواقعة تنبهنا إلى مسألة مهمة، وهي أن النموذج السياسي في الذهنية 

 كان لا يعرف صوراً لانتقال السلطة السياسية غير العشائرية في عهد الرسول 
ية، حيث تنتقل السلطة بصورة طبيعية ومشروعة من الرجل الصورة العشائرية الأبو

 -كحالة الرسول -أما إذا لم يكن له أبناء وإخوان . إلى أكبر أبنائه أو إخوانه
وهذا هو النموذج . فالأمر الطبيعي أن تنتقل السلطة إلى العم وأبناء العمومة

 ليتقدما بطلب -من حين لآخر-العشائري التقليدي الذي كان يحفز العباس وعلياً 
:  أنه قالفقد روى عن علي : الولاية العامة، كما تدل على ذلك الأخبار الآتية

لأعطيكم ما :  الحجابة، قال فسأله، فقال سل لنا رسول االله : قلت للعباس"
 37".هو خير منها السقاية بروائكم ولا تزروا ا

                                                 
 .412، ص 2م، ج1955 البابي الحليب، ىصطفمطبعة م: السيرة النبوية، مصر:  ابن هشام 35
 .63، ض 4م، ج 1978دار الفكر، : روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني، بيروت:  انظر الألوسي 36
 .25، ص 4ت، ج. دار صادر، د: الطبقات الكبرى، بيروت:  ابن سعد 37



 دراسات/ بحوث                                                              التفسير التأويلي وعلم السياسة
 

77

 على الصدقة،  يستعملكسل النبي : قلت للعباس: " قالوروي عن علي 
 38".سالة ذنوب الناسغما كنت لأستعملك على : فسأله فقال

يا رسول االله : قال العباس بن عبد المطلب: "وعن الضحاك بن حمزة قال
تنجيها خير من نفس يا عباس، يا عم النبي، : استعملني، فقال له رسول االله 

 39".إمارة لا تحصيها
" النبوة"ل ضغطاً سياسياً على تمث" العشيرة"فأنت ترى هنا كيف صارت 

تسوغ به مشروعية الولاية على المسلمين، وهو " ميراثا"لتجعل الصلة الرحمية بالنبوة 
 عمه ولو استخلف الرسول . اتجاه كان مقبولاً وسائداً في العرف العربي القبلي

، العباس بن عبد المطلب لما رأت بطون قريش في ذلك بأساً خاصة لقرابتهما له 
ولكن الرسول . لاوةً على ما يمتاز به كل منهما من فضل وبذل في سبيل الإسلامع
 لا لأن "عشيرته" مع كل ذلك أعرض إعراضاً شديداً ورفض أن يجعل الأمر في ،

، هناك نصاً قرآنياً بعينه ينهى أن تكون الخلافة للعباس أو لعلي من بعد الرسول 
لنبوة والخلافة والأمانة لتأخذ مكاا  كان حين يضم آيات اولكن لأن الرسول 

في النموذج يتضح له تأويلها على الواقع بصورة جلية، فيقرر في حزم أن الأمة لا 
 .العشيرة هي التي ينبغي أن ترث الرسالة

إن تأمل هذا النهج النبوي ومراعاته يهدياننا إلى كيفية تحليل الأحكام القرآنية 
إلى النسق الكلي، وننـزل ا مرة أخرى إلى وإعادة تركيبها، فنصعد ا مرة 

ظواهر الوجود الجزئية المشتبكة بواقعها الاجتماعي وبظرفها الزمني، متأولين القرآن 
 .في حالتي الصعود والنـزول

 لأوصاف القرآن العامة هذا، وينبغي أن نلاحظ هنا أن تأويل الرسول 
د الاجتماعي السياسي، نوع من وأوامره ونواهيه المطلقة، أي ربطها بأعيان الوجو

التخصيص المؤقت الذي يبقى ببقاء الظرف الذي استلزم التخصيص ويزول بزواله، 
ولإيضاح هذه المسألة نشير إلى تخصيصه . فيعود النص القرآني إلى إطلاقيته وعمومه

للأمر العام بإعداد القوة في سورة الأنفال بالرمي، قال تعالى  :﴿موا لَهأَعِدا وم 
أخرج أحمد ومسلم عن عتبة بن عامر الجهني ). 60:الأنفال (﴾استطَعتم مِن قُوةٍ

                                                 
 .27 المصدر نفسه، ص  38
 .27 المصدر نفسه، ص  39



  التيجاني عبد القادر                               العدد العاشر                    : لسنة الثالثةإسلامية المعرفة، ا        
 

78

وأعدوا لهم ما استطعتم من قوة، ألا إن " يقول وهو على المنبر سمعت النبي : قال
 40".القوة الرمي، قالها ثلاثاً

ال، وهذا  قد عين القوة المأمور بإعدادها في القرآن بالرمي بالنبفالرسول 
كما هو ظاهر تأويل اجتهادي من موقع القيادة السياسية والعسكرية، وهو تأويل 
مؤسس على نظرة موضوعية إلى الإمكانات العسكرية المتاحة للمسلمين بعد 

 لم يكن غافلاً عن الأنواع والرسول . معركة بدر في السنة الثانية للهجرة
ل، ولكن الظرف الاقتصادي الذي الأخرى من القوة، كالحصون والدروع والخيو

أكان يعيشه المسلمون لم يكن يسمح بصناعة هذه المعدات أو شرائها، وغاية ما 
كان متاحاً للقيادة هو أن تلجأ إلى الاستدانة في حالة ما إذا قررت أن تتقوى 
بالدروع وأنواع الأسلحة الأخرى، على ما في استدانة الأسلحة من المشركين 

 .طر أمنية وسياسيةواليهود من مخا
أما النبال فقد كانت أقل تكلفة من الناحية الاقتصادية، وميسورة الإعداد من 

فإذا . الناحية الصناعية، وذات كفاءة عسكرية لا بأس ا مقارنة بأسلحة العدو
 بأا هي القوة المقصودة تحديداً في ذلك الظرف، فهو خصصها الرسول 

 تخصيص مؤقت رهين بظروفه، -من المؤكد-أنه  إلا 41.تخصيص صائب بلا ريب
 قد استصوب فكرة الخندق في بقض المعارك، واشترى إذا ثبت أن الرسول 

 استعداداً لمعارك أخرى، اضطر لأن يستعير دروعاً 42الخيول والسلاح من نجد
إن بعض :  فليس ثمة إشكال إذا قلنا43.وسلاحاً من صفوان بن أمية في غزوة حنين

 للآيات العامة في اال السياسي تخصيصات مؤقتة، لا الرسول تخصيصات 
 .ينبغي أن تضفي عليها صفة الإطلاق والعموم التي يتميز ا النص القرآني

                                                 
 .24، ص 10نظر الألوسي، المرجع نفسه، ج  ا 40
دار الفكـر العـربي،   : ، في السنن الكبرى، بيروت"كتاب السبق والرمي): "أبو بكر أحمد بن الحسين( انظر البيهقي  41

 ى عن القوس الفارسية، وحـث علـى         ، حيث أورد أخبار تفيد أن الرسول        15-13، ص   10بدون تاريخ، ج    
 وقد ذكر البيهقي ضعفاً في رواة تلك الأخبار، ولكن جو النقاش بين أهل الحديث حول رفض                 استخدام القوس العربية،  

الأقواس الفارسية وتفضيل الأقواس العربية عليها، والخصائص القتالية لكل منها، يعطي صورة عن مشكلة التصنيع الحربي                
الأقـواس  ( المحمولة من خارج الجزيرة العربيـة        في عهد النبوة، وعن مشكلة اعتماد المسلمين الأوائل على أدوات القتال          

، كما أن هـذا النقـاش       )العربية نفسها لم تكن تصنع في الحجاز، وإنما كانت تحمل من البحرين، كما في المصدر نفسه               
 لم يكن يحث على مجرد الرمي بقدر ما كان يحث المسلمين علـى              يرجح الظن بأن الرسول يرجح الظن بأن الرسول         

 .سلحة التي كان في مقدورهم صناعتهااستخدام الأ
 .245 ابن هشام، مصدر سابق، ص  42
 .440 المصدر نفسه، ص  43



 دراسات/ بحوث                                                              التفسير التأويلي وعلم السياسة
 

79

إلا أن بعض أصحاب التفسير بالمأثور ظلوا يستشعرون شيئاً من الحرج وهم 
م استعملوا يلاحظون أن الرمي بالنبال اليوم لا يصيب هدف القصد من العدو، لأ

الرمي بالبندق والمدافع، ولا يكاد ينفع معهما نبل، فطفقوا يقررون على شيء من 
لعل فضل ذلك الرمي يثبت لهذا الرمي لقيامه مقامه في الذب عن : "استحياء قائلين
 وهذا تردد لا مسوغ له، فليس للنبل فضل خاص على غيره من 44".بيضة الإسلام

، وإنما هو ضرب من أدوات القوة اقتضته ظروف الأسلحة فيقاس فضلها عليه
بعينها، ويمكن التحول عنه إلى أدوات أخرى تناسبها ظروف أخرى بلا يب أو 

 .حرج
 يتبعون هذه المنهجية النبوية قدر -رضوان االله عليهم-ولقد كان الصحابة 

اء فقد كان الخلف. استطاعتهم، وذلك ما يعطي تجربة الخلافة الراشدة أهمية خاصة
الراشدون على وعي كافٍ بمنهجية تفسير القرآن وتأويله، في إطار النموذج الذي 
لم يغب عن أذهام، وفي حدود المعلومات التي توفرها التجربة والنظر في الآفاق 

 .والأنفس في عهدهم
 حين أمر عماراً ، أن عمر بن الخطاب ه21روى الطبري في أخبار عام 

ونرِيد أَنْ نمن علَى الَّذِين استضعِفُوا ﴿: رأ قوله عز وجل على الكوفة قبن ياسر 
ارِثِينالْو ملَهعجنةً وأَئِم ملَهعجنضِ وغير أنه عزله فيما  45،)5:القصص (﴾فِي الْأَر

ليس بأمير، ولا يحتمل ما " إلى عمر ذاكرين أن عماراً  الكوفةبعد حين كتب أهل
غير كافٍ ولا مجز ولا عالم : " وقالوا إنه46،" به أهل الكوفةهو فيه، ونـزا

؛ فعزله عمر بعد "واالله ما يدري علام استعملته: " وقالوا لعمر47،"بالسياسة
أساءك : استيضاح للأمر ومواجهة بينه وبين أعيان الكوفة، ثم دعاه بعد ذلك، فقال

اءني حين عزلتني، واالله ما فرحت به حين بعثتني، ولقد س: حين عزلتك؟ فقال
ونرِيد أَنْ نمن علَى ﴿صاحب عمل، ولكني تأولت بلقد علمت ما أنت : فقال

ارِثِينالْو ملَهعجنةً وأَئِم ملَهعجنضِ وعِفُوا فِي الْأَرضتاس 48 ".)5:القصص (﴾الَّذِين 

                                                 
 .25-24 الألوسي، مصدر سابق، ص  44
 .139، ص 4 المصدر نفسه، ج  45
 . المصدر نفسه 46
 . المصدر نفسه 47
 . المصدر نفسه 48



  التيجاني عبد القادر                               العدد العاشر                    : لسنة الثالثةإسلامية المعرفة، ا        
 

80

 النبوي  كان يتأسى بالمنهجيظهر من هذه الواقعة بوضوح كيف أن عمر 
فالآية ليس فيها أمر مباشر بفعل، وليس فيها . في تأويل القرآن في مجال السياسة

ي، وإنما هي آية في سياق الحديث عن نبأ موسى وفرعون، وتقرر أن االله يريد أن 
فيفك عمر الآية عن سياقها . يجعل ورثة فرعون إلى المستضعفين من قوم موسى

في نموذج القضايا السياسية، فيريه النموذج أن رفع الظرفي ذاك ويصعد ا ليدرجها 
المستضعفين، وإشراكهم في والولايات العامة أمر مرغوب فيه، ثم ينـزل بالآية 
ليتأولها في الواقع السياسي، فيختار عماراً والياً على الكوفة، غير أن النتيجة المرجوة 

 . عزلهلم تتحقق، إذ أثبت الواقع أن عماراً لم يكن مناسباً وتم
 كيف يستطيع النموذج أن يفسر هذا الإخفاق؟

، ولا يعود إلى )ن(إن الإخفاق لا يعود إلى ضم النص إلى نسق القضايا في 
عجز النموذج عن إعطاء القيمة المناسبة لتولية المستضعفين، وإنما يعود إلى مرحلة 

تجربة، فلو جمعت التأويل، فهذه المرحلة تحتاج إلى المعلومات التي يوفرها العلم وال
المعلومات الكافية عن سيرة عمار، وقرنت مع المعلومات الموضوعية المتوافرة عن 

ة يالأوضاع السياسية والاجتماعية في الكوفة، وحللت هذه المعلومات بصورة كاف
، لكان من الممكن أن يقع الاختيار على بلال )في مؤسسة من مؤسسات الشورى(

ار؛ أو لرأت القيادة أن تولي المستضعفين، ولكن بعد بن رباح مثلاً وليس على عم
مرحلة من التدريب والتأهيل، إذ إن المحددات النموذجية لا تعمل في فراغ، وإنما 
تدعم بمعطيات التجربة والعلم، وإلا لصار النموذج أيديولوجيةً صماءَ تفرض على 

 .الواقع فرضاً فيحطمها الواقع تحطيماً
 معاني الوحي وأعيان الوجود وعلاقاتهالتأول مطابقة بين 

لم نقصد بالتأويل في هذا المقال المعنى السائد والمقرر بين أهل العلم لمفهوم 
الانصراف عن المعنى الحقيقي للفظ القرآن على معنى آخر يسمى مجازاً أو : التأويل

خر الذي لم وإنما قصدنا بالتأويل المعنى الآ. كنايةً استناداً إلى بعض القرائن اللغوية
فقد . يهتم به اللغويون والأصوليون كثيراً على أهميته وشيوع استخدامه في القرآن

 ﴾سأُنبئُك بِتأْوِيلِ ما لَم تستطِع علَيهِ صبراً﴿: ورد التأويل في سورة الكهف
 ﴾يا أَبتِ هذَا تأْوِيلُ رؤياي مِن قَبلُ﴿: ، وفي سورة يوسف)78: الكهف(
هلْ ينظُرونَ إِلَّا تأْوِيلَه يوم يأْتِي تأْوِيلُه ﴿: ، وفي سورة الأعراف)100:يوسف(

قا بِالْحنبلُ رسر اءَتج لُ قَدقَب مِن وهسن قُولُ الَّذِينوغيرها ) 53:لأعرافا (﴾ي



 دراسات/ بحوث                                                              التفسير التأويلي وعلم السياسة
 

81

ني عن المعنى من سور القرآن؛ وهو في هذه الآيات لا يقصد به صرف اللفظ القرآ
الحقيقي في اللغة إلى معنى مجازي، وإنما يقصد به ربط الوصف القرآني بالأعيان 

فتأويل الرؤيا هو مآلُها وتحققها في . الظاهرة في الوجود، أو بالعلاقات بينها
ومع وضوح هذا المعنى في القرآن إلا أن الجدال في كتب التراث قد احتدم . الوجود

عناه الاصطلاحي الكلامي، ذلك لأنه ارتبط في بعض وتطاول حول التأويل بم
مراحل التطور الفكري للأمة بالكلام في آيات الصفات وآيات القدر والمتشابه 

هل يجوز أن يشتمل القرآن على ما : "الذي لا يعلم معناه، ثم صيغت المسالة لتصبح
اللجوء إلى التأويل؛ وفي حالة الإجابة بالنفي فالنتيجة أنه لا بد من ". لا يعلم معناه؟

 ما بين -49كما ذكر ابن تيمية-فكثر المبدعون من دعاة التأويل، وصاروا مراتب 
قرامطة وباطنية يتأولون الأخبار والأوامر، وما بين صابئة وفلاسفة، وما بين جهمية 
ومعتزلة يتأولون بعض ما جاء في اليوم الآخر، وفي آيات القدر ويتأولون آيات 

 .الصفات
 الإشكال كما لاحظ ابن تيمية هو الاشتراك في لفظ التأويل، ولذلك ومنشأ

وقد توصل في .  ليبين هذه المسألة50فقد وضع رسالة الإكليل في المتشابه والتأويل
هذه الرسالة، وبعد نقاش علمي جاد، إلى نتائج ليس لدينا مزيد عليها، فنوردها 

 :موجزة في النقاط الآتية
تأخرين، من المتفقهة والمتكلمة والمحدثة والمتصوفة إن التأويل في عرف الم -1

ونحوهم، هو صرف اللفظ عن المعنى المرجوح لدليل يقترن به، وهذا هو التأويل 
هذا : فإذا قال أحدهم. الذي يتكلمون عليه في أصول الفقه ومسائل الخلاف

ل، هذا نوع تأوي: الحديث أو هذا النص مؤول أو هو محمول على كذا، قال الآخر
بيان احتمال اللفظ للمعنى الذي : والتأويل يحتاج إلى دليل، والمتأول عليه وظيفتان

ادعاه، وبيان الدليل الموجب للصرف إليه عن المعنى الظاهر، وهذا التأويل الذي 
يتنازعون فيه في مسائل الصفات إذا صنف بعضهم في إبطال التأويل، أو قال 

 .بعضهم آيات الصفات لا تؤول إلخ
 :تأويل في لفظ وله معنيانال -2

                                                 
 .387، ص )فسيرمقدمة الت (13، جه1398مجموعة الفتاوى، :  ابن تيمية 49
 .287 المصدر نفسه، ص  50



  التيجاني عبد القادر                               العدد العاشر                    : لسنة الثالثةإسلامية المعرفة، ا        
 

82

تفسير الكلام وبيان معناه سواء وافق ظاهره أو خالفه، فيكون التأويل  - أ
 هو الذي عناه مجاهد -واالله أعلم-والتفسير عند هؤلاء متقارباً أو مترادفاً، وهذا "

القول في : أن العلماء يعلمون تأويله، ومحمد بن جرير الطبري يقول في تفسيره
 ".وكذا ومراده التفسيرتأويل قوله كذا 

أنه هو المراد بالكلام نفسه، فإن الكلام إن كان طلباً كان تأويله الفعل  - ب
 .المطلوب ذاته، وإن كان خبراً كان تأويله نفس الشيء المخبر به

 :ثم يختم القول معلقا
فإن الذي قبله يكون التأويل فيه من : وبين هذا المعنى والذي قبله بونٌ" -3

م، كالتفسير والشرح والإيضاح، ويكون وجود التأويل في القلب باب العلم والكلا
واللسان له الوجود الذهني واللفظي والرسمي، وأما هذا التأويل فهو نفس الأمور 
الموجودة في الخارج، سواء كانت ماضية أو مستقبلة، فإذا قيل طلعت الشمس، 

يني الخارجي، من باب الوجود الع" التأويل"فتأويل هذا نفس طلوعها، ويكون 
فتأويل الكلام هو الحقائق في الخارج بما هي عليه من صفاا وشؤوا وأحوالها، 
وتلك الحقائق لا تعرف على ما هي عليه بمجرد الكلام والأخبار إلا أن يكون 
المستمع قد تصورها أو تصور نظيرها بغير كلام أو إخبار؛ لكن يعرف من صفاا 

 ".خاطِبوأحوالها قدر ما أفهمه الم
 هو لغة القرآن التي نـزل -يقول ابن تيمية-وهذا الوضع والعرف الأخير  -4

ا، ويستشهد على ذلك بآيات من سورة الأعراف ويونس وآل عمران والكهف، 
ليصل من كل ذلك إلى أن التأويل في لغة القرآن يقصد به ما أول إليه الكلام أو 

 ويؤول إلى حقيقته التي هي عين يؤول إليه، والكلام إنما يرجع ويعود ويستقر
 .المقصود

 ليس علم التفسير الذي يستمد من -كما بين ابن تيمية-فالتأويل المقصود هنا 
علوم النحو واللغة والبيان والصرف والقراءات إلخ، وإنما هو العلم بالأعيان الظاهرة 

لخبر القرآني في الوجود، ذلك العلم الذي يستمد من تتبع الأوصاف التي وردت في ا
والأوصاف التي أنيطت بأوامره ونواهيه، والوصف عند مناطقة المسلمين وغيرهم 

ثم يتوسع ابن تيمية في كتابه الرد على . هو الحد الذي نفصل به بين المحدود وغيره



 دراسات/ بحوث                                                              التفسير التأويلي وعلم السياسة
 

83

المنطقيين في شرح مفهوم التأويل مؤكداً فكرة المطابقة بين خطاب القرآن وأعيان 
 51. مما فعل في رسالة الإكليلالوجود الخارجي بأكثر

 :إن إيرادنا لرأي ابن تيمية هذا قصدنا به أموراً ثلاثة
 . أن نثبت له الفضل:أولاً
 .أن نبدي بعض الملاحظات: ثانياً
 . أن ندل على موضع الإضافة في بحثنا هذا:ثالثاً

وهي إضافة حين تضم إلى رؤية ابن تيمية قد تزيدها تماسكاً من الناحية 
أما إثباتنا فضل السبق له في . ية، وتجعلها أكثر ثراءً وعطاء من الناحية المعرفيةالمنهج

إبراز مفهوم التأويل القرآني وبلورته فلا تتضح مسوغاته إلا إذا تذكرنا أن تأويله 
القائم على فكرة الجمع بين القرآن والوجود هو رد مباشر على عملية التأويل 

لقد كان متكلمة .  عن ظاهر القرآن وظاهر الوجودالتي تنصرف) الباطنية(الأخرى 
المعتزلة هم أول من أسس بصورة فلسفية منهجية الانصراف عن ظاهر النصوص 
في مباحث الإلهيات بغرض تنـزيه الخالق والحفاظ على الخطوط الفاصلة بينه وبين 

دد غير أن الانصراف الذي أريد له أن ينحصر في مبحث الإلهيات قد تم. مخلوقاته
 في مباحث الاجتماعيات والطبيعيات، فلم يعد أحد -وربما عن غير قصد-من بعد 

يكترث لنصوص القرآن الظاهرة التي تصف الوجود الظاهر في صورته الاجتماعية 
أو الطبيعية، فيحركها نحو تلك الظواهر الوجودية التي تقابلها، ليقرأهما معاً، وهو 

وابن حزم ) ه270-202(اؤود الظاهري ولقد حاول د. المعنى الآخر للتأويل
توصلا إلى ملامح منهج كان من الممكن أن يستفاد منه أن يفعلا ذلك، ف) ه456(

في مباحث الاجتماعيات والطبيعيات، لولا أن رفضهما للأسس المنهجية التي 
وضعها الشافعي لأصول الفقه قد جر عليهما هجوماً ورفضاً جعل المذهب 

 52.هامش المذاهب الإسلاميةينـزوي في ) الظاهري(
بين ) التأويل(ليعيد الحياة إلى ج المطابقة ) ه728-611(ثم جاء ابن تيمية 

 لم يكتف ببلورة مفهوم -بالطبع-القرآن والوجود بأحسن مما فعل ابن حزم؛ هو 
التأويل وإبرازه من الناحية الكلامية؛ وإنما سعى لتوظيفه وجعله أداة تحليلية مفيدة 

                                                 
 .76-71، ص 1993دار الفكر اللبناني، : رفيق العجم، بيروت. الرد على المنطقيين، تحقيق د:  ابن تيمية 51
ابن حزم والفكر الفلسفي بالمغرب :  للاطلاع على مناقشة معاصرة لآراء ابن حزم ومنهجه، انظر سالم يفوت 52

 .، المغرب1986لى، والأندلس، الطبعة الأو



  التيجاني عبد القادر                               العدد العاشر                    : لسنة الثالثةإسلامية المعرفة، ا        
 

84

فكان من .  النظرية الاجتماعية السياسية التي كان مشغولاً ا بصفة خاصةفي مجال
 ألا يحبس نفسه كالأصوليين السابقين في الآيات والأحاديث -إذن-الطبيعي 

الخاصة بالأحكام السلطانية، أو يستطرد على منهج أصول الفقه في استنباط شروط 
كل نصوص القرآن، فيقتنص الإمام ووجوب الإمامة، وإنما كان يجيل النظر في 

الأوصاف القرآنية السياسية، ويحللها ليأخذ منها التصورات الأساسية التي يذهب 
تِلْك ﴿: انظر إليه كيف يتعامل مثلاً مع آية القصص. في ضوئها إلى تأويل الأعيان

ضِ واً فِي الْأَرلُوونَ عرِيدلا ي ا لِلَّذِينلُهعجةُ نالْآخِر ارالدقِينتةُ لِلْماقِبالْعاداً ولا فَس﴾ 
لا يريدون (، إذ لاحظ أن القرآن وصف الفائزين في الآخرة بأم )83:القصص(

: القسم الأول: ، فاستنتج من ذلك أن الناس أربعة أقسام)علواً في الأرض ولا فساداً
ون؛ قوم يريدون العلو على الناس والفساد في الأرض، وهم السياسيون المفسد

قوم يريدون الفساد بلا علو، وهم ارمون العاديون؛ والقسم : والقسم الثاني
قوم يريدون العلو بلا فساد، وهم أصحاب الديانات والمذاهب يبشرون ا : الثالث

 ثم يضيف على هذه الرؤية 53.ويذودون عنها؛ وأما القسم الرابع فهم أهل الجنة
مده بمزيد من التفصيل والتفريع الذي لو شاء الأساسية معطيات العلم والتجربة، فت

. أن يستطرد فيه لقدم إضافات مهمة في منهجية البحث السياسي والاجتماعي
وذلك هو ما جعله متميزاً عما سبقه، وممهداً الطريق لمن جاء بعده مثل ابن 

 .خلدون
ية أما ما نتوقف عنده في تحليل ابن تيمية هذا، فهو أن تحديده للأعيان الوجود

المطابقة للوصف القرآني قد جاء في غيبة من النموذج، إذ إنه لم يرفع هذا القضايا 
الاحتمالية التي صاغها من نص واحد وتجربة حسية محدودة إلى جملة قضايا 

ولذلك فإن ما يتوصل إليها ن نتائج قد يكون صائباً ولكنه غير  54،)ن(النموذج 
فقد نجد في . المنهجية التي يوفرها النموذجمتصل بالمحددات والإلزامات والموجهات 

كما (النموذج مثلاً أن ولاية أمر الناس تنال وزناً كبيراً في سلم القيم الإسلامية 
 والولاية بلا شك ضرب من ضروب العلو، فيشير 55).لاحظ هو في مكان آخر

                                                 
دار الآفاق الجديدة : السياسة الشرعية في إصلاح الراعي والرعية، تحقيق لجنة إحياء التراث العربي، بيروت:  ابن تيمية 53

 .141-140، ص 1988
 ذلك في  هذى لا يعني أنه لم يكن واعياً بالنموذج، إذ إنه قد أبرزه في ثنايا كتاباته، ولكن ما نقصده هنا أنه لم يفعل 54

 .هذا الموقع بالذات ولَم يحل القارئ إلى كتاباته الأخرى
 .129 ابن تيمية، المصدر السابق، ص  55



 دراسات/ بحوث                                                              التفسير التأويلي وعلم السياسة
 

85

أن علينا النموذج في هذه الحالة أن التقدم لولاية أمر الناس فعلٌ محمود، على 
 .تصاحبه إلزامات أخلاقية وقانونية مكثفة، وقد يستدعى ذلك تأهيلاً خاصاً، إلخ

إن الحقيقة لا تأتي فقط رد المطابقة بين النص : وبعبارة أخرى، يمكن القول
والوجود، وإنما ينبغي أن يكون هذا النص متسقاً مع جملة النصوص الأخرى، 

 نقترحه في هذا البحث أنه يوفر إمكانات ولذلك فإن أهم ما يمتاز به النموذج الذي
عديدة للمطابقة بين الوحي والوجود، ولكنه يجعل من هذه المطابقة ذاا مناسبات 
عديدة لترتيب نصوص الوحي وإعادة ترتيبها طلباً للاتساق الداخلي من جهة، 

فعملية . وترتيب معطيات الوجود وإعادة ترتيبها لتتسق مع الوحي، من جهة أخرى
ترتيب وإعادة الترتيب هذه لا تتم إلا من خلال الجدلية المتصلة بين الوحي ال

على مستوى الصورة ) 1الشكل رقم (وهذه الجدلية يظهرها النموذج . والوجود
الكلية للوجود، وعلى مستوى النموذج الجزئي المتصل ا، وعلى مستوى الوجود 

هذه المستويات عملية المراجعة السياسي الأدنى، أي أننا سنتقبل في كل مستوى من 
وهذا . وإعادة النظر إذا وقع تعارض بين بينات الوحي وبينات التجربة الوجودية

محدد منهجي أساسي يضمن في الوقت نفسه أن قراءتنا للأصول الكلية التي جاء ا 
الوحي قد عكست صورة صادقة للوجود، كما يضمن أن قراءتنا للوجود قد 

ادقة عن الأصول الكلية التي قامت عليها خطة الخلق؛ فيؤكد عكست صورة ص
فالنموذج . هذا وذاك أن أهواءنا ورغباتنا الذاتية لم تتدخل في أي من القراءتين

يشترط القراءة الموضوعية الصادقة للوحي وللوجود معاً، ويوفر الضمانات اللازمة 
 .لذلك

تساق، فإن النموذج يكشف أيضاً  أما فيما يتعلق بالا. هذا فيما يتعلق بالمطابقة
اتساق على مستوى المفاهيم، واتساق : عن اتساق داخلي يتم على ثلاثة مستويات

على مستوى القضايا، واتساق على مستوى الاتصال بين النموذجين الكلي 
أن هناك اتساقاً ) 2شكل رقم (ولقد أرانا التحليل المفاهيمي السابق . والجزئي

يم القرآنية المختلفة، وأن هذا الاتساق سيكون محدداً أساسياً لفهم داخلياً بين المفاه
ومعنى هذا أن الحاجة إلى الوضع اللغوي السابق للقرآن ستقل . ألفاظ اللغة القرآنية

فقد دار جدل طويل بين . إلى درجة أكبر كثيراً مما قدره بعض المفسرين والأصوليين
فيما "لخلاف يدور كما ذكر الآمدي ، وا"الأسماء الشرعية"هؤلاء في مسألة 

 هل خرج به عن -كلفظ الصوم والصلاة-استعمله الشارع من أسماء أهل اللغة 



  التيجاني عبد القادر                               العدد العاشر                    : لسنة الثالثةإسلامية المعرفة، ا        
 

86

أم لا؟ فمنع القاضي أبو بكر من ذلك، ) أي الوضع اللغوي السابق للقرآن(وضعهم 
أن : الأول: واحتج القاضي بمسلكين"، ..."وأثبته المعتزلة والخوارج والفقهاء

عل ذلك، لزمه تعريف الأمة بالتوقيف في نقل تلك الأسامي، وإلا الشارع لو ف
لكان مكلفاً لهم بفهم مراده من تلك الأسماء، وهم لا يفهمونه، وهو تكليف ما لا 

 56".يطاق
فكأن القاضي أبا بكر الباقلاني يرى أنه ليست هناك طريقة لفهم معاني الأسماء 

للغوي السابق لنـزول القرآن، وهو التي جاءت في القرآن إلا ردها إلى الوضع ا
 أبو عبيدة معمر بن المثنى في مجاز -كما أشرنا سابقاً-الرأي ذاته الذي ذهب إليه 
 ولو كان هذا الرأي صحيحاً على إطلاقه لصارت 57.القرآن، والشافعي في الرسالة

 غير المفاهيم الأساسية التي يحملها العربي الجاهلي حاكمة على مفاهيم القرآن؛ وهذا
جائز وغير صحيح، وإنما الصحيح في اعتقادنا هو أن ألفاظ القرآن تتحدد معانيها 

وقد تكفل . بصورة ائية وفقاً للنسق الداخلي الذي تنتظم فيه مفاهيم القرآن
وهذه حجة غير : "الآمدي بالرد على مقالة القاضي أبي بكر بعد أن أوردها، قائلاً

تفهيمهم بالتكرير والقرائن المتضافرة مرة بعد ما المانع أن يكون ) إذ(مرضية، 
 أي بلفت أنظارهم بصورة متكررة إلى الوحدة البنائية لمفاهيم القرآن، كما 58،"مرة

أوضحنا في البحث؛ وقد يحتاج ذلك إلى جهد ذهني كبير ولكنه ليس من باب 
 .التكليف بما لا يطاق، كما تصور القاضي أبو بكر

 يمثل إطاراً فكرياً حاكماً على الألفاظ القرآنية وكما أن النسق المفاهيمي
المفردة، فهو كذلك يمثل إطاراً مرجعياً تفهم من خلاله الآيات والأحاديث الخاصة 

فإذا ثبت لنا بنص الحديث مثلاً أن الأئمة من قريش، فإن . بالأحكام الفرعية المفردة
نسق المفاهيمي القرآني الذي هذا الحكم لا ينبغي أن يفسر أو يفهم إلا في داخل ال

تؤديه ألفاظ الإمام والأمة والأئمة، التي تكررت عشرات المرات في القرآن؛ فقد نجد 
مثلاً أن الأئمة المحمودين في القرآن هم الذين يهدون بأمر االله كما في سورتي 

                                                 
، ص 1ج) 1986دار الكتاب العربي، : سيد الجميلي، بيروت. الإحكام في أصول الأحكام، تحقيق د:  الآمدي 56
61-78. 
، ولا اختلاف فيما ما 53-42،ص 1979 الطبعة الثانية :تحقيق أحمد محمد شاكر، القاهرة: الرسالة:  الشافعي 57

فإنما خاطب االله بكتابه العرب "ذكره من أهمية تعلم لسان العرب لإدراك معاني القرآن ولكن الاختلاف يقع حول قوله 
 .تعاصرين، وقول الشافعي هنا عن اللسان العربي هو قو أبي عبيدة نفسه، وقد كانا م"بلساا، على ما تعرف من معانيها

 . الآمدي، مصدر سابق 58



 دراسات/ بحوث                                                              التفسير التأويلي وعلم السياسة
 

87

 وهذا يعني أن إمامة قريش محمولة على إقامة الدين 59).24(والسجدة ) 3(الأنبياء 
الهداية به، وليس على مجرد النسب القرشي؛ فالحكم هنا يفسر في إطار المفهوم و

 أن -كما رأينا من قبل-وسنرى هنا . وإلا لقضينا على منهجية التشريع القرآني
القاضي أبا بكر الباقلاني سيعترض مرة أخرى، وستعترض معه طائفة من فقهاء 

 60.نهجي هذاالأحكام الجزئية المفردة، على منحى الضبط الم
أما الاتساق على المستويين الثاني والثالث فقد أشرنا إليه في ثنايا البحث بما 
يغنينا عن الإعادة، ولكن الذي ننبه إليه هنا أن هذا الاتساق الداخلي سيكون 
خاضعاُ للمراجعة كلما اصطدمت قضايا النموذج الجزئي مع قضايا النموذج 

يعني إما أننا لم نضع افتراضاتنا بصورة صحيحة، الأعلى، إذ إن مثل هذا الاصطدام 
أو أننا لم نستطع أن نكشف عن المفاهيم القرآنية بصورة صحيحة، يلزمنا في كلتا 
الحالتين أن نعيد النظر في نسق القضايا وفي نسق المفاهيم، أي أن نعد إلى النص 

الافتراضات وهذا أيضاً محدد منهجي آخر يضمن أننا لم نضع . القرآني مرة أخرى
وفقاً لأهوائنا الشخصية، ولم نعتصر مفاهيم من القرآن وفقاً لآرائنا الخاصة؛ إذ لو 
كان ذلك كذلك لما اتسقت هذه المفاهيم وتلك القضايا مع الأصول الكلية التي 

 .بعث ا الرسل
هذا، وكما أن هناك منطقاً داخلياً ينتظم مفاهيم القرآن، فهناك أيضاً منطق 

ظم أعيان الوجود؛ وإلا فلو تصورنا الوجود قائماً على الفوضى واللانظام داخلي ينت
فسوف لن تكون هناك جدوى للحديث عن المطابقة والتأويل؛ تماماً كما لو 

 .تصورنا أن الحقائق الخارجية لا توجد مستقلة عنا، كما تصور أفلاطون وأتباعه
لى أن الفعل يشير بوضوح إ) 1(فالنموذج الذي نقدمه في الشكل رقم 

يتم في داخل الوجود الإنساني والطبيعي، أي أن هناك تداخلاً ) س(السياسي 
والوجود الطبيعي ) س(والوجود الإنساني الواسع، وبين ) س(وتفاعلاً مستمراً بين 

كيف نقرأ هذه التفاعلات المتبادلة؟ وكيف نحدد اتجاهاا : والسؤال هنا. العريض
 لدينا غير اعتماد النموذج، إ إننا بعد استبطان واعٍ ونتحكم فيها؟ ليس من إجابة

للنموذج نستطيع أن نقرأ في ضوئه التفاعلات المتبادلة، وأن نحدد اتجاهاا ونتوقّع 
                                                 

59  ﴿ابِدِينا عوا لَنكَانكَاةِ واءَ الزإِيتلاةِ والص إِقَاماتِ وريلَ الْخفِع هِما إِلَينيحأَوا ورِنونَ بِأَمدهةً يأَئِم ماهلْنعجو﴾ 
 , )73:الأنبياء(
 ). 24:السجدة (﴾ بِأَمرِنا لَما صبروا وكَانوا بِآياتِنا يوقِنونَوجعلْنا مِنهم أَئِمةً يهدونَ﴿

 .398ابق، ص اقتصادنا، مصدر س:  ممن سبق إلى مثل هذا الرأي السيد محمد باقر الصدر في كتابه 60



  التيجاني عبد القادر                               العدد العاشر                    : لسنة الثالثةإسلامية المعرفة، ا        
 

88

فالنموذج لا يعطينا برنامجاً مثالياُ نفرضه على الواقع ضربة . مآلاا في المستقبل
لتفاعلات الواقعية، بحيث يمكننا لازب، وإنما يعطينا قدرة معرفية تمكننا من تتبع ا

ومعنى هذا أن . التدخل لضبط مسارها وتوجيهه نحو التطابق مع النموذج الكلي
تحريك النموذج نحو الواقع الوجودي بعد إظهاره على الإطار التصوري، يحتاج إلى 

فإذا تم استبطان . عملية استبطان في داخل الفعل السياسي والفاعلين السياسيين
بصورة واعية، فإن اتمع السياسي سيصوغ برامجه ويبني مؤسساته، ويقيم النموذج 

 .علاقاته في تناغم طبيعي، قد يبلغ درجة التطابق مع النموذج الكلي
 هي التي -ذي النموذج المستبطن-ومفاد هذا، أن حركة اتمع السياسي 

النتيجة وكأن هذه . تفرز التشريعات والمؤسسات اللازمة لضبط مساره اللاحق
تضعنا في منطقة وسطى بين النظرية القانونية المحافظة، التي ترى القانون نظاماً 
مستقلاً من الأحكام المتسقة داخلياً، والنظرة الواقعية التي لا تكترث لصدق القانون 

في نظر أصحاب -واتساقه بقدر ما تم بالحقائق الاجتماعية، إذ إن للمجتمع 
ه الخاصة في التقدم والتغيير، وعلى القانون أن يعكس ذلك لا  آليات-الرؤية الواقعية

 61.أن يصنعه
إن نموذجنا يتوسط بين هذين الاتجاهين، فهو لا يرى أن الأحكام : أقول

القانونية أنساق منطقية مستقلة ومغلقة، كما لا يرى أن التفاعلات الاجتماعية هي 
ة اتمع التي تتم وفقاً لنماذج وحدها التي تفرز الأحكام؛ وإنما يشير إلى أن حرك

جزئية يستبطنها أفراده هي التي ستؤدي إلى نشأة المؤسسات والأحكام التي لن 
تعدو بدورها أن تكون تجسيداً لما استبطن من نماذج، وتأويلاً لما استظهر من أصول 

 .في النموذج الكلي
 الطبيعي لقد ذكرنا آنفاً أن النموذج المستبطن يمكننا من قراءة الوجود

إذ بينما نقرأ الطبيعة . والإنساني معاً، ولكنا نضيف هنا أن منهج القراءتين يختلف
بمنهج التحليل، فإنا نقرأ اموعات الإنسانية بمنهج التحليل والاستنطاق، لأن من 
الخصائص الأساسية التي تميز الإنسانية بمنهج التحليل والاستنطاق، لأن من 

                                                 
من هاذ القرن، وهي  رؤية نشأت بين القانونيين الأمريكيين في العشرينيات (Legal realism) الواقعية القانونية  61

انظر . تخالف المدرسة القانونية التقليدية، وتزعم أن وظيفة القانون هي أن يعكس التطورات الاجتماعية لا أن يصنعها
 :تفاصيل ذلك في

Paul Edwards (ed): The Encyclopedia of Philosphy, Macmillan Publishing Co. USA 
1967., vol.3-4, p. 420. 



 دراسات/ بحوث                                                              التفسير التأويلي وعلم السياسة
 

89

 تميز الإنسان عن غيره من المخلوقات خاصيتا التفكير الخصائص الأساسية التي
فموضوعات المحلل السياسي ليست أشياء صماء، وإنما هي أنفس ذوات . والتعبير

عقول، وذوات قدرة على البيان، وذوات إرادة تعمل بمقتضى تعقلها للأمور، مما 
جتماعي، يجعل عملية الاستنطاق واحدة من أهم وسائل قراءة الوجود الإنساني الا

وهي عملية حوار مشترك يدور بيننا وبين الآخرين ويتم فيها الكشف عن النماذج 
المستنبطة والتعبير عنها، ونقدها، والدفاع عنها، وربما تعديلها والتخلي عن بعض 

وهي عملية الشورى ذاا المعروفة في الفكر الإسلامي، وهي عملية . الجوانب فيها
تتم فيها المقابلة بين نموذج نستبطنه، ونقرأ الواقع على معرفية في المقام الأول، 

فإخراج هذه . أساسه، ونماذج يستبطنها الآخرون ويقرؤون الوجود على أساسها
النماذج إلى دائرة الضوء والمقابلة بينها، سيخرجنا من دائرة القراءة الذاتية المفردة 

فكما كان . نهجي إضافي مهمإلى دائرة القراءة الجماعية الموضوعية، وهذا محدد م
الوجود الخارجي هناك يعصمنا من القراءة الذاتية للوحي، فإن الوجود الاجتماعي 

 .يعصمنا هنا
وقد يتضح لنا أثناء هذه العملية أن بعض الأفراد أو اموعات ينطلقون من 
 نماذج متناقضة مع النموذج الكلي، أو أم غافلون عن بعض محدداته وإلزاماته، أو
يتضح أن قراءتنا نحن لم تكن مطابقة للنموذج، إلى غير ذلك من الاحتمالات التي 
ستكون هي المادة التي ستجري حولها عملية الشورى؛ وهي لن تكون عملية 
سهلة، وإنما ستكون جهاداً مع النفس، ونحتاج فيها ليس فقط إلى شحذ قدراتنا 

ية كلها، لأنه ما لم نكن على قدر الذهنية، وإنما إلى شحذ طاقاتنا الروحية والخلق
من الصدق مع النفس، فلن نصدق في التعبير بأمانة عن نماذجنا، وما لم نكن على 
قدر من الشجاعة الخلقية، فلن نتخلى عن نماذجنا، ونتقبل قراءة الآخرين، ولن 

 .نتوصل إلى الحق
رب في أما إذا توافرت فينا بعض هذه الخصائص الخلقية، فسيؤدي ذلك إلى تقا

-وفقاُ لنموذجنا -الرؤية، وقد يقع الإجماع أو التراضي على رؤية بعينها تكون 
وهذا التأويل الجماعي هو الذي على أساسه . التأويل الجماعي الأقرب إلى الصواب

 .، وتتخذ القرارات، وتوزع السلطات)الدول(تقوم المؤسسات والنظم اللازمة 



  التيجاني عبد القادر                               العدد العاشر                    : لسنة الثالثةإسلامية المعرفة، ا        
 

90

 خاتمة
 آنفاً يمكن النظر إليه بوصفه إحدى المحاولات وبعد، فإن ما فرغنا من تقريره

 تبياناً لمفاهيمه 62الرامية إلى بلورة منهجية مناسبة للتعامل مع القرآن العظيم،
ولكن يمكن أن يستخدم . وتأويلاً لأوامره وأصافه في اال السياسي بصفة خاصة

فهو . تفسيرية فيهاالنموذج بالطبع في الحقول المعرفية الأخرى، وأن تختبر مقدرته ال
 يعين في الكشف على (interpretive paradigm)إذن محاولة لبناء نموذج تأويلي 

قواعد المذهب السياسي كما يقدمه القرآن، ويوضح موطن اتصالها بأصول الدين 
فمقالتنا هذه . من جهة، وقدرا على استيعاب الظاهرة الاجتماعية من جهة أخرى

توصيفه، ولكننا لم نشأ أن نملأ كل الفراغات فيه، قد خصصت لوضع النموذج و
كما أننا لم نشا في هذا . بل قدمنا أمثلة وأرجأنا بقية العملية الحفرية إلى مقال آخر

المقال أن ندخل في الجدل الهائل الذي يجري منذ عقود في الدوائر العلمية الغربية إثر 
، الذي انتقد فيه م1960 عام Hans-Georg Gadamerصدور كتاب غادامير 

 لم نتدخل في هذا الآن 63النماذج التأويلية السابقة وتقدم بنموذج بديل عنها؛
 . في مقام آخر-إن شاء االله-خشية الإطالة، ولكننا لا بد فاعلون 

هذا، وغني عن القول أن ما دفعنا إلى القيام بالمحاولة هو شيء من عدم الرضا 
 قادنا إليها علم التفسير وعلم السياسة في تراثنا عن حالة الهجر الراهنة للقرآن، التي

فالمفسر لم يعد قادراً على وصل النص القرآني بحركة الحياة، والفقيه . الإسلامي

                                                 
هد العالمي للفكر الإسلامي من خلال مكتبه الرئيس بواشنطن ومكاتبه الفرعية في طـرح قضـية التعامـل     نشط المع 62

انظر مثلاً المدارسة التي أعدها عمر عبيد       . المنهجي مع القرآن، وصدرت عنه أو بالتعاون معه بحوث جيدة في هذا الشأن            
سلسلة قضايا الفكـر    .  المعهد العالمي للفكر الإسلامي    كسف نتعامل مع القرآن،   : حسنة مع الشيخ محمد الغزالي بعنوان     

طه جابر العلواني، كما يمكن أن ينظر في        . ، وانظر بصفة خاصة المقدمة التي كتبها د       1991الطبعة الأولى   ) 5(الإسلامي  
ي للفكر الإسـلامي،    العلم والإيمان، المعهد العالم   : إبراهيم أحمد عمر بعنوان   . هذا الإطار إلى الدراسة الجيدة التي أعدها د       

المعرفة : محمد الحسن بريمة عن   . أزمة العقل المسلم، وكذا دراسة د     : عبد الحميد أبو سليمان   . وراجع كذلك د  . 1991
إدارة تأصيل المعرفة بوزارة التعليم والبحث العلمي، سلسلة رسائل         : بين النموذج الإسلامي والنموذج العلماني، الخرطوم     

 .1995بر ، ديسم)2(التأصيل رقم 
، انظر تفصيل اتحاهاا Hermeuneutics الإشارة هنا إلى الأطروحات التأويلية الحديثة التي يجمعها مصطلح  63

 : الرئيسة في
63- Mircea Eliade (ed): The Encyclopedia of Religion, London /New York: 
Macmillan Publishing Co., 1975, vol.6. 

 : وانظر كذلك
Hans Georg Gadamer: Truth and Method, Trans. Jeol Weisheimer and Donals: G. 
Marshal, London: Seed and Ward, 1975. 
 



 دراسات/ بحوث                                                              التفسير التأويلي وعلم السياسة
 

91

بسبب -السياسي لم يعد قادراً على وصل الفكر السياسي بالقرآن، فنشأت وفشت 
 -مع ذلك- علوم مقطوعة الصلة بالقرآن، ولكنها تحاول -هذه القطيعة وفي ظلها

ولقد بذِلت من جهة أخرى وما تزال . أن تحيط بمجتمع المسلمين لتهدي مساره
تبذل محاولات عديدة لإسلام هذه العلوم الجديدة، ولإصلاح مناهج العلوم 
الإسلامية القديمة، ودراستنا هذه ما هي إلا خطوة في الاتجاه ذاته، وقد اكتشفنا 

 :عبرها
ل العقيدة لم تعكس الصورة القرآنية الكاملة أن الصياغات التراثية لأصو -1

للوجود الاجتماعي، بقدر ما عكست صورة للوجود الاجتماعي السياسي الذي 
كانت تعيشه، مما يعني أن نرتفع قليلاً فوق علمي الكلام والعقيدة التراثيين، وأن 
 نتصل بالقرآن مباشرة لنعيد صياغة النظام الاعتقادي الإسلامي بصورة منهجية

 .واضحة تساعدنا فيما بعد على أن نستخرج منها النظم الجزئية المتنوعة
أن العجز عن اكتشاف النسق المفاهيمي للقرآن سيؤدي إلى نتيجتين  -2
هي أن نرتد إلى الوضع اللغوي الجاهلي فنجعله حاكماً على : الأولى: ضارتين

فاهيم القرآنية هي أن نقطع أحكام القرآن عن شبكة الم: مفاهيم القرآن؛ والثانية
التحتية التي تستند إليها، فيتضخم لدينا النسق الشكلي للأحكام، ويغيب عنا عمقها 

 .التفسيري الذي تمثله المفاهيم
أن الخطوة الأولى في إسلام العلوم تبدأ بالكشف عن شبكة المفاهيم  -3

 بنا إلى القرآنية في الحقل المعرفي المقصود، فإذا اكتشفنا هذه الشبكة، فإا ستؤدي
معرفة المتغيرات، فنتمكن حينئذ من نسبة بعضها إلى بعض لنكون جملة من القضايا 
الاحتمالية التي نصعد ا إلى النموذج الأعلى تارة، وبط ا للوجود تارة أخرى، 

 ينافس النماذج الأخرى 64)إسلامياً(فإذ شهدا لها بالصدق صارت نموذجاً تفسيرياً 
 .ويفوقها قدرة وأصالة

إن إعادة إسلام العلوم وفق منهجية التحليل المفاهيمي وبناء الأنساق  -4
والنماذج قد يجعلنا نعيد الاعتبار لدراسة المنطق، ويحفزنا لاكتشاف المنطق القرآني 

  .الذي ستعتمد عليها المنهجية كلها
                                                 

 من الذين اهتموا ودعوا إلى تطوير نماذج معرفية إسلامية الأستاذ الدكتور عبد الوهاب المسيري، انظر مقدمة وخاتمة  64
رؤية معرفية : إشكالية التحيز: يدة لكتاب، وانظر مقدمته الج1996دار الحسام، : أسرار العقل الصهيوني، القاهرة: كتابه

، حيث طور الـدعوة     1996،  )9(، المعهد العالمي للفكر الإسلامي، سلسلة المنهجية الإسلامية         1ودعوة للاجتهاد، ج    
 ".فقه التحيز"إلى التفكير النماذجي لتصبح 



 
 

 :اليهودية وما بعد الحداثة
 رؤية معرفية

 
 *عبد الوهاب المسيري

 تقديم
: أمثال(لوحظ أن الكثيرين من دعاة ما بعد الحداثة إما يهود، أو من أصل يهودي 

وقد أثرت أفكار ما بعد الحداثة في ...). جاك دريدا، وإدمون جابيس، وهارولد بلوم
من أعضاء الجماعات اليهودية، وسنتناول في العقيدة اليهودية، وفي كثير من المفكرين 

هذه الدراسة جذور ما بعد الحداثة في العقيدة اليهودية وفكر بعض دعاة ما بعد الحداثة 
 .من اليهود

، "العلمانية الشاملة"و" العلمانية الجزئية"ونحب في البداية أن نفرق بين ما نسميه 
) الدينية مثل الكنيسة ورجال الدينأي المؤسسات (فالعلمانية الجزئية هي فصل الدين 

عن مؤسسات الدولة المختلفة، أي أن هذه العلمانية تنصرف إلى بعض جوانب الحياة 
وتلزم العلمانية الجزئية الصمت . العامة في شكلها السياسي وربما الاقتصادي المباشر

وكل بخصوص المرجعية والقيم الدينية والأخلاقية وكثير من جوانب الحياة العامة 
أما العلمانية الشاملة فهي لا تعني فصل الدين عن الدولة . جوانب الحياة الخاصة

فحسب، وإنما فصل كل القيم الدينية والأخلاقية والإنسانية عن كل جوانب الحياة 
العامة في بادئ الأمر، ثمَّ عن كل جوانب الحياة الخاصة في ايته، إلى أن يتم نـزع 

ستعمالية قابلة ا، بحيث يصبح مادة )الإنسان والطبيعة( القداسة تماماً عن العالم
للتوظيف، وتصبح الطبيعة والمادة هي المرجعية الوحيدة لسلوك الإنسان ورؤيته في 

 .الكون
ونحن نذهب إلى أن التحديث والحداثة وما بعد الحداثة هي مراحل ثلاث في 

راً ثابتاً، ولا برنامجاً فكرياً محدداً فالعلمانية الشاملة ليست جوه. متتالية العلمانية الشاملة
يبتدئ كله في عالم التاريخ دفعة واحدة، وإنما هي متتالية تتحقق حلقاا تدريجياً عبر 

                                                 
م، أستاذ متقاعد ومتفرغ للكتابة 1969/ه1369، (New Jersey) دكتوراه في الأدب المقارن من جامعة نيوجرسي  *

 .والبحث



               عبد الوهاب المسيري                                العدد العاشر           : إسلامية المعرفة، السنة الثالثة        
 

94

الزمان، فمن عالم الاقتصاد إلى عالم السياسة إلى عالم الوجدان والأحلام، ثمَّ أخيراً عالم 
 العلمانية الشاملة على مجال من وحين تسري قوانين. السلوك في الحياة العامة والخاصة

مجالات النشاط الإنساني، فإن هذا اال ينفصل عن المعيارية والغائية الدينية والأخلاقية 
والإنسانية ويصبح مرجعية ذاتِه ويستمد معياريته من ذاته، فتصبح المعايير في اال 

لجمالي جمالية، وهذا ما الاقتصادي اقتصادية، وفي اال السياسي سياسة، وفي اال ا
الذي يتصاعد إلى أن يصبح العالم بأسره مجالات محايدة لا يربطها " التحييد"يسمى 

رابط وتختفي أية معيارية إنسانية عامة، وتتآكل القيم والمفاهيم الكلية، وتسود النسبية 
ة، التي تنكر على الإنسان المقدرة على تجاوز صيرورة عالم الطبيعة والمادة والحرك

فيسقط في قبضتها تماماً، وتسقط فكرة الحقيقة والحق والخير والجمال والكل، ثمَّ تسقط 
في قبضة الصيرورة، أي تسقط كل المنظومات ) البشرية والمادية(فكرة الطبيعة ذاا 

 .المعرفية والأخلاقية والجماعية، فالأمر هو عملية تفكيك كاملة
إلى ) حتى لو كانت مادية(جعية ومعيارية وهذا الانتقال من عالم متماسك فيه مر

عالم متفكك بلا مرجعية ولا معيارية، هو الانتقال من عهد التحديث والحداثة إلى 
 .عصر ما بعد الحداثة

إن العلمانية الشاملة شكل من أشكال الحلولية الكمونية : وعلى ذلك يمكن القول
(Pantheism/Immanence) .النماذجية" المتتالية بأن: بل إننا نذهب إلى القول "

العلمانية تبدأ بحلول مركز الكون في الكون ذاته، إلا أنه يظل على الرغم من هذا 
وفي هذا الإطار يحاول . الحلول، مصدر تماسك الكون ويمكن أن يتم التجاوز باسمه

وهذه هي مرحلة التحديث البطولية والثنائية . الإنسان أن يستمد معياريته من الطبيعة
بة، ولكن درجات الحلول تزداد تدريجياً ويتوزع المركز الكامن في أكثر من عنصر الصل

واحد حتى تصبح كل عناصر الواقع موضعاً للحلول والكمون فتصبح كل الأشياء 
مقدسة، ويتساوى المقدس بالمدنس والمطلق بالنسبي، ويختفي المركز وتصبح كل الأمور 

 .ادية الكاملة وما بعد الحداثةنسبية، وهذه هي مرحلة وحدة الوجود الم
ويمكننا أن نصف ما بعد الحداثة بأا حالة من التعددية المفرطة التي تؤدي إلى 
اختفاء المركز وتساوي كل الأشياء وسقوطها في قبضة الصيرورة بحيث لا يبقى شيء 

جعية ، وتصبح كل الأمور نسبية وتغيب المر)المادية أو التاريخية(متجاوز لقانون الحركة 
فتفسد ). بوصفه معيارية أخيرة وائية(والمعيارية، بل ويختفي مفهوم الإنسانية المشتركة 



 دراسات/ بحوث                                                                       معرفية  رؤية: اليهودية وما بعد الحداثة
 

95

اللغة أداةً للتواصل بين البشر، وينفصل الدال عن المدلول، وتطفو الدوال وتتراقص 
 .، وتختفي فكرة الكل تماماً"رقص الدوال"دون منطق واضح فيما يطلق عليه 

 تبادل اختياري: ا بعد الحداثةاليهود واليهودية وم
) من أعضاء الجماعات اليهودية ومن غير اليهود(يرى بعض دعاة ما بعد الحداثة 

أن ثمّة عناصر في اليهودية وفي وضع أعضاء الجماعات اليهودية تجعلهم يتجهون نحو ما 
وسنورد في هذه . بعد الحداثة فيتأثرون ا ويسهمون في فكرها بشكل ملحوظ

بعض آرائهم ونعبر عنها بمصطلحهم، ولكننا نستخدم أحياناً مصطلحنا لفك الدراسة 
 .رموز مصطلحهم ولتوضيح أبعاده الفلسفية الكامنة) شفرة(

 :ولنبدأ بالعناصر الموجودة داخل التراث اليهودي
في رأينا أن العقيدة اليهودية تضم عدداً من العقائد غير المتجانسة والمتناقضة  -1

نا إمكانية الحديث عن اليهودي ملحداً داخل إطار العقيدة ومن ه(بشكل عميق 
لنصف " اليهودية بوصفها تركيباً جيولوجياً تراكمياً"ولذا نستخدم عبارة ). اليهودية

فالتركيب الجيولوجي يتسم بأنه يتكون من طبقات جامدة مستقلة، . هذا الوضع
ما قبلها، ولذا تتجاوز تراكمت الواحدة منها فوق الأخرى، ولم تلغ أي طبقة جديدة 

الطبقات وتتزامن، ويوجد بعضها مع بعض، ولكنها لا تتمازج ولا تتفاعل ولا تلغي 
حين طرح من ، (Spinoza)وقد أشار الفيلسوف اسبينوزا . الواحدة منها الأخرى

أعلى سلطة دينية يهودية في عصر (حظيرة الدين اليهودي، إلى أن مجلس السنهدرين، 
الصدوقيون : ذي قام بمحاكمته، كان يسيطر عليه فريقان دينيان، وهو ال)المسيح

وبينما كان الفريق الأول لا يؤمن بالبعث أو اليوم الآخر، كان الفريق . والفريسيون
ومع هذا فقد تعايشا وتقاسما السلطة الدينية؛ فكأن اليهودية تفتقد إلى . الثاني يؤمن ما

 الممكن أن يشير الدال الواحد إلى مدلولين معيارية حقيقية واحدة محددة، ولذلك من
 .متناقضين

إلى أن التوراة هي الشريعة ) في صيغتها الحاخامية(تذهب العقيدة اليهودية  -2
من اليهود بأن هناك ما يسمى بـ كنها ليست الشريعة الوحيدة، إذ يؤالمكتوبة، ول

بة والشفهية، لموسى ، وأن الإله أعطى كلا من الشريعتين، المكتو"الشريعة الشفوية"
وقد توارث كل اليهود الشريعة الأولى، أما الثانية فقد توارثها .  في جبل سيناء

والتفسيرات الحاخامية التي دونت في التلمود تجسد هذه الشريعة . الحاخامات فقط
 .الشفوية



               عبد الوهاب المسيري                                العدد العاشر           : إسلامية المعرفة، السنة الثالثة        
 

96

إلى أن الشريعتين متساويتان ) في شكلها الحاخامي أيضاً(وتذهب العقيدة اليهودية 
 الأهمية، بل إا تذهب إلى أن الشريعة الشفوية أكثر أهمية من الشريعة المكتوبة بل في

 هي المعيارية، كما تعين أن وهذا كله يعني أن الثابت هو المتغير وأن اللامعيارية. تجبها
ي الوارد في العهد القديم لا يتحدد مدلوله إلا من خلال تفسيرات الدال الإله
 .سيرات متغيرة، وهي تفالحاخامات

 الحلولي على الفكر الديني اليهودي (Kabbalist)لقد سيطر النسق القبالي  -3
حتى وصل إلى مرحلة وحدة الوجود المادية، وهو ما يعني أن كل الكلمات تصبح إما 

تماماً، أو عاجزة تماماً عن الإفصاح بسبب افتقاد القداسة وهيمنة " متأيقنة"مقدسة و
لولية الكاملة تعبر عن نفسها بالصمت كما أن الحلول الكامل هو النسبية، فالتجربة الح

 .أيضاً مرحلة سقوط المعيارية
في التفكير بين بعض قطاعات الجماعات اليهودية في " الماراني"انتشر الأسلوب  -4

هم ") مرائي"ربما من الكلمة العربية " (المارانو"الغرب ابتداءً من القرن الثامن عشر، و
وجوهر .  أيبرا الذين أبطنوا اليهودية وادعوا الكاثوليكية وأظهروهايهود شبه جزيرة

سبينوزا ودريدا اومما له دلالته أن . المارانية أن يقول الإنسان شيئاً وهو يعني عكسه تماماً
(Derrida) وجابيس كلهم ينتمون للتراث السفاردي الذي دخل فيه مكون ماراني 

 .قوي
والتأويل تفترض أن المعنى الباطني غير المنظور هناك مدارس يهودية في التفسير  -5

وبما أن المعنى الباطني في باطن المفسر، فإن . للعهد القديم أكثر دلالة من المعنى الظاهري
 .هذا يفتح الباب على مصراعيه لنسبية لا اية لها ولحالة من المعيارية الكاملة

ماع، ولعل هذا يشبه وهناك مدارس أخرى ترى أن فهم التوراة يشبه حالة الج -6
من بعض الوجوه الحديث عن لذة النص وعن أن اللغة الحقيقية هي الصيحات الجنسية، 
أو صيحات الألم ذات المقطع الواحد، إذ إن الدال يلتصق بالمدلول حتى يصبح الدال 

 .مدلولا
ها وثمّة مفاهيم دينية يهودية عديدة في تراث القبالة الصوفي الحلولي قريبة في بنيت -7

، وهي )م والتيقونمفهوم شفيرات هيكلتيم التسيم تسومثل (من مفاهيم ما بعد الحداثة 
مفاهيم ترى أن الإله لم يكمل عملية الخلق بعد، بل إن الذات الإلهية لم تكتمل بعد، 

 .وهو ما يعني أن العالم في حالة صيرورة دائمة



 دراسات/ بحوث                                                                       معرفية  رؤية: اليهودية وما بعد الحداثة
 

97

للامعيارية في العصر زادت الخاصية الجيولوجية في اليهودية، وزادت من ثمَّ ا -8
الحديث بظهور بعض المذاهب الدينية مثل اليهودية الإصلاحية والمحافظة، وهي مذاهب 

بل إن أتباع . يهودية) مع هذا(علاقتها باليهودية الحاخامية واهية للغاية وتسمي نفسها 
 هذه المذاهب يشكلون الأغلبية الساحقة بين يهود العالم، الأمر الذي يعني استحالة

 .التمييز بين الإيمان والهرطقة
أي في الحضارة (في العالم ) أو الجماعات اليهودية(أما بالنسبة لوضع اليهود 

، وهو الوضع الذي أدى إلى تنامي استعداد اختياري عندهم لتبني فكر ما بعد )الغربية
 :ةالحداثة وإسهامهم فيه، فقد أورد بعض مؤرخي ما بعد الحداثة بشأنه العناصر الآتي

إن النفي هو التجربة التاريخية الأساسية لليهود، والنفي هو تجربة اقتلاع ثمَّ  -أ 
 ).displacement: بالإنجليزية(إحلال 

فقد اقتلع اليهود من وطنهم الأصلي وتم إحلال شعب آخر محلهم، كما تم 
 نه مواطن فيها مندمجكأواليهودي يعيش في بلاد الغير و. توطينهم في بلاد غريبة عنهم

فهو الغريب المقيم . في أهلها، مع أنه في واقع الأمر ليس كذلك، هو فيها وليس منها
الغريب أو المقيم الغريب، أو الحاضر الغائب، وهو كذلك المتجول الدائم الذي يحلم 
دائماً بأرض الميعاد، وعلى وشك العودة دائماً، ولكنه لا يعود، فهو يعيش في المنفى 

س بمنفى لأنه من اختيار  الإنسان، فهو في حالة صيرورة ولا الدائم ولكن المنفى لي
معيارية، فهو الدال المنفصل عن المدلول أو الدال الذي له مدلولات متعددة تشكل 

 .مفرط
إن اليهود في العالم المسيحي هم قتلة المسيح، ولذا فهم شعب منبوذ، ولكن   -ب 

.  ولذا لا بد من حمايتهاليهود في الوقت ذاته شعب شاهد على عظمة الكنيسة،
واليهودي يعيش في اتمع المسيحي الذي يحميه ولكنه يرفض التجسد، فهو لا يزال في 

، على الرغم من أن الماشيح )أي المسيح المخلص اليهودي ((Messiah)انتظار الماشيح 
واليهود شعب مختار كما يقول . اء وصلب ثمَّ قامجمن وجهة نظر المسيحيين قد 

م المقدس، ولكنهم في واقع الأمر شعب منبوذ، يصفهم غيرهم بالإيمان بالخرافة كتا
ولكنهم في واقع الأمر لا سلطة . التي تحركها دوافع شريرة" العجائبية"والسحر والقوى 

وكل هذا يجعل من الصعب على أعضاء هذا الشعب تبني مرجعية ثابتة أو معيارية . لهم
 .الاًً بدون مدلولواليهود ذا يصبحون د. واحدة



               عبد الوهاب المسيري                                العدد العاشر           : إسلامية المعرفة، السنة الثالثة        
 

98

 ولكنه في واقع الأمر يشار إلى اليهودي على أنه صاحب هوية واضحة،  -ج 
 للهوية، فهو يزداد اندماجاً في الحضارة الغربية على الرغم من كل محاولات مفتقد تماماً

ومن المفارقات أن إسرائيل قامت للدفاع عن الهوية اليهودية . الإفلات من قبضتها
ومن ثم، فإن العودة التي . لية الكبرى لطمس معالم هذه الهويةولكنها صارت هي الآ

كان المفترض فيها أن تكون نقطة التحقق والحضور الكامل، أصبحت هي لحظة 
 .الغياب الكامل، وهو ما يعني اختلاط المدلولات وتعددها

تزايد تعريفات اليهودي، " الهوية اليهودية"ومما زاد من زعزعة ما يسمى بـ  -د 
وهناك اليهودي الملحد، واليهودي . يمكن أن يكون إصلاحياً أو محافظاً أو تجديدياًفهو 

من "وقد عرف اليهودي بأنه . غير اليهودي، واليهودي المتهود، واليهودي بالاختيار
". من يشعر في قرارة نفسه بأنه كذلك"وهو في تعريف آخر ". يصفه الناس بأنه كذلك

بير عن هذا المطروح بحدة في الدولة اليهودية، هو تع" ي؟من هو اليهود: "ولعل سؤال 
 في قبضة استحالة التعريف بسبب سقوط الدالل والمدلول والفصل الحاد بين الدا

 .الصيرورة
 Heretical)" الهرمنيوطيقا المهرطقة"هور ظوقد أدى كل هذا إلى 

Hermeneutics) التقويضية "أو " التفكيكية اليهودية" التي يمكن أن نسميها
فرع من فروع اللاهوت يختص بتفسير النصوص الدينية " الهرمنيوطيقا"و". اليهودية

وقد استعير المصطلح للعلوم الإنسانية . تفسيراً رمزياً متعمقاً يركز على الجانب الروحي
عبارة عن تواتر في عدة " الهرمنيوطيقا المهرطقة" تفسير الطبيعة وموأصبح يعني عل
 (Suzan Handelman)اثة، خصوصاً كتابات سوزان هاندلمان أعمال عن الحد

. هودية المتخصصة في فكر أعضاء الجماعات اليهودية في الغربيالكاتبة الأميركية ال
تحطيم النص ) من المثقفين اليهود(وتستخدم العبارة للإشارة إلى محاولة بعض المهرطقين 

 إلا أا تتلبسة ا محاولة تقويضي من أالرغموعلى ). لا تفسيره( وتفكيكه المقدس
 .التقليدية وتستخدم آلياا" الهرمنيوطيقا"لبوس 

في إطار ) الحخامي(ولفهم العبارة، لا بد أن نعرف علاقة النص المقدس بالتفسير 
العقيدة اليهودية، وهي علاقة تختلف في كثير من جوانبها عن علاقة النص المقدس 

وتلخص سوزان هاندلمان آراء بعض دارسي . ة الأخرىبالتفسير في الديانات التوحيدي
اليونانية حضارة مكانية  ظاهرة الهرمنيوطيقا المهرطقة فتبين أم يذهبون إلى أن الحضارة

ولذا فهي حضارة تحترم الأيقونات بكل . الصورة أساسية فيها: ولذا فهي حضارة رؤية



 دراسات/ بحوث                                                                       معرفية  رؤية: اليهودية وما بعد الحداثة
 

99

ية في جوهرها تحترم وهي حضارة أفلاطون. ما تتسم به من تحدد وثبات ووضوح
اردة الثابتة (عالم المُثُل : ات وتسعى له وتنظر للعالم في إطار ثنائية أساسيةبالث

، وهذه هي ثنائية المعقول )المتغير المحسوس(في مقابل عالم المادة ) المتجاوزة لعالم الحركة
 .والمحسوس

فهي . ؤية الكون والثنائيةوالمسيحية الغربية استمرار للتقاليد اليونانية في الإدراك ور
، الكلمة التي تتجاوز عالم المادة المحسوس والتي "اللوجوس"حضارة متمركزة حول 

هو المدلول المتجاوز " اللوجوس"و. تشكل نقطة ثبات مطلقة في التاريخ النسبي  المتغير
ي فهو يعط. الذي يزود العالم بالمركز وينقذه من السقوط في هاوية العبثية واللامعنى

الصيرورة حدوداً واتجاهاً فيصبح للتاريخ معنى، وتكتسب اللغة فعاليتها أداة تفاهم 
 .وتواصل بين البشر

متجاوز للتاريخ، إلا أنه يتجسد فيه للحظات " اللوجوس"وعلى الرغم من أن 
وحياة المسيحي . فيصبح الدال مدلولاً، وهذه هي لحظة الحضور الكامل بلا غياب

نظور، بحث عن هذه اللحظة ومحاولة للوصول إليها للاتحاد بالخالق بأسرها، من هذا الم
شكلاً من أشكال النفي ) التاريخية، والنسبية، والزمانية(ولذا، تصبح الكلمات . المطلق

من الحضور الإلهي واغتراباً عن الجوهر الإلهي، وعن الحضور المطلق، وتصبح التعددية 
فإن الكتاب المقدس يشغل مكانة ثانوية بالنسبة ولذا، . اللغوية إحدى علامات السقوط

الذي يعني الانفصال النسبي (في المسيحية الكاثوليكية، بل إن ااز ذاته " للوجوس"
يصبح شكلاً من أشكال النفي، وتصبح كل النصوص البشرية ) للدال عن المدلول

 !حديثاً عن هذا الغياب الذي يشير إلى الحضور بلا غياب
تحاول التفسيرات المسيحية الوصول إلى معنى ثابت، فهناك التفسير لكل هذا، 

الكاثوليكي، وهو تفسير رمزي يتم من خلال وسائط رمزية، ولكنه يحاول أن يصل 
وقد يبدو أن نظرية . وراء الدوال) يستند إلى خطة التجسد(إلى معنى محدد ثابت 

: مزي وتطالب بالعودة إلى النصالتفسير البروتستانتية مختلفة، فهي ترفض التفسير الر
إلى كلمة الإله التي تتجاوز التفسير، إلى الكلمة المطلقة بقدر الإمكان، وذلك بغية 

فالتفسيران ! الوصول إلى المعنى المحدد الثابت الأصلي الذي يستند على لحظة التجسد
من خلال فكل الكلمات يتحدد معناها . يختلفان في الآلية ولكنهما يتفقان في النتيجة

المدلول المتجاوز الذي يوقف لعب الدوال ويعطي معنى واحداً /اللوجوس، أي الدال
وهكذا، . وثمة عودة، في اية الأمر وفي التحليل الأخير، إلى المعنى الثابت. ائياً للنص



               عبد الوهاب المسيري                                العدد العاشر           : إسلامية المعرفة، السنة الثالثة        
 

100

أكثر أهمية من ) الوحي الإلهي(وعلى الرغم من أهمية التفسير، يظل النص المقدس 
 .كما هو الحال في كل العقائد التوحيدية) نسانيالإ(تفسيره 

) من منظور المفكرين اليهود وغير اليهود من دعاة ما بعد الحداثة(إلا أن اليهودية 
فالحضارة العبرية ليست حضارة مكانية وإنما هي . تقف على النقيض من كل هذا

، فالمكان ليس مستحيل بالنسبة لليهودي) الأرض(حضارة زمانية، فالارتباط بالمكان 
والزمان نفسه يتم إلغاؤه تقريباً، فالزمان ليس . مكانه حيث يعيش في الزمان متجولاً

زمانه لأن اليهودي يعيش في بداية الزمان وفي ايته دون أن يعرف أصله بوضوح 
ومع هذا، يظل الزمن هو العنصر الأساسي والحاسم . ودون أن يصل إلى النهاية

 تشغل الصورة حيزاً أساسياً في الوجدان اليهودي، ولا تحظى ولا. بالنسبة لليهودية
الأيقونة بكثير من الاحترام، بل إن اليهودية بأسرها هي تعبير عن رفضٍ للحظة 

 ).أفلاطونية كانت أم مسيحية(التجسد والثبات هذه 
ولذا، فإن اليهودي يعيش في عالم الإشارات الزمانية التاريخانية المختلطة، ولا 

ولأن النفي بالنسبة لليهودي ليس حالة . ل تجاوزها بل يصبح هو حامل لوائهايحاو
مؤقتة يتغلب عليها المرء وإنما هو حالة دائمة بل ائية، يصبح الانقطاع المستمر هو 

ولذا، فهو يقبل المنفى والانقطاع ولا يحاول الاتحاد . جوهر حياته والاقتلاع هو سمتها
ز اغترابه، كما أنه لا يحاول تجاوز عالم الصيرورة، أي أنه بنقطة الأصل الثابتة لتجاو

يصل إلى حالة الكمون الكاملة حيث تصبح الصيرورة هي البداية والنهاية، وحيث لا 
يوجد فارق كبير بين الحضور والغياب، وتصبح التعددية اللغوية أمراً مقبولاً تماماً 

وكما تقول . و قيود أو سدودفتفسد اللغة وينطلق لعب الدوال خارج أي حدود أ
) أي تعدد الآلهة(فإن تقبل التعددية اللغوية هو محاولة لفرض الشرك : سوزان هاندلمان
 .بدلاً من التوحيد

أو التفكيكية اليهودية، وهي " الهرمنيوطيقا المهرطقة"هذا هو الإطار العام لظهور 
 :تتحقق من خلال خطوتين أساسيتين

ددة للنص حيث يفقد النص المقدس حدوده، ويتداخل في  رؤية يهودية مح:الأولى
النصوص الأخرى، ويصبح من الممكن تحميله بأي معنى يشاء المفسر، ومن ثمَّ يصبح 

 .نصاً مفتوحاً
 . تحميل النص المفتوح بالهرطقة بوصفها المعنى الحقيقي:الثانية



 دراسات/ بحوث                                                                       معرفية  رؤية: اليهودية وما بعد الحداثة
 

101

 النص المفتوح -1
 :ةيمكن وصف عملية فتح النص من خلال النقاط الآتي

بالنسبة لليهودي، لا يأخذ الحضور الإلهي في التاريخ شكل تجسد مباشر في  -أ 
والنص، أو اللوجوس، وهو تركُّز . لحظة، فهو يوجد في نص مقدس موحى به من الإله

ولذا، جاء في التراث الديني اليهودي أن خلق . القوة الإلهية، يحتوي على كل شيء
 .له استخدمها في خلق العالمالتوراة يسبق خلق العالم، بل إن الإ

ولكن هذا لا يعني أن التوراة تصبح، بذلك، نقطة الثبات والحضور الكامل   -ب 
في التاريخ الذي ينقذ التاريخ من قبضة الصيرورة واللامعنى إذ إن الصيرورة ) المطلق(

 .المتعددة" مصادره"تبتلع النص المقدس نفسه، فهو ليس كتاباً ائياً، كما يتضح من 
هل التوراة : وهناك كذلك مشكلة الأصول، فالتراث اليهودي لم يحسم قط مسألة

بأسرها هي كلمات الإله الموحى ا أم أجزاء منها فحسب؟ وهي أعطيت هذه 
  في حضور الشعب؟الكلمات لموسى 

لهذا كله، نجد أن الحضور الإلهي في النص اليهودي المقدس ليس حضوراً مطلقاً 
 .، وإنما هو مجرد أثر أو صدىثابتاً كاملاً

. لا يمكن فهمه بشكل مباشر) مشفَّر(والتوراة، علاوة على هذا، كتاب رموز  -ج 
، وأعطيت له معها آليات التفسير التي ولذا، حينما أعطيت التوراة لموسى 

والتفسير الحاخامي ليس مجرد مقدمة . استخدمها الحاخامات لتوليد تفسيرام المتعددة
 الحقيقي للنص المقدس، كما هو الحال في التفسيرات المسيحية، وإنما هو ضعيفة للمعنى

جزء مكمل للوحي الإلهي الأصلي، وبالتالي يتداخل النص المقدس والتفسير الإنساني 
 . والسيولة(inter-textuality)وتظهر حالة من التناص 

 علاقة كناية هي) المتغيرة(والتفسيرات ) الثابت(والعلاقة بين النص المقدس   -د
، وهي في اللغات الغربية صورة بلاغية تتلخص في )metonomy: بالإنجليزية(

جهزوا : "استعمال اسم شيء بدلاً من شيء آخر متصل به اتصالاً معيناً، كما تقول
، وهذا ما "السفينة"محل كلمة " الشراع"، فتحل كلمة "جهزوا السفن"أي " الأشرعة

 .التفسير متصل بالنص المقدس ويحل محلهيحدث في اليهودية إذ نجد أن 
والتفسيرات الحاخامية هي نفسها متشابكة، فكل تفسير يشير إلى التفسير   -ه

فإن كان ثمة تناص بين ). حالة الاخترجلاف(الذي يسبقه والذي يليه إلى ما لا اية له 
هر وهكذا، يظ. النص المقدس والتفسير فهو كذلك حالة تناص بين كل التفسيرات



               عبد الوهاب المسيري                                العدد العاشر           : إسلامية المعرفة، السنة الثالثة        
 

102

التلمود كتاباً للتفسير الذي يصبح كتاباً مقدساً يفوق في قداسته الكتاب المقدس؛ 
ولكن هذا الكتاب الأكثر قداسة مكتوب بيد إنسانية، فهو مطلق غير مطلق، ثابت 

 !متغير، إنه الحضور بلا حضور والغياب بلا غياب
لذا، فإننا و . وهكذا تدخل جرثومة الصيرورة كل شيء حتى اللوجوس نفسه -و

 يسخر من المفسرين الذين يحاولون الوصول إلى معنى (Jacque Derrida)نجد دريدا 
وغير " النماذجي"، فهم مسيحيون بالمعنى )أو إلى أي معنى على الإطلاق(محدد وائي 

قادرين على أن يعيشوا في التوتر الناجم عن الغياب داخل الحضور والحضور داخل 
 دعاة ما بعد الحداثة من اليهود التفسير الحاخامي بأنه مثل الأنثى وقد شبه أحد. الغياب

، )اردة المعقولة(المعوجة اللينة تغوي الحقيقة المستقيمة الصلبة الثابتة فتضيع الحقيقة 
 .المتعددة المغيرة المحسوسة

أي من يفك رموز (وتتعمق الصيرورة إذ في داخل هذا الإطار يصبح المفسر  -ز
لا يوجد شيء خارج "أهم من النص نفسه، ولذا فإن عبارة ) النص المقدس) شفرة(

، هذا القارئ )الحاخام(تعني في واقع الأمر أنه لا يوجد شيء خارج المفسر : النص
ولكن الحاخام قد . ، وهذا يعني موت الإله وموت النص ومولد الحاخام"السوبرمان"

جد حاخام واحد وإنما عدة ينطق عن الهوى وقد يناقض نفسه، كما أنه لا يو
 .حاخامات، وهكذا يمن التعددية المفرطة

. لقصة الآتية التي وردت في التلمود تلقي ضوءاً كاشفاً على كل النقاط السابقةلو
جاء في التلمود أن الحاخام أليعازو كان يتجادل مع بعض الحاخامات بشأن قضية 

 تتفق مع رأيه، بل إنه أتى ببعض فقيهة ويحاول أن يبين لهم أن الشريعة المكتوبة
إن كانت : "فعلى سبيل المثال قال الحاخام أليعازر. المعجزات ليبين أنه مؤيد من الإله

. وبالفعل، جرى النهر في عكس اتجاهه". الشريعة تتفق معي، فليبرهن النهر على ذلك
ريعة تتفق وبعد مجموعة من المعجزات، سئم الحاخام أليعازر بعد أن برهن على أن الش

ليست في ] أي المعنى أو التفسير[إا : "فرد أحد الحاخامات" معه في كل الأمور؟
 في سيناء وانتهى وأكد الحاخام للإله أن التوراة قد أعطيت لموسى ". السماء

ثمَّ اقتبس الحاخام . الأمر، ومن ثمَّ فإن الحاخامات لا يعيرون الصوت الإلهي أي اهتمام
لقد هزمني أبنائي، لقد هزمني : "ؤيد قوله، وهنا ضحك الإله وقالمن التوراة ما ي

 ).ب59أ، و 59بابا ميتسا " (أبنائي



 دراسات/ بحوث                                                                       معرفية  رؤية: اليهودية وما بعد الحداثة
 

103

حسب تصور دعاة ما بعد الحداثة من أعضاء (اليهودية " الهرمنيوطيقا"إن أساس 
ليس شيئاً في النص، وإنما هو في العقل الحاخامي، وهذا ) الجماعات اليهودية وغيرهم

 .اعقلب كامل للأوض
 تحميل النص المقدس بالهرطقة  -2

ولكن ثمة خطوة أخرى أكثر عمقاً وجذرية من الخطوة السابقة التي تحول 
، وهي إعطاء النص المقدس مضموناً "هرمنيوطيقا مهرطقة"اليهودية إلى " الهرمنيوطيقا"

 :وهي عملية تتم أيضاً على عدة خطوات. مهرطقاً بعد فتحه
لنص المقدس بوضوح وبشكل مباشر كما يفعل لم يهاجم المفسر اليهودي ا -أ 

لنص فأعلن أن ا. المهرطقون عادة، وإنما لجأ إلى حيلة بارعة تأخذ شكل الالتفاف
أعلن إيمانه الكامل به وأنه يتحرك داخل إطار التقاليد المقدس هو مصدر الشعرية؛ بل 

 .الأرثوذكسية اليهودية
للنص وصاحب الشرعية اكتسب المفسر بذلك شرعية وقداسة، لأنه مفسر   -ب 

 .والقداسة
 .بدأ المفسر يأتي بتفسيرات حاخامية يفرضها على النص فرضاً  -ج 
 .لية مهرطقةاتحولت هذه التفسيرات تدريجياً إلى تفسيرات باطنية غنوصية قب -د 

 .كانت هذه التفسيرات هامشية، ثمَّ أخذت تتحرك تدريجياً نحو المركز -ه
لنص تماماً  وأصبحت الهرطقة هي الجوهر، أي استولى التفسير المهرطق على ا -و

أصبحت الهرطقة هي الشريعة، والكفر هو الإيمان، والغنوص هو التوحيد، واللامعنى 
 .هو المعنى

 موضحة جوهر (Kafka)وقد وردت هذه القصة في إحدى أعمال كافكا 
الماء المقدس المعبد وتشرب ) المدنسة(تدخل الفهود : المهرطقة ومتتاليتها" الهرمنيوطيقا"

ولذا وبعد مرور مدة معينة من . من الكؤوس المقدسة ويحدث هذا مرة بعد أخرى
ستصبح جزءاً لا يتجزأ من الطقوس ) المدنسة(الوقت، يتوقع الناس أن الفهود 

 ).المقدسة(
وترى سوزان هاندلمان أن هذا وصف دقيق لما قام به المثقفون اليهود من دعاة 

فبعد تحطيم الهيكل، حلّت دراسة التوراة ودراسة شعائر الهيكل . يوطيقا المهرطقةنالهرم
ولكن اليهود، وبسبب غربتهم ونفيهم وشعائرهم، يقومون . محل تقديم القرابين

ويشربون ) النص(بدخول المعبد ) الحاخامات(بالهجوم على النص لفترة، فيقوم الفهود 



               عبد الوهاب المسيري                                العدد العاشر           : إسلامية المعرفة، السنة الثالثة        
 

104

الحاخامات (يصبح الفهود ، وبالتدريج )النص(الماء المقدس من الكؤوس المقدسة 
جزءاً من شعائره، أي أن ) وأصحاب التفسيرات المهرطقة الذين كانوا مغتصبين للمعبد

التفسير المهرطق يصبح هو الشريعة، وهكذا يتم الاستيلاء على الكتاب المقدس بدعوى  
 .تفسيره

م ويرى الأديب الفرنسي اليهودي المنتمي لما بعد الحداثة إدموند جابيس أن أه
) الوصايا العشر( للألواح نقطة في اليهودية هي اللحظة التي تقع بين تحطيم موسى 

ويرى . بسبب غضبه من عبادة الشعب للعجل الذهبي وتلقيه الوصايا العشر الجديدة
جابيس أن الشريعة الشفوية، أي التفسيرات الحاخامية، نشأت في الشقوق التي نجمت 

اب والطحالب التي تقتل النباتات المزروعة التي تأتي  تحطيم الوصايا العشر كالأعشعن
بأسرها إلى تساؤل مستمر بلا اية، وأصبح " سرائيلإ"وبذلك فقد تحولت . بالثمر

المتجول المنبوذ -واجبها هو التفكيك، أي الهرمنيوطيقا المهرطقة؛ وأصبح اليهودي 
. ق التحتية المظلمة هو عنصر الظلام والشقو-وممثل الأعشاب التي ظهرت في الشقوق

وهل يختلف هذا الوصف كثيراً عن وصف أعداء اليهود لأثر اليهودي في اتمعات (
 ).المختلفة؟

حسب تصور دعاة ما بعد الحداثة من أعضاء الجماعات " (يوطيقا المهرطقةنالهرم"و
تعبير عن رغبة اليهود في الانتقام لأنفسهم بسبب ما حاق م من ) اليهودية وغيرهم

وارث تاريخية وبسبب حالة النفي والتبعثر التي يعيشوا، وعملية الإحلال التي ك
إا محاولة اليهودي الانتقام من العالم اليوناني المسيحي الذي يزعم أن . فرضت عليهم

العالم يدور حول اللوجوس وحول نقطة ثبات ائية، ذلك العالم الذي قام باقتلاع 
ولذا فهو، رداً على ذلك، يفرض . لتحول والصيرورةاليهود وفرض عليهم النفي وا

المتعمد، وهذا في " سوء القراءة"اليهود على النص المقدس الذي يفرض فيه الثبات و
ولكن التفسير المهرطق، على . واقع الأمر تفكيك وتقويض له وفرض للصيرورة عليه

 أني يحل محله، أي الرغم من هرطقته، يدعي أنه هو نفسه النص المقدس حتى يتسنى له
إا فرض : أا مؤامرة تتم من الداخل باسم التفسير، وهي في واقع الأمر تقويض

اللامعنى بوصفه هو المعنى، وفرض الظلام بوصفه هو النور، وفرض الهرطقة بوصفها 
 .هي الشريعة؛ إا عملية قلب كامل للمعنى تتم دوء ومن خلال الخديعة

لم تكن مقصورة على الكتاب المقدس اليهودي " رطقةالهرمنيوطيقا المه"ولكن 
إلى عالم غير دنيوي، " الهرمنيوطيقا المهرطقة"المسيحي، إذ قام اليهود بتوجيه 



 دراسات/ بحوث                                                                       معرفية  رؤية: اليهودية وما بعد الحداثة
 

105

. واستخدموا الخديعة نفسها على الطريقة المارانية التي تجعل اليهودي يظهر غير ما يبطن
 أم يقومون بعملية تفسير وهذا ما يفعله اليهود، فهم في محاولة ضرب أعدائهم ادعوا

ولكنهم في واقع الأمر يقومون بعملية تقويض . للتراث الإنساني، لا أكثر ولا أقل
 .جذرية، الهدف منها البقاء الفكري لليهود وتحقيق شيء من الهيمنة

الهرمنيوطيقا " ينتمون إلى تقاليد -وفقاً لهذه الرؤية-والمثقفون اليهود المحدثون 
) المتمركز حول اللوجوس(يتخذون مواقعهم خارج التراث الغربي ، فهم "المهرطقة

ماركس واتمع، وفرويد والذات البشرية، دريدا والفلسفة، وبلوم (ويحاولون تحطيمه 
، وهم أيضاً يغوصون في ظلمات النفس البشرية ويصلون إلى عناصر الهرطقة )والأدب

. باكتشافها وبلورا ودفعها نحو المركزالمكبوتة التي تتحدى المعيارية القائمة، فيقومون 
وكما أن العالم قام بنفي اليهود وإحلال شعب آخر محلهم، فإم يقومون بإحلال 
النص المهرطق مكان النص المقدس، وهم بذلك يحولون الخارجي إلى داخلي والعكس 

يد ريدا، سدففرويد يتولى تعرية الرغبات المهرطقة في الذات الإنسانية، و. بالعكس
التقويضيين، يقوم بتحطيم ركائز الفلسفة الغربية، أما بلوم فيعمل على تحطيم تقاليد 

وما . الأدب الغربي الذي يرتكز على المسيحية ويبين الحرب الأزلية الدائرة بين الشعراء
المقدسة والأبوية (يفعله هؤلاء المهرطقون هو أم يقضون على النصوص الأصلية 

؛ ومن خلال تفسيرها، يقومون بتفكيكها وتوضح الظلمات )والسلطوية والثابتة
وهم يدينون بالولاء للتقاليد الخفية التي يجعلوا هي . داخلها وإطلاقها من إسارها

التقاليد الحقيقية، ويصبح التفسير المظلم هو الوحي، ويصبح اللاوعي هو الوعي 
 .الحقيقي

لم تعد مقصورة على " المهرطقةالهرمنيوطيقا "وترى سوزان هاندلمان أن تقاليد 
 جعلوا -بالمعنى اازي-" مثقفون يهود"لم االمثقفين اليهود، فهناك في كل أنحاء الع

همهم فتح النصوص المقدسة عن طريق إعلان أن النص المقدس صامت يمكن أي يحمل 
ود أي معنى يريده المفسر، ثمَّ قاموا بإعادة تفسيرها وتحميلها معنى مهرطقاً حتى يس

" ظلام"و" فوضى"ومما يجدر التنبيه إليه هنا أن كلمات مثل (الظلام ويمين العدمية 
 ).لا تحمل أي معنى سلبي أو قدحي في معجم سوزان هاندلمان" عدمية"و" انقطاع"و

تماماً، وتجعل منهم قوة فريدة من قوى " تشيئهم"وهذه الرؤية للمثقفين اليهود 
دوا أن هؤلاء المثقفين ج مثل هذه الرؤية، لو دققوا قليلاً لوولعل المدافعين عن. الظلام

نحن نذهب إلى أن . لا ينتمون إلى تقاليد يهودية، وإنما إلى تقاليد غربية علمانية



               عبد الوهاب المسيري                                العدد العاشر           : إسلامية المعرفة، السنة الثالثة        
 

106

الحضارة الغربية الحديثة هي في جوهرها حضارة تفكيكية، فحين أعلنت هذه الحضارة 
 تفسير الإنسان في إطار طبيعي إلغاء فكرة الإله أو ميشها، لم يكن هناك بد من

المادة يرد في كليته إليها، فيتحول ن كائن /مادي، فأصبح جزءاً لا يتجزأ من الطبيعة 
المادة إلى كائن مادي يمكن تفكيكه على عناصره المادية /إنساني متجاوز للطبيعة

  الذي-غير اليهودي- (Thomas Hobbes)هذا هو ما فعله توماس هوبز . الأولية
ذئب لأخيه "إن هو إلا ) المادة وحسب/الذي يعيش في عالم الطبيعة(نسان أعلن أن الإ

، وأنكرا على الإنسان أية "مسيحيين"وجاليليو، ومن بعده نيوتن، كانا ". الإنسان
 قبل فرويد اليهودي، وأعلن اكتشاف -غير اليهودي-وجاء داروين . مركزية

الرؤية الفرويدية بحماس بالغ، وقاموا لا بتطبيقها الظلمات المستقرة في اليهود ممن تبنوا 
 من أعضاء المثقفينوهذا في مقابل العشرات من (فحسب، وإنما بتعميقها كذلك 

 ).الجماعات اليهودية ممن رفضوا هذه الرؤية التفكيكية العدمية مثل إريك فروم
ة وهكذا فإن تقاليد التفكيك التقويضي المهرطق، تقاليد راسخة في الحضار

إلا أن دعاة ما بعد الحداثة من أعضاء الجماعات اليهودية يسقطون . العلمانية الغربية
كل هذه الاعتبارات ويجعلون الهرمنيوطيقا المهرطقة ظاهرة يهودية، وهم في هذا لا 
يختلفون كثيراً عن رؤية بروتوكولات حكماء صهيون التي تجعل من اليهود قوة من 

يجدر ذكره أن مسألة الاختلاف الجذري بين العقل الهيليني ومما . قوى الظلام والدمار
 .والعقل العبراني تمثل أحد أسس التفكير العنصري الغربي

 بعض مصطلحات ما بعد الحداثة وعلاقتها باليهود واليهودية
تتسم المصطلحات التي يستخدمها دعاة ما بعد الحداثة بصعوبة بالغة، وهي 

ضخيم لا مسوغ لها، أي أن الأمر في حقيقته يعبر عن صعوبة ناجمة عن نـزعة إلى الت
ويتضح مدى بساطة هذه المصطلحات حينما يدرك المرء . حالة تورم لا تركيب

ومعرفة أصولها في العقيدة اليهودية تسهم في عملية التسهيل . أساسها الفلسفي
 وسنتناول في بقية هذه الدراسة بعض المصطلحات الأساسية التي. والتوضيح هذه

ومعظم هذه المصطلحات تدور حول فكرة النص . يستخدمها دعاة ما بعد الحداثة
 .والقراءة
 Transcendental Signifiier and): الدال والمدلول المتجاوزان - أ

Signidied). 



 دراسات/ بحوث                                                                       معرفية  رؤية: اليهودية وما بعد الحداثة
 

107

هو الركيزة الأساسية لكل الدوال، ويقف خارج حلبة الدوال، " المدلول المتجاوز"
وهو ليس جزءاً من اللغة التي تحاول أن توقف لعب ذه اللعبة، " غير ملوث"فهو 

 .الدوال وانـزلاقيتها وانفصالها عن المدلولات
أو " المادة"أو " روح العالم"أو " الإله"أحياناً بأنه " المدلول المتجاوز"ويشار إلى 

هو الطريقة ) مفارق(ووجود مدلول متجاوز ". اللوجوس"أو " الحضور المطلق"
 من عالم الحس والكمون والصيرورة ونضع حداً للعب الدوال إلى الوحيدة لكي نخرج

. ما لا اية، ونحقق التجاوز والثبات ونؤسس منظومات فلسفية ومعرفية وأخلاقية
لا بد أن تتضمن مدلولاً متجاوزاُ لعالم " اللوجوس"وكل النظم المتمركزة حول 

لمادي الثابت المتجاوز في هو الإله في المنظومات الدينية، وهو الكل ا: الدلالات
أو " الكلي"وهذا ". المطلق العلماني"المنظومات المادية، ونحن نشير إليه أيضاً بأنه 

وتتسم العقلانية المادية . هو الذي يضمن في الحقيقة علاقة الدال بالمدلول" المطلق"
مبدأ (ز ، ولكنه مرك)المادة/الطبيعة-الإنسان الطبيعي (بوجود مركز فيها، مركز مادي 

 .يعطي النسق صلابة) واحد
وقد بين نيتشه الميتافيزيقا الكامنة في فكرة المركز والكل والمعنى المتجاوز 
للصيرورة، وبين أنه على الرغم من إعلان موت الإله فإن ظلاله لا تزال جاثمة، تتبدى 

 .في مثل هذه الأفكار
 هذه الأفكار وتقويضها ولذا فقد نادى هذا الفيلسوف بمحو ظلال الإله من خلال

بحيث لا يبقى سوى لعب الدال بلا ) المركز أو الكل(عن طريق ضرب الدال المتجاوز 
مركز ولا كليات ولا معنى، وهذا ما تسعى تيارات ما بعد الحداثة إلى إنجازه، فهي 

ا وكم. تحاول أن تضرب العلاقة بين الدال والمدلول حتى يتحرر الدال تماماً من المدلول
فإن الدال هو المحسوس الغائص في علام الصيرورة، ولكن يقف إلى : يقول دريدا

جواره عالم آخر، معقول وغير محسوس، هو عالم المدلول الذي سيفلت بذلك من 
إن المدلول المعقول يتجه بوجهه : وقد عبر دريدا عن هذه الثنائية بقوله. قبضة الصيرورة

وفلسفة ما بعد الحداثة تحاول أن توقف هذه . لميتافيزيقانحو االله، أي إلى عالم الثبات وا
 .السلسلة التي تبدأ بالثنائية وتنتهي عند االله

وقد حاول الحاخامات إنجاز شيء من هذا القبيل في اليهودية، فالحاخام المفسر هو 
جزء من صيرورة التاريخ والزمان، ولكن تفسيراته التي لم تفلت من قبضة الصيرورة 

ثمَّ تتجاوز كلمات الحاخامات النسبية ). المدلول المتجاوز(كلمات الإله مساوية ل



               عبد الوهاب المسيري                                العدد العاشر           : إسلامية المعرفة، السنة الثالثة        
 

108

المبعثرة كلمة الإله الثابتة وتصبح بديلاً لها، وبذلك يسقط كل شيء في قبضة الصيرورة 
ويصبح العالم بلا مدلول متجاوز، وتتساوى كل الأمور وتصبح نسبية لا قرار لها ولا 

 .معنى
 Presenceالحضور   - ب

، مصطلح استخدمه هايدجر  ”Presence“، من الكلمة الفرنسية "الحضور"
(Heidgger)إلى شيء ) حضوره(هو ما لا يستند وجوده " الحضور"و.  وأشاعه دريدا

وعلى الرغم من جدة المصطلح، . والحقيقة هي التمييز بين الحضور والغياب. إلا نفسه
اللوجوس في القبالة " (وساللوج"فهو مرادف لكلمات أخرى في الفلسفة الغربية مثل 
" الأساس النهائي"و" لأصلا"، و)هو اسم الإله الأعظم، أكبر تركيز للحضور الإلهي

" المركز"و" المبدأ الواحد، الكلي والنهائي، الروحي أو المادي"و" الركيزة النهائية"و
الكليات الثابتة "و" عالم المثل"و" المطلق"و" الميتافيزيقا"و" الأولي"و" الأساس القبلي"و

 الأخرى لهذا وقد ذكر دريدا نفسه بعض المرادفات". المدلول المتجاوز"و" المتجاوزة
، وعرفه بأنه الأساس "الغرض"و" الوجود"و" الحقيقة"و" الجوهر: "المصطلح، مصل

 .الصلب الثابت لأي نسق فلسفي
مقولة أولية قبلية توجد في البدء قبل تفاعل الذات مع الموضوع، وهو " الحضور"و

نسان مكتفٍ بذاته ومصدر للوحدة والتناسق والمعنى في الظواهر، وهو يتجاوز الإ
وهذا . وواقعه المحسوس، ويتجاوز التفاصيل الحسية، وهو متحرر من قبضة الصيرورة

يعني أن الحضور يؤدي إلى ظهور ثنائية الحاضر والغائب، أو ثنائية المتجاوز والكامن، 
وينتج عن هذه الثنائية ثنائيات ). المخلوق/ثنائية الخالق(التي هي تعبير عن ثنائية أولية 

الذكر والأنثى، والإنسان والطبيعة، والمقدس والمدنس، والثابت : أخرى، مثل
، يمكن تنظيم أجزاء الواقع بشكلٍ هرمي والحكم "الحضور"ومن خلال . والمتحول

 .عليها وتقرير ما هو كلي وجزئي، وما هو مركزي وهامشي
لاف رجالاخت(ني على الاختلاف والإرجاء ام الدلالي مبتويرى دريدا أن ال

difference( ال؛ وذلك يؤدي إلى عدم تحدد أي معنى، وإلى لعب لا متناهٍ للدو
، وهو ما ينجم عنه انفصال )ةتحت الممحا(غائب /فالمعنى دائماً حاضر. والنصوص

ولا يمكن أن يتوقف لعب الدوال ويتم التواصل بين البشر إلا من . ل عن المدلولالدا
هو النقطة المرجعية النهائية التي توجد ، و)الحضور(خلال وجود المدلول المتجاوز 

وهي نقطة يدركها الوعي مباشرة، ذلك لأنه . خارج الأنساق الدلالية وعالم الصيرورة



 دراسات/ بحوث                                                                       معرفية  رؤية: اليهودية وما بعد الحداثة
 

109

ل، بل إن النسق اللغوي هو ولأنه أساس الدوا. لا وسيط دلاليمعطى مباشر للذات ب
-ية لغة إنسانية وذا المعنى، فإن أ. الذي يستند إليه، أي أن وجوده يسبق وجود اللغة

 هي لغة أفلاطوينة تفترض وجود عالم ثابت يسق عالم الصيرورة -في رأي دريدا
وهذا يعني أن النظام . هو الذي يضمن الثبات والمعنى) المدلول المتجاوز أو هو الإله(

) بسبب أسبقية المدلول المتجاوز على كل الظواهر(الدلالي ثانوي بالنسبة للمدلول 
ء عنه، فهو يساعد على التذكر أو على التعبير الموجز عن الأفكار، ويمكن الاستغنا

 .ولكنه في واقع الأمر يقف عائقاً بين الذات والموضوع
ومشروع ما بعد الحداثة مشروع للحلولية والكمونية الكاملة، ومحاولة لتأسيس 
وعي إنساني كامل دون أساس إلهي أو حتى إنساني غير مادي، عالم من الصيرورة 

وهذا يعني . لكاملة لا حضور فيه ولا مطلقات ولا مكان فيه لأي مدلول متجاوزا
ضرورة موت الإله وكل المطلقات حتى يصبح اللعب الحر للدوال ممكناً وحتى تنتهي 

وبذا، نصل إلى النهاية ). مركزية الإنسان التي تستند على الطبيعة(النـزعة الدينية 
 سواء كانت ميتافيزيقا دينية أم ميتافيزيقا مادية، ولكل الحقيقية لكل أنواع الميتافيزيقا

. نظام فلسفي يعتمد على أساس أو مبدأ أول أو قاعدة يؤسس عليها التراتب الهرمي
ومن ثم، لا بد من فك المبدأ الأول والأساس الثابت للوجود الإنساني، ولا بد من محو 

لولية أصولها كامنة فيها تماماً، الأصول تماماً للوصول إلى نقطة بلا أصل، إلى نقطة ح
بحيث لا يفلت أي شيء من قبضة الصيرورة، وهي اية يرى دريدا أا لن توصل إلى 

، فوجود الغياب هو شكل من أشكال الوجود )عكس الحضور(العدم ولا إلى الغياب 
يستدعي الحضور، ولذا لا بد من الوصول إلى نقطة ليس فيها حضور أو غياب، نقطة 

الذي ليس بحضور أو غياب" الاخترجلاف"ة مثل بيني. 
مفهوم أساسي في ) أو نقطة الصيرورة الكاملة(ونقطة اللاحضور واللاغياب 

فالإله في اليهودية ليس بشراً، ولكنه ذو سمات بشرية، وهو مطلق يتجاوز : اليهودية
 الطبيعة الطبيعة والتاريخ، ولكنه نسبي لأنه مقصور على اليهود، وهو دائم التدخل في

التراث (لة اوفي القب. والتاريخ، بل إنه يحل في الشعب اليهودي والتاريخ اليهودي
ولكنه هو أيضاً ) الذي لا مثيل له" (فالأين سو"، هو )الصوفي الحلولي اليهودي

 مكونتان من الحروف -كما يشير القباليون-والكلمتان ). اللاشيء(اللاأين 
كأن الإله لا هو هذا ولا ذاك، ولا هو بالغياب ولا هو والأصوات نفسها تقريباً، ف

 .بالحضور



               عبد الوهاب المسيري                                العدد العاشر           : إسلامية المعرفة، السنة الثالثة        
 

110

 ما بعد الحداثة خاصة مالمفاهيوقصة الخلق في القبالة قد استخلص منها كثير من 
، أي الانكماش، "التسيم توم"ذ يبدأ خلق العالم في القبالة بـمفهوما الحضور والغياب إ

. ش في ذاته وانسحب من المادة الأصليةوهذا يعني أن الإله قد خلق العالم بأن انكم
وبعد ذلك بدأ الإله يوزع النورانية في أوعية، لكن هذه الأوعية ناءَت بحملها فتهشمت 

وقد نتج عن هذا أن تبعثرت ). شيفرات هكليم(في حادثة يطلق عليها شم الأوعية 
ادثة دم هيكل وقد شبهت هذه الح. الشرارات الإلهية واختلطت بالمادة الكونية الرديئة

وبعد شم . القدس ونفي اليهود وتبعثرهم في بقاع الأرض وإحلال شعب آخر محلهم
، أي الإصلاح الكوني، حيث يبدأ الإله في جمع شتات "التيقون"الأوعية تأتي عملية 
لكن لن يصل الإله إلى مرحلة الوحدة والتكامل هذه إلا بمساعدة . ذاته إلى أن تكتمل

فالإله هنا حاضر وغائب، .  وحدة الإله لا تكتمل إلا بمساعدة اليهوداليهود، أي أن
 .ومطلق ونسبي، وثابت ومتغير، ومتجاوز وحال، وكل وبعض متكامل

ذلك أن . والنمط نفسه يوجد في مفهوم الشريعة الشفوية، أي التفسير الحاخامي
الشريعة  على جبل سيناء مع  قواعد التفسير يفترض فيها أا أعطيت لموسى 

فالثابت، أي الشريعة المكتوبة، لا يمكن أن يكتمل وجوده دون المتغير، أي . المكتوبة
ويشير . ولذا، فهي أيضاً حالة حضور وغياب. التفسير الحاخامي المستمر عبر التاريخ

 نتيجة غضبه من جابيس إلى حادثة تحطيم ألواح الوصايا العشر على يد موسى 
وما بين لحظة تحطيم الوصايا العشر وإعطاء موسى . لعجل الذهبيبني إسرائيل لعبادم ا

 النسخة الثانية، ثمة حالة من الحضور والغياب، فالشريعة غائبة حاضرة وحاضرة 
 .والوصايا العشر عدة نسخ كلها مختلفة، فهي من ثمَّ حاضرة وغائبة أيضاً. غائبة

هو منفي أزلي، ولكنه الغياب، ف/بل إن اليهودي نفسه هو تجسيد لهذا الحضور
منفي أزلي يرفض العودة إلى الدولة اليهودية، وهو صاحب أصول راسخة ولكنه 

ويقال . متجول لا حدود له، وهو يبحث دائماً عن جذوره ويعلم مسبقاً أنه لن يجدها
إنه صاحب هوية، ولكنه في واقع الأمر صاحب هويات لا هوية واحدة، فهو أيضاً 

 .ر الغائبالمطلق النسبي، الحاض
 (Logocentrism) التمركز حول اللوجوس -ج

 المكونة من كلمتي (Logocentric)ترجمة لكلمة " التمركز حول اللوجوس"
المبدأ "أو " تجلي الإله"أو " عقل"أو " حضور"، أو "كلمة: "بمعنى" Logosلوجوس "

 ".مركز" بمعنى (center)، وكلمة "الثابت الواحد



 دراسات/ بحوث                                                                       معرفية  رؤية: اليهودية وما بعد الحداثة
 

111

ففي البدء كان (ربي فكر متمركز حول اللوجوس ويرى دريدا أن الفكر الغ
، فاللوجوس هو الأصل وكل شيء يستند إليه، ولا يمكن لأحد أن يخرج من ")الكلمة"

واللغات الأوربية ذاا متمركزة حول اللوجوس، وبداية الإنسان . نطاق اللوجوس
سها والأنساق المتمركزة حول اللوجوس تدعي لنف. الغربي متمركزة حول اللوجوس

العالمية والشمول، وتدعي أن مرجعيتها موجودة خارجها، وأا تستمد معقوليتها 
كما أن مفهوم الغائية والعلية يستند إلى هذا الأصل . ومعياريتها من تلك المرجعية

معقول في مقابل غير معقول، وخير (الثابت، والتراتب الهرمي والمنظومات الأخلاقية 
ولكن أنصار ما بعد الحداثة يرون أن الفكر الإنساني . ند إليهكلها تست) في مقابل شرير
بمعنى العقل والمركز والمبدأ (ما " لوجوس" حول -بمعنى من المعاني-كله متمركز 

، فلا يوجد فكر إنساني بدون أساس ثابت خارج عنه، ولذلك فإن )الأساسي الثابت
لا يتعامل ) ملوث بالميتافيزيقا(قي ميتافيزي) ربانياً كان أم إلحادياً(كل الفكر الإنساني 

 .مع الصيرورة الحسية المباشرة
ومن ثم يهاجم أنصار ما بعد الحداثة التمركز حول اللوجوس، فيطرح دريدا 

، )Aporiaأبوريا (، والتناص والكتابة الأصلية، والأثر والهوة "الاخترجلاف"مفهوم 
ح، وذلك كله محاولةٌ لمهاجمة ورقص الدوال، والمتمركز حول المنطوق، والنص المفتو

رة الأصل الثابت من خلال محو الثنائيات والحدود ليسقط كل شيء في الصيرورة كف
 .وتسود الانزلاقية

، في التراث اليهودي، حالة مستحيلة تغوص في "اللوجوس"والتمركز حول 
 يحل في الشعب ويقوده في البادية Yehwahأعماق الماضي السحيق حينما كان يهوه 

في اية " اللوجوس"كما يوجد التمركز حول . ويدخل معه في علاقة حوارية مباشرة
التاريخ في اللحظة المشيحانية حين يجمع الإله شعبه المبعثر ويحل فيه ويقوده مرة أخرى 

أما فيما بين اللحظتين، وهو التاريخ بأسره، فإن الإله . إلى أرض الميعاد ليسود العالم
على عكس ما يتصوره ( موجود، فلا يمكن التمركز حوله غير" اللوجوس"غائب و

، فهي حالة تبعثر وتشتت وصيرورة عبثية كاملة، وهذا هو اال البحثي )المسيحيون
 .لأنصار ما بعد الحداثة

، "لوجوس"وقد تطور اللاهوت اليهودي تدريجياً ليصيح لاهوتاً بلا مركز ولا 
 ".لاهوت موت الإله"وهو ما يسمى

 Small Naratives and Grand)ص الصغرى والقصة الكبرى  القص-د
Narative) 



               عبد الوهاب المسيري                                العدد العاشر           : إسلامية المعرفة، السنة الثالثة        
 

112

. مصطلحان من فلسفة ما بعد الحداثة" القصة الكبرى"و " القصص الصغرى"
وهما، كالمعتاد، مصطلحان لا يقدمان شيئاً جديداً، وإنما هي القضايا القديمة تقدم 

عد الحداثة ليس معادٍ بطريقة متضخمة متورمة تخبئ أكثر مما تكشف وفكر ما ب
. للمنظومات الدينية فحسب، وإنما هو معادٍ للمنظومات الإنسانية الإلحادية أيضاً

بديل لكلمة " قصة"، فكلمة "قصة"ويتضح هذا في استخدام رواده ورموزه لكلمة 
، وعلاقة القصة الصغرى بالقصة الكبرى هي علاقة "نموذج"أو " نظرية"أو " رؤية"

 .إلخ... الة بالنظرية، والفرد باتمعالخاص بالعام والح
النظريات الكبرى والرؤية الكلية (ودعاة ما بعد الحداثة يعادون القصص الكبرى 

، ويرون أنه، منذ عصر النهضة والتنوير، تحاول المنظومة المعرفية )والنماذج العامة
) القصص(تضم كل النظريات ) قصة عظمى(الغربية الحديثة التوصل إلى نظرية 

ووصفهم هذا وصف للفلسفات المادية التي تطرح رؤية مادية . الصغرى وتتجاوزها
وتفسر ) العقل أو الروح المطلقة أو البروليتاريا(للكون ترتكز إلى مطلق كامن في المادة 

وهو وصف جيد لفلسفة -كل شيء بدون ثغرات وبدون أية مسافة بين الكل والجزء 
 وترد كل الأبنية الفوقية إلى -وادعائها تفسير كل شيءالتاريخ المادية بكل حتمياا 

 .بناء تحتي أساسه في اية التحليل عنصر مادي واحد، مما يسقطها في الواحدية السببية
على أن الأمر لا يتوقف عند هذا، فقد وصفت فلسفة ما بعد الحداثة بأا فلسفة 

 againstول اللوجوس ضد القصص ذات النـزعة الكلية المتجاوزة المتمركزة ح

logocentric totalising transcedental meta-narratives) ا فلسفةأي أ ،
متجاوز للصيرورة المادية، أي ) مركز" (لوجوس"معادية للقصص الكلية التي تستند إلى 

أا ببساطة شديدة ضد أي نظرية كلية تشير إلى عالم متجاوز لعالم الجزئيات المحسوسة 
 .المباشرة

، "نظرية"أو " رؤية"بدلاً من كلمة " قصة"ويستخدم دعاة ما بعد الحداثة كلمة 
لأنه إذا كانت الرؤية والنظرية مجرد قصة، فهي إذن نسبية ولا تشير إلى ما هو خارجها 

على أساس ) عامة(ولا شك في أن محاولة تأسيس نظرية ). تماماً مثل النظام اللغوي(
نية بل والإنسانية غير ممكنة، والمعرفة أمر غير وارد، ولا القصة ومن ثمَّ فالحقيقة الدي

يوجد أساس لكتابة تاريخ عام، ولا توجد نظرية للكون، ولا توجد حدود إنسانية 
شاملة ومشتركة؛ ولكن توجد جزر من الحتمية والحرية، والمعرفة كلها مرتبطة بمواقع 

وى القصص الصغرى التي محلية داخل إطار لغوي وتفسيري خاص، ولا يبقى أمامنا س



 دراسات/ بحوث                                                                       معرفية  رؤية: اليهودية وما بعد الحداثة
 

113

مغلقة على نفسها تماماً، وتمنح ) كالنظام الغوي(فهي . لا تتجاوز شرعيتها ذاا
وهي . صاحبها يقيناً خاصاً عالياً، ولكنها لا تجيب على أية أسئلة كبرى ائية أو كلية

كامن فيها، ومرتبط ) مركزها(قصة لا تتطلب أية شرعية من قصة كبرى، فمطلقها 
لذي لا علاقة له بالتاريخ الأكبر أو المطلقات العالمية أو الإنسانية المشتركة، بالآن ا

وتفترض القصة العظمى وجود الكليات المتجاوزة للسياق الحسي المباشر، مثل 
 .الإنسانية المشتركة ووحدة الحق ووحدة الحقيقة، ولا تتغير بتغير السياق

 بسياقها، فتفترض المطلق الخاص أما القصة الصغرى، فهي مرتبطة ارتباطاً تاماً
الذي يذكرنا بالحلوليات الكمونية الوثنية والوثنيات القديمة، التي لم تكن تؤمن برؤية 
عالمية ولا أخلاق عالمية ولا إنسانية مشتركة، والتي تذكرنا كذلك بالقوميات 

ر العضوية، وبالحركة النازية والصهيونية وجوش إيمونيم؛ فهي كلها تدور في إطا
قصص صغرى يؤمن ا أصحاا ويستمدون قداستهم منها، ويستبعدون الآخر 

ومن . بالضرورة، إذ لا توجد قصة إنسانية عظمى تضم الجميع ويمكن الاتكال إليها
إن القصة الصغرى قصة علمانية تماماً، فهي تنكر أي ثبات، أو أية : ثم، يمكن القول

والقصة الصغرى هي . تقف وراء الصيرورةكليات وراء التجربة الحسية المباشرة أو 
قصة الشعب المختار الذي يؤمن بأن الإله غير مفارق له، يسكن في وسطه ويتحد به، 
وهم يعاملونه معاملة الند لنده، فيدخلون معه في علاقة حوارية، ويعصون أوامره 

ن بقصة ببساطة شديدة، وفي اية الأمر يتحدث الحاخامات بدلاً عنه، ولكنهم لا يأتو
كبرى، وإنما بقصص حاخامية متعددة مختلفة، إلى أن نصل إلى اليهودية المحافظة التي 
تعلي الذات اليهودية وتجعلها في المركز الحقيقي للمنظومة اليهودية، ثمَّ تجعلها مصدر 

وفي اية الأمر تظهر اليهودية الإنسانية، فاليهودية الإلحادية، فلا هوت موت . المعيارية
 .هالإل

 (La Différance) الاخترجلاف -ه

على غرار " إرجاء"و" اختلاف"كلمة قمنا بنحتها من كلمتي " الاخترجلاف"
بمعنى " différer"التي نحتها دريدا من الكلمة الفرنسية " La Différance" كلمة 

  ".اختلاف"بمعنى " Différence"، و"أرجأ"أو " أخر"

) تها دريدانحالكلمة التي " (La Différance" ويلاحظ أن الفرق بين لفظة 
ليس في النطق وإنما في الكتابة، ففارق النطق " الاختلاف"بمعنى " Différence"وكلمة 



               عبد الوهاب المسيري                                العدد العاشر           : إسلامية المعرفة، السنة الثالثة        
 

114

وتحتوي الكلمة على . ضعيف للغاية ويكاد لا يبين للسمع" ance"و " ence"بين 
 ).في الزمان(ومعنى الأرجاء ) في المكان(معنى الاختلاف 

أن المعنى يتولَّد من اختلاف دال عن آخر، فكل دال متميز عن ويرى التفكيكيون 
ومع هذا، فثمة ترابط واتصال بين الدوال، فكل دال يتحدد معناه في . الدوال الأخرى

، إذ إن كل دال مرتبط بمعنى الدال )فهو دائماً غائب على الرغم من حضوره(أية لحظة 
ويضرب دعاة ما بعد . ته يستند إلى اختلافهالذي قبله والدال الذي بعده، ووجوده ذا

فإذا أردت أن تعرف معنى كلمة : الحداثة مثلاً بالبحث عن معنى كلمة في القاموس
وبما أن القاموس ". بطة"و" نطة"، فإن معناها سيتحدد عبر اختلافها مع كلمتي "قطة"

هناك لنعرف معناها، و" حيوان"فسنذهب إلى كلمة " القطة حيوان"سيخبرنا بأن 
، وهكذا "أرجل"و" كائن"، ثم ننظر في معنى كلمتي "لجكائن له أربعة أر"سنعرف أنه 

 يهنا دائرة مفرغة لا تؤدي إلى اية أ" الهرمنيوطيقا"إلى ما لا اية، أي أن دائرة 
وهذا يعني أن مدلول أي دالٍّ معلَّق ومؤجل . معنى، فكل تفسير يؤدي إلى تفسير آخر

ولا يمكن أن يوقف هذه (، وهو ما يؤدي إلى اللعب اللامتناهي للدوال إلى ما لا اية
السيولة والصيرورة اللامتناهية سوى المدلول المتجاوز، أي الإله الذي يقف خارج 

 ).شبكة لعب الدوال
ليس هوية، أو أساساً، أو جوهراً، أو أصلاً، وإنما هو قوة كامنة " الاخترجلاف"و

ركها من داخلها فيفصل الدال عن المدلول، ولذا يصبح عالم وحالة في اللغة ذاا يح
، ومن ثمَّ تصبح اللغة )Aporiaأبوريا (الدوال مستقلاً عن عالم المدلولات ويخلق الهوة 

كامن في اللغة، فلا يمكن لأي شيء " الاخترجلاف"ولأن . قوة لا يمكن التحكم فيها
اللغوي، وسيلة الإنسان الوحيدة أن يهرب منه، فهو ممثل للصيرورة داخل النسق 

 .للتعامل مع الواقع وللتواصل مع بقية البشر
يحل محل مفهوم البنية عند النبيويين، ولكنها البنية بعد أن وقعت " الاخترجلاف"و

لا يعرف الثنائية ولا التجاوز ولا الغائية، فهو " الاخترجلاف"في دوامة الصيرورة، فـ
الوحيد بالنسبة له هو عملية لا متناهية في الزمان والمكان إن الحضور . مجرد منها جميعاً

 يتم على أساس -كما أسلفنا-" الاخترجلاف"ولا يعرف الزمان أو المكان، و
الاختلاف في المكان والأرجاء في الزمان، فهو لا يستقر فيهما أبداً لا يمكن أن يصبح 

 ومن ثمَّ لا يوجد أي والاخترجلاف، على خلاف البنية، لا يعرف أي مركز،. هو هو
 .تراتب هرمي من أي نوع



 دراسات/ بحوث                                                                       معرفية  رؤية: اليهودية وما بعد الحداثة
 

115

. لا يشاكل العقل الإنساني بل يتجاوزه ويستوعبه" الاخترجلاف"و
والاخترجلاف على عكس البينة ليس مفهوماً، فهو شيء لا يفكر فيه المرء وإنما يحدث 

لا اللامعنى التي /ولذا فإن النص يكشف لنا شيئاً عن طبيعة المعنى(له، أو يحدث للنص 
 ).يمكن صياغتها على هيئة أطروحة

ولذا سمي (الاخترجلاف، إذن، هو عكس الحضور والغياب، بل ويسبقهما 
، وهو لا وعي اللغة الأصل الذي لا )أنطولوجيا الحضور والغياب الذي لا يمكن معرفته

يمكن معرفته أو إدراك كنهه، وهو آلية تقويض المعنى والحقيقة والأصل الثابت المتجاوز 
 .لغة والإنسان، وهو تأكيد أولوية اللغة على الإنسانل

وهو . النسبي/الاخترجلاف، إذن، هو استيعاب المطلق في الصيرورة، فهو المطلق
المبدأ المادي الواحد المفرد الذي يسري في الكون، وهو القوة الدافعة له الكامنة فيه التي 

ري والكلي للأشياء، نام ليس تتخلل ثناياه وتضبط وجوده وتوحده، وهو النظام الضرو
فقط فوق الطبيعة ولكنه نظام فوق الإنسان أيضاً، إنه مطلق علماني جديد في عصر 

 .المادية الجديدة أو اللاعقلانية المادية حيث تغوص كل الأشياء في دوامة الصيرورة
، أي "أين سوف"ومفهوم الاخترجلاف فيه آثار كثيرة من المفاهيم القبالية مثل 

، "يقون"، وعملية "شم الأوعية"، أي "شفيرات هكليم"، ومفهوم " لا نظير لهالذي"
، وهي كلها عمليات مستمرة بلا اية في عالمنا هذا ولا تتوقف إلا في "إصلاح"أي 

وثمة صدى من مفهوم الشريعة الشفوية التي تفرض نفسها على الشريعة . اية التاريخ
 .لشريعة الشفوية هي عملية اخترجلافية لا تنتهيالمكتوبة الموحى ا من الإله، وا

 (Aporia) الهوة -و

والهوة هي عكس الحضور ". الهوة التي لا قرار لها"كلمة يونانية تعني " أبوريا"
الكامل أو الأساس الذي نطمئن إليه، أو على وجه الدقة هي ما يتجاوز ثنائية الحضور 

ات والتجاوز والعلاقة بين الدال والمدلول وإذا كان الحضور هو الحقيقة والثب. والغياب
والتحامهما، فالهوة هي الصيرورة الكاملة التي لا يفلت من قبضتها شيء، فهي دليل 

شكله (ولا هرب من التغير، فحتى التغير نفسه . على أن الواقع متغير بشكل دائم
 .فيهاوالهوة دليل على أن اللغة قوة لا يمكن التحكم . متغير) وطريقته ونمطه

وقد وصفها دريدا . النسبي في كتابات ما بعد الحداثة/إن الهوة إحدى أسماء المطلق
وفي لغة أكثر صوفية وإشراقية . الغياب/بأا المحدد، والمتناهي غير المتناهي، والحضور

طريقة التفكير في عالم " بأا Grammatologyوبلاهة، وصفها في كتابه علم الكتابة 



               عبد الوهاب المسيري                                العدد العاشر           : إسلامية المعرفة، السنة الثالثة        
 

116

 لا مفر منه، والذي يعلن عن نفسه في الوقت الحاضر متجاوزاً انغلاق المستقبل الذي
لا يمكن الإعلان ... إا هي التي ستفصم الوعي تماماً عن المعيارية السائدة... المعرفة

الشيء الذي لا يمكن تسميته، والنوع الذي لا نوع له، "عنها وتقديمها إلا بوصفها 
وهذا خليط من أسماء الإله ". الوحشية المخيفةوالشكل الذي لا شكل له، إا رؤية 

 ).الشخيناه السوداء(ومن المفاهيم القبالية )  آيين- أين سوف -شيم هامفوراش (
 مرتبطة ارتباطاً وثيقاً بالنـزعة الرحمية وفقدان الحدود (Aporia)والهوة 

ولن تكون . والمسؤولية والهوية، فهي تشير إلى عالم لا ثبات فيه ولا أي توق للثبات
ولا حتى ما هو وراء الميتافيزيقا " اللوجوس"هناك عودة للميتافيزيقا والتمركز حول 

)meta-Metaphysics .( فهو دائماً بقاء في براءة الصيرورة، في عالم من الإشارة بلا
فالإشارات . خطأ، هذه الإشارة التي لا يمكن لها أن تخطئ لأا لا تشير إلى أية حقيقة

وهذا يعني في خطاب ما بعد الحداثة، أن أصلها مادي في عالم الصيرورة، (بلا أصل 
تأكيد فرح " : رقصة ما"و" تصاحبه ضحكة ما"، فهو عالم )مادي/وأن الإنسان طبيعي

كما ذهب إلى ذلك نيتشه في كتابه أصل (للَعِب العالم ونسيان نشيط للوجود 
ة حيث يستسلم الإنسان إلى ، فهو لعب بلا أمن، لعبة الصدفة المطلق)الأخلاق

 .اللامحدود، فالمستقبل غير مغلق وهو خطر كامل
والهوة هي النقطة التي تنفصل فيها سلسلة الدلالات عن سلسلة المدلولات، ويبدأ 

هو الهوة، فوجودها يمنع أن يتطابق الدال " الاخترجلاف"انـزلاق الدوال وتبدأ عملية 
وكل النصوص تحوي . ائماً وفي حالة إرجاء متواصلوأي مدلول، ويظل المعنى مختلفاً د

داخلها هذه الهوة أو نقطة الفراغ، أو هي عنصر غير منطقي لا يمكن للنص أن 
ومهمة الناقد التفكيكي هي أن . يستوعبه، فهو تناقض داخل النص غير متسق معه

ذي إن يبحث عن هذه الهوة ويمسك ا، وقد شبهها أحد الدارسين بأنه امثل الخيط ال
حجر (أمسك به الناقد وجذبه ادم البناء تماماً، أو هي حجر الأساس داخل جدار ما 

" تفكيك "ويلاحظ هنا أن المسألة ليست . إن جذبه الناقد دم البناء بأسره) مفكك
(deconstruction)  تقويض"كما يدعون وإنما هو "(destruction) . ،ومع هذا

وا البناء، وإنما هم يبينون أنه مفكك وحسب، وأن إم لم يهدم: يقول التفكيكيون
فالتفكيكيون لا . البنية المتماسكة التي تظهر لنا ليست سوى وهم إذا إا لا أساس لها

يفككون لأن كل شيء مفكك متفكك من تلقاء نفسه، أو على الأقل عنده قابلية 
 !كامنة للتفكك



 دراسات/ بحوث                                                                       معرفية  رؤية: اليهودية وما بعد الحداثة
 

117

 (Work and Text) النص والقراءة -ز

ا بعد الحداثة على النص الذي له حدود ومعنى ومركز كلمة يطلق أنصار م
والعمل في تصورهم، . ، في مقابل النص الذي لا حدود له ولا مركز(Work)" عمل"

يتسم بأنه متماسك ويشير إلى صانعه الأول وينطوي على معنى الغائية، وذا فهو قد 
 .اوزاًأفلت من قبضة الصيرورة وحقق ثباتاً وتماسكاً ومن ثمَّ تج

وقد تصاعدت النسبية المعرفية، فازداد إحساس الفنان بتفرده وغربته وبعدم 
اكتراث المتلقين له، وبذل جهوداً غير عادية لكي يخلق مسافة بين العمل الفني والواقع 

.  ولذا يبدأ النص في الاستقلال عن الواقع ويزداد الكاتب إحساساً بذاتيته*،"المتشيئ"
ني النصوص تختلط، بل إن كل نص يحمل أكثر من رسالة، كما أن وهكذا، نجد أن معا

وعلى . كل نص يحاول أن يرسل رسالة فريدة فيتخذ أشكالاً فريدة ويتزايد التجريب
 .الرغم من هذا كله، فإن ثمة محاولة مأساوية ملهاوية عبثية لإرسال رسالة ذات معنى

مباشرة ويعزله عن الواقع وعن والناقد، يزداد انغلاقاً على نفسه فينظر إلى النص 
المؤلف ويلتهمه التهاماً، فهو لا مه الجذور التاريخية أو الحالة النفسية، ولا يهمه قصد 

ومع هذا، تستمر محاولة الناقد في التفسير والاجتهاد . ومع هذا. المؤلف أو وعيه
لتي قد تساعد والوصول إلى الأبعاد الإنسانية الكامنة في العمل الفني، تلك الأبعاد ا

 .الإنسان على تجاوز واقعه رغم استحالة التجاوز
تتغير الصورة تماماً إذ تسقط الكليات ) وما بعد البنيوية(وفي إطار ما بعد الحداثة 
 في عالم الصيرورة الذي لا مركز -بما في ذلك النص-والثوابت، ويسقط كل شيء 

دد المعاني بشكل مطلق لأنه يستحيل فالنص متع. له، والنص ذاته يشبه دوامة الصيرورة
ولذا، فإن هناك معان بعدد القراء، فهي مجرد مجال . الاتفاق على معنى أو معيار متجاوز

عشوائي للعب الدوال ورقصها والشفرات المتداخلة، فهي معانٍ لا يربطها مركز واحد 
ث النقدي وليست مستقرة، إلى أن يتبدد المعنى ويصبح البحث عنه نوعاً من العب

 .ويؤدي هذا إلى حالة من السيولة وإلى اختفاء الحقيقة وتعدد المعاني
وتذهب سوزان هاندلمان إلى أن التعددية عند دريدا محاولة لنقل الشرك إلى عالم 

وتحل تعددية المعنى  محل تعددية الآلهة، وتصبح . الكتابة، وإنكار إمكانية التجاوز

                                                 
، وهو مصطلح صكّة الناقد اري الماركسـي  (Reification)ترجمة للكلمة الإنجليزية " تشيؤ"نحتنا هذه الكلمة من لفظة  *

إلى علاقات آليـة غـير   الذي يعني تحول العلاقات بين البشر " توثن السلع"جورج لوكاتش استناداً إلى مصطلح ماركس عن       
 .شخصية، بحيث يتحول الناس إلى مجرد موضوع للتبادل



               عبد الوهاب المسيري                                العدد العاشر           : إسلامية المعرفة، السنة الثالثة        
 

118

 وإنكاراً للتواصل بين البشر، أي أن تعددية المعنى هي في تعددية المعنى إنكاراً للمعنى
 .واقع الأمر إنكار لمقدرة الإنسان على التجاوز، وإنكار لظاهرة الإنسان ذاا

، سواء أكان "أصل"وكلما ازدادت تعددية النص، تعذر بل استحال الوصول إلى 
 كانت هناك حقيقة وإن. صوت المؤلف، أم مضموناً يحاكي الواقع، أم حقيقة فلسفية

ولكن، إذا . ما، فيه في داخل النص وليست خارجه، ولا يوجد شيء خارج النص
وهذا تعبير عن (كان ليس هناك خارج فلا داخل له أيضاً، فليس هناك مضمون محدد 

والنص، في هذا، ). ثنائية الداخل والخارج: محاولة أنصار ما بعد الحداثة إلغاء الثنائية
ستهلاكي، فنحن ننتج لنستهلك ونستهلك لننتج، وليس هناك شيء مثل اتمع الا

خارج حلقة الإنتاج والاستهلاك ولا داخلها أيضاً، فهي لا تؤدي إلى تحقق إمكانيات 
 .الإنسان، وإنما تؤدي إلى مزيد من الاستهلاك

ليس هناك من شيء أكيد في النص سوى الحيز والفراغات بين الحروف المكتوبة 
؛ شي مجرد؛ حبر على ورق، (black on blank)نص أسود على أبيض بالحبر، فال

شيء محسوس مادي؛ علامات بين إشارات صماء بينها فراغات صماء لا تشير إلى 
فلعب الدلالات لا اية له ولا يتوقف . شيء خارج نفسها ولكنها لا حدود لها أيضاً

 .لاًإلا بشكل عشوائي وعرضي، عند هامش الصفحة وفي ايتها مث
تحمل كل تضمينات السطحية كما هو في العبارة " حبر على ورق"وعبارة 

العربية، مع فارق أن ما بعد الحداثي يقبل هذا بوصفه حقيقة إيجابية إذ يرى فيها حرية، 
 .!!وإيما حرية

-inter)هو العنصر الأساسي داخل النص، أما التناص " الاخترجلاف"و

texuality)  سقط في شبكة . خارجهفهو العنصر الأساسيفالمعنى داخل النص ي
، ويسقط النص كله في الصيرورة من خلال "الاخترجلاف"الصيرورة من خلال 

 فكل نص يقف بين. على مستوى النصوص" الاخترجلاف"فالتناص هو . التناص
 يفقد حدوده فيما قبله وفيما بعده، وفي كل نصين، واحد قبله وواحد بعده، وهو

التي تركت آثارها في النصوص التي تسبقه، وعلى النصوص التي تأتي النصوص الأخرى 
بعده، فكل نص هو أثر أو صدى لكل النصوص الأخرى حتى يفقد النص هويته 

تماماً كما تفيض اللغة (والنص يفيض ويلتحم بالنصوص الأخرى . ويصبح مجرد وقع
 مثل الذات التي داخل النص بفائض في المعنى لا يستوعب داخل حدود النص ذاته،

وكل هذا يعني أن النص يوجد في كل ). تفقد تماسكها فتلتحم بالذوات الأخرى



 دراسات/ بحوث                                                                       معرفية  رؤية: اليهودية وما بعد الحداثة
 

119

النصوص الأخرى من خلال آثاره التي يتركها، ولكنه لا يوجد بشكل كامل في أي 
 .مكان، فهو حاضر غائب دائماً، فحالة التناص هذه حالة سيولة رحمية

وإذا كان ااز لا يشير إلى .  الخلقية للنصوالتناص يعني تضاؤل القيمة المعرفية أو
الحقيقة وإنما يخبئها، وإذا كانت الصورة اازية لا تتسم بالشفافية مثلما أن اللغة ليست 
وسيلة أو شكلاً وإنما هي غاية ومضمون، فهذا يعني أن الصور اازية تصبح مفاهيم 

وبذا . ن الحيل البلاغيةوالمفاهيم تصبح صوراً مجازية، وتصبح النصوص مجموعة م
إلى نصوص أدبية، أي أن التناص لا يؤدي ) فلسفية أو إخبارية(تتحول كل النصوص 

إلى تداخل كل النصوص الأدبية فحسب، وإنما إلى تداخل كل النصوص من كل 
 .الأنواع

. زادت إمكانية التفسيراتتنفتاحه،  حدود النص تعدديته، ومع تزايد اومع اختفاء
" مناسبة"أو " تكئة"، أي "آلة لتوليد التفسيرات"النص ما بعد الحداثي بأنه وقد عرف 

والناقد و القارئ القوي الذي يعيد إنتاج النص . يمارس فيه الناقد إرادته" حيز"أو 
 .ويعمل على تخليقه حسب المواصفات التي يراها

ومن . ية بعدوالقراءة هي إحدى الجيوب الأخيرة التي لم تحتلها الحضارة الاستهلاك
هنا فالإصرار على الحرية الكاملة في القراءة وعلى لذة القراءة بوصفها لذة جنسية؛ 
فهي ممارسة كاملة للصيرورة دون وسائط ودون قيود، وإحساس كامل بالإرادة 

فهو الذي يفرض المعنى، ولذا فهو حر تماماً، حتى في ). نيتشه" سوبرمان"فالناقد هو (
وما يسيطر هنا هو نموذج صراعي، فاللغة تصارع ضد من . بهأن ينحت لغة خاصة 

والناقد يضطر إلى قتل . يستخدمها وزمه، وبدلاً من أن تكون أداة للتعبير تصبح عائقاً
فهو هنا يشبه تماماً الحاخام المفسر في المنظومة القبالية . الأديب والنص ليفرض معناه هو

والأشكال " الجماتريا"، وذلك من خلال الذي يفرض أي معنى يشاء على التوراة
وإرادة الحاخام هي أثر يجري فرضه على التوراة، والتفسير الذي . الأخرى من التفسير

وهو كتاب (يطرحه هو قراءة تجب النص الإلهي وتحل محله، ومن ثمَّ حلّ التلمود 
 .محل التوراة ذاا) تفسير للتوراة

ب داخله الدلالات، ويمكن للناقد أن ينـزلق والنص، كما أسلفنا، مجرد فراغ تلع
فيه كما يشاء، ويمارس أقصى حرية يمكن أن يتمتع ا الإنسان في عصر ما بعد 
الحداثة، وهي لذة التفكيك التي يبين من خلالها أن النص يقول ما لا يعني، ويعني ما لا 

التي لا يمكن أن الطريق المسدود والتناقضات : (Aporia)يقول، حتى نصل إلى الهوة 



               عبد الوهاب المسيري                                العدد العاشر           : إسلامية المعرفة، السنة الثالثة        
 

120

ولكن إذا كانت الحقيقة . والهوة هي الحقيقة الوحيدة التي يمكن الوصول إليها. تحسم
الوحيدة هي الهاوية، فإن مهمة الناقد هي أن يفتح النص المنغلق على الهوة، وهو 
انغلاق وهمي على أية حال، والهوة هي هوة المعاني المختلفة المرجأة التي تقودنا إلى 

ليها تحتوي على معاني أخرى مختلفة مرجأة هي أيضاً، وهكذا نظن أننا سنصل نقطة ت
 .إليها ولكننا لا نصل إليها أبداً

ولكن حتى الناقد نفسه أسير النص وشبكة الدلالات، ومن ثمَّ فهو حينما يتحدث 
فإنه يتحدث لنفسه عن نفسه، ذلك لأن الكلمات لا تقول ما يعنيه هو وإنما ما تعنيه 

كلماته واقعة في شبكة الصيرورة ولعب الدلالات، ولذا فكل قراءة هي إساءة هي، ف
وهذه هي القراءة الوحيدة الممكنة، فاللغة لا توصل، وكلنا . (misreading)قراءة 

واقعون في شبكة الصيرورة، لا نملك التواصل ولا نستطيع إلا اللعب وإساءة القراءة 
 .وسوء التفسير

، فالنص المكتوب ينفصل عن مبدعه ولذا )لا المنطوقة (وأفضل النصوص المكتوبة
لا يمكن إغلاقه، ويمكن للناقد أن يتلقاه ويفرض إرادته عليه ويقوم بربط بعض أجزائه 

وهو يرى ). أي أن القارئ يصبح هو الكاتب(التي لم يقم المؤلف نفسه بالربط بينها 
لقراءة تعكس ذات القارئ فا. علامات غير مقصودة وأصداءَ وآثاراً للنصوص الأخرى

الكاتب /ومرة أخرى، فنحن أمام إشكالية الصراع بين الإله(وتستبعد ذات الكاتب 
ومن هنا يأتي تفضيل كتاب ما بعد الحداثة ومنظريها ). القارئ المفسر/والحاخام

الحركية المنفتحة القرائية (للمكتوب على المنطوق، وللنصوص ذات الخصائص الكتابية 
لجامدة ذات الهيكل الثابت من القسم التي تخطّاها الزمن، أي التي أفلتت من الساكتة ا(

 ).ل بالمدلول الصيرورة والتي يرتبط فيها الداقبضة
كل هذا يعني، في واقع الأمر، موت المؤلف ثمَّ موت القارئ، وأخيراَ موت النص 

وكل هذا يعني أن هذه . ليقع جثة هامدة، أو حيواناً أعجم، أو امرأة لعوباً في يد الناقد
إلى هوة ) آخر ممثل للوعي الإنساني واحتمال التفسير(المرأة اللعوب ستقود الناقد 

 !الصيرورة
ولقد أعطانا دريدا مثلاً للنص ما بعد الحداثي المثالي، وهو عبارة كتبها نيتشه 

 فقد هذا نص منفتح تماماً، فليس له سياق تاريخي،". نسيت مظلتي"مكونة من كلمتين 
فُقد مثل هذا السياق للأبد ولا نعرف قصد المؤلف، ولا يمكن تحديد استجابة القارئ 

ولأن المؤلف نفسه قد مات، فإنه لن يشرح لنا ما المناسبة وما قصده، ولذا فإن . له



 دراسات/ بحوث                                                                       معرفية  رؤية: اليهودية وما بعد الحداثة
 

121

ويرفض التفسير . النص متحرر من القصد ومن الكلام الشفوي، فهو نص مكتوب
مبستر، بل لأن هذا يعني فرض معنى ما على النص؛ الفرويدي لا لأنه تعسف وتأويل 

فهذا النص بالنسبة له نص بريء تماماً لا حدود له؛ فهو إشارة بلا شيء يشار إليه، 
ودال بلا مدلول، وكلمات بلا قصد، وجمل بلا وعي، وظاهر أو باطن بلا أصل 

سير، هذا هو لعب الدلالات الحقيقي، فهي دلالات تستعصي على كل تف). رباني(
 .ولذا ستظل بلا معنى تستفز المفسر وتثير أعصابه

إن العبارة لا يزيد معناها ولا ينقص عن أية جملة أخرى، : وقد يمكن أن نقول
ولكن العبارة لا يمكن أن تتركنا وشأننا، فلعب الدوال سيغوينا لنقوم بعملية التفسير، 

 وهي المنطقة بين الذات ونحن لا نملك أي تفسير، أي أننا نسقط أنفسنا في الهوة،
والموضوع التي لا هي بالذات ولا بالموضوع، ولا هي بالحقيقي ولا بالزائف؛ إنه عالم 
صيرورة حيث لا حدود ولا هوية، وإنما سيولة نصوصية مريحة تشبه الرحم قبل الميلاد، 

 .ا وهو لم يزل طيناً، لم ينفخ االله فيه من روحه ولم يعلمه الأسماء كلهوتشبه آدم 
وثمّة تبادل اختياري بين اليهودية الحاخامية ووضع اليهود من جهة وفكرة النص 

فاليهودية الحاخامية تفرض تفسيراً على النص المقدس . ما بعد الحداثي من جهة أخرى
فيتناص النص المقدس مع النصوص التفسيرية، ثمَّ تتناص التفسيرات ذاا ولا تنتهي هذه 

ي المتجول المغترب ليس له مضمون محدد، فهناك اليهودي  واليهود. العلمية
، "من يراه الآخرون كذلك"وقد عرف اليهودي بأنه . الأرثوذكسي واليهودي الملحد

فتعددية التعريفات تعني أنه لا يوجد ". من يشعر في قرارة نفسه بذلك"كما عرف بأنه 
من هو : سأل في الدولة اليهوديةيهودي، فاليهودي مثل النص ما بعد الحداثي، ولذا ي

 .هو كل شيء ولا شيء، بسبب التعددية المفرطة: اليهودي؟ فيجاب
 ويرى جابيس أن أهم نقطة في اليهودية هي النقطة التي حطم فيها موسى 

هذه اللحظة هي أهم . ولم يكن قد تلقَّى النسخة الجديدة بعد) الألواح(الوصايا العشر 
ويضيف جابيس . موجودة/غياب، ولحظة شريعة غائبة/راللحظات، فهي لحظة حضو

نشأ في الشقوق التي نتجت عن تحطيم ) التفسيرات الحاخامية(أن النص اليهودي 
 .، فهو كالأعشاب والطحالب التي تقتل النباتات)الألواح(الوصايا العشر 

 



               عبد الوهاب المسيري                                العدد العاشر           : إسلامية المعرفة، السنة الثالثة        
 

122

 
 مراجع أساسية في البحث

 
1. Altizer Thomas JJ, (Ceral): Deconstruction and Theology  

(new York: Cross Road,1982). 
2. Callinicos, Alex: Against Oastmoderism (st Martin’s 

Press,1989). 
3. Cannor, Steven: Postmodernist Culture (Oxford: Basil 

Blackwell, 1989). 
4. Eagleton, Terry: The Illusion of Postmodernism (oxford: 

Benjamin, Scholem, and Levinas (Bloomingtion/ Indianapolis: 
Indiana University Press, 1991). 

5. Handelman, Susan A: Fragment of redemtion: Jewish 
Thought in Benjamin, Scholem, and Levinas(Bloomington/ 

Indianapolis: Indiana University Press,1991. 
6. Handdelman, Susan A: the Slayer of Moses: The Emergence 

of Rabbinic Interpretation in Modern Literary Theory.  
(Bloomingtion/ Indianapolis: Indiana University Press, 1991) 

7. Megowan, John: Postmodernism and its Critics (Ithaca: 
Cornell University Press, 1991). 

8. Morris, Christopher: Deconstruction: Theory and Practice 
(London: Routledge,1982). 

9. Rosenau, Pauline Marie: Postmodernism and the Social 
Sciences: Insights, Inroads and Instructions (Princeton: Princeton 

University Press, 1992). 
10. Saup, Madan: Poststructuralism and Postmode 

(Athens: The University of Gorgia Press,1989). 
دار : الدار البيضاء(الكتابة والاختلاف، ترجمة كاظم جهاد :  جاك دريدا-11

 ).1988توبقال للنشر، 
عالم : الكويت(محمد عصفور : البنيوية وما بعدها، ترجمة:  جون ستورك-12
 ).1996المعرفة، 

 

 
 
 



 
 

 
 إشكالية التحيز  :الإسلام والغرب

 في الروايات الشعبية البريطانية والأميركية
1970-1997* 

 
 **أنس الشيخ علي

 
 أغراض الدراسة وإطارها الزمني: تقديم

لقيام بعملية توثيق وتقويم للاتجاه المعادي للإسلام في ايرمي هذا البحث إلى 
عاصرة، وهو اتجاه يتسارع في النمو منذ الروايات البريطانية والأمريكية الشعبية الم

 .بواكير السبعينيات
وفضلاً عن التوثيق والتقويم سيتعرض البحث إلى مسائل نعتقد أن لها علاقة 
وثيقة الصلة بالموضوع العام، وهي مسائل قد يصعب تناولها بشكل شامل أو مرضٍ، 

 كان أم جماعياً، إذ هي معقّدة ومتصلة بالعديد من ميادين السعي البشري فردياً
بين الخيال الجامح والواقع، ) أو كليهما معاً(ولذلك فإن قضايا مثل العلاقة أو التوتر 

والأدب الخلاّق والمؤسسة ) إليوت. س.كما يقول ت(والموروث والموهبة الفردية، 
السياسية، والذات والآخر، وحرية التعبير والخيال من جانب، والاعتبارات الأخلاقية 

ب آخر، إلى غير ذلك من أمور، تستنفذ الكثير من النقاش، كما تثير الكثير من جان
ولِم . من الجدل، دون إعطاء فرصة لجلاء غموضها أو التوصل إلى موقف موحد منها

تسمح بذلك؟ فهي مثل كليوباترة عند شكسبير تستطيع أن تتحدى الزمن وتمتعنا 
                                                 

التي نظمها المعهد العالمي للفكر الإسلامي بمقره : (رؤية معرفية: الإسلام والغرب: "للغة الإنجليزية في ندوة قدم البحث با *
 :بعنوان) بالولايات المتحدة الأمريكية

“Islam in Britsh and American Popular Fiction 1970-1997: Conspiracy or Fashion”, 
 . عبد الواحد لؤلؤة وراجعه المؤلفوقد ترجمه إلى اللغة العربية الدكتور

مستشار أكاديمي للمعهـد العـالمي للفكـر    . 1983 دكتوراه في الدراسات الأمريكية من جامعة مانشستر، بريطانيا  **
 .الإسلامي في أوربا، ونائب رئيس أكاديمية أكسفورد للدراسات العليا



 أنس الشيخ علي                                                          العدد العاشر: إسلامية المعرفة، السنة الثالثة          
 
124

ذلك كله فإن مناقشة هذه القضايا وعلى الرغم من ". بتنويعاا التي لا تنتهي"
والمسائل أمر مفيد بل ضروري لأن مثل هذا النقاش، حتى إن لم يؤد إلى توافق في 

 .الآراء، هو قضية مصيرية ربما ترتبط ا سعادة الإنسانية أو دمارها
وفي هذا السياق أود أني لا أتكلم باسم التراث الإسلامي العربي، أو أدافع عنه 

ة غائبٍ يرغي ويزبد وهو يشن حرباً على عالم مخادع ظالم، أو باللجوء بالوقوف وقف
وقد (بل إني أدعي . إلى الأنين والنحيب محاولةً منه كسب التعاطف مع قضيته

، أنني أتحدث باسم الإنسانية )أكتشف أني قد خدعت النفس أو ضللتها ذا الادعاء
 دون أية مواربة بأنه يحتاج إلى المزيد أما بالنسبة للعالم الإسلامي فإني أشعر. جمعاء

من النقد الذاتي والخارجي، على أن يكون نقداً منصفاً وبناءً، فقد أصبح لزاماً على 
العالم الإسلامي أن يتعلم كيف يتدبر الأمور بصورة أفضل وأكثر مرونة وعقلانية، 

 .وأن لا ينـزلق أكثر فأكثر في مهاوي التصلب وشباكه
 منطلقاً وبداية 1970العنوان، فإن المواد التي جمعت تجعل عام وكما يتضح من 

الإسرائيلية عامي -فالحرب العربية : لهذه الدراسة، ولم يتم اختيار هذا العالم اعتباطاً
، والحظر على النفط، والحرب الأهلية اللبنانية، والثورة الإيرانية، 1973 و 1967

نينيات، وحربا الخليج، وغير ذلك من أمور وأزمة الرهائن، والكساد في بواكير الثما
أخرى عديدة، ركزت الانتباه وسلطت الأضواء على الإسلام والمسلمين بشكل لم 

ولكن الأهم من ذلك أن هذه الأحداث وضعت المصالح الذاتية . يسبق له مثيل
والقومية أمام تحد كبير في مناطق مختلفة من العالم، وكان هذا التصادم حقيقياً، 

ويجب ألاّ ننسى أن المشاعر الدينية في . مكلفاً، وصاخباً، ومفجعاً في بعض الأحيانو
تلك التي كُبِتت مدة طويلة من الزمن تحت تأثير النظريات الفلسفية -العالم أجمع 

 شهدت -والإيديولوجيات اللادينية والألوان البراقة للحضارة المادية الاستهلاكية
تراوح بين اليأس والتطرف المفرط والإغراق المادي فضلاً عن انبعاثاً واسعاً لأسباب ت

 .إخفاق الحلول الوضعية في معالجة مشاكل الإنسانية
 أصنافها ومدى تأثيرها: الرواية الشعبية

عنواناً من ) 350(ومهما يكن من أمر، فإن مادة هذا البحث تضم حوالي 
وبذلك تتجاوز اال ، 1977 و 1970الروايات الشعبية التي نشرت بين عامي 



  دراسات/بحوث                     إشكالية التحيز ضد الإسلام في الروايات الشعبية البريطانية والأمريكية
 

125

الشرق الأوسط في : والحقبة الزمنية للدراسة القيمة التي أعدا ريفا سايمون بعنوان
 وتشتمل اموعة التي اختارا على أنماط وأنواع عديدة من 1.روايات الإجرام

روايات الإثارة، وروايات الإثارة التقنية، وروايات الجاسوسية : الروايات الشعبية مثل
، والروايات الغرامية، وروايات الغرام التاريخية، )تي تنعت أحياناً بالإثارة السياسيةال(

، )أو الكيماوية والبيولوجية(والروايات التاريخية، وروايات الإبادة الجماعية النووية 
والروايات التنصيرية، والروايات الشبابية، وروايات الأطفال، وحتى الروايات 

 .الإباحية
 الأغلفة لغالبية هذه الروايات فهي تستدعي اهتماماً خاصاً، إذ تنجح أما تصاميم

في قولبة الإسلام والمسلمين بصورة مؤثّرة وتبرزهم -حتى قبل أن يفتح القارئ الرواية 
 .بوصفهم إرهابيين ومتوحشين وشهوانيين وفاسدين، إلى غير ذلك من النعوت

 الفائقة وتنوع أنماطها على ويدل مدى انتشار هذه الروايات الشعبية وكثرا
٪ من 80 من الكتابات بين عامة الناس، فهي تطغى على حوالي 2شيوع هذا الجنس

وتفيد الإحصائيات كذلك أن . خيصة والبيع السريعمجموع الكتب ذات الطبعات الر
روايات الجاسوسية تحظى بجمهور ضخم من القراء في العالم، حيث أنه من بين كلِّ 

يات الجديدة التي تصدر في الولايات المتحدة ثمَّة واحدة تقع ضمن هذه أربع من الروا
. ٪ تقريباً مما يطلق عليها الرواية الشعبية90، وهي تشكل بمجموعها حوالي 3الأنماط

من نمط السيف (ونود التنويه هنا إلى أن هذا البحث لا يتناول روايات الخيال الجامح 
 .أو الروايات الأدبية والعلمية) 4ر رياض نورااللهوالسحر، وقد تناولها بالبحث الدكتو

                                                 
 : انظر 1

Reeva S. Simon: The Middle East in Crime Fiction: Myteries, Spy Novels and 
Thrillers 1916 to the 1980’s New York: Lilian Barber Press,1989. 

 : انظر 2
Writers and Atists Yearbook 1995, London: A.and C. Black, p.256. 

 :  انظر 3
Frank N. Magill (ed): Critical Survey of Long Fiction: English Language Services, 
Englewood, NJ: Salem Press,1983. 

 : انظر 4
Riad Nourallah: “ Sorcerers, Straight Swards, and Scimitars: The Arab Islamic East in 
Modern Fantasies of Magic and Conflict,” The International Journal of Islamic and 
Arabic Studies, Indiana University, VII, No.2, 1990,pp.1-40. 



 أنس الشيخ علي                                                          العدد العاشر: إسلامية المعرفة، السنة الثالثة          
 
126

ومع ذلك فإن اال الذي أقدمه هنا، كما نوهت سابقاً، مجال شديد الاتساع 
والرواج بين طبقات اتمع على اختلافها وعند القراء من مختلف الأعمار، ويسهل 

هذه الحصول على تلك الأعمال سهولة الحصول على الصحف، حيث لا يقتصر بي 
وهذا ما تذكره الآنسة ( فقط -مثل متاجر الكتب-الكتب على الأماكن المعتادة 

 بل تباع كذلك في أماكن غير معتادة، مثل المطارات ومحطات 5،)سايمون أيضاً
القطارات والحافلات، وفي الصيدليات والمتاجر العادية، وفي محطات الوقود وعند 

 كبيراً من هذه الكتب يترجم وينشر وعلاوة على ذلك، فإن عدداً. بائعي الصحف
وفي معرض الكتاب الدولي في . بلغات أوربية وغير أوربية حال صدورها

 قد ترجمت إلى ثماني لغات 6، وجدنا أن رواية قبضة االله1994فرانكفورت عام 
أوربية، أربع منها أوربية شرقية، وذلك خلال بضعة شهور فقط من صدور طبعتها 

وهناك أمثلة أخرى سار الاتجاه فيها من لغات أوربية إلى . الأولى بالإنكليزية
 7.الإنكليزية

وقد لا يكون صعباً أن نتعرف على سبب إعجاب الجمهور بالروايات الشعبية، 
سهلة القراءة ) إلخ...الأفلام والأغاني(فهي مثل غيرها من أشكال التسلية الحديثة 

لثرثرة الهامشية، كما تميل إلى والمتابعة، وعنصرية النـزعة ملأى بالأحداث وا
التبسيط أخلاقياً وانفعالياً، وهي لا تضج بالحركة وحسب، بل فيها قدر كبير من 
العنف، والدم، والغرابة، والجنس الذي يتراوح بين التلميح والتصريح، هذا فضلاً عن 

 8.انخفاض أسعارها
                                                 

 .7، المرجع السابق، ص simon:  انظر 5
 :  انظر 6

Fredrick Forsyth: The Fist of god, London: bantam 1994 
 كانت الطبعة الشعبية من هذه الرواية تحتل المرتبة الرابعة في قائمة أفضل المبيعات في المملكة المتحدة،                 1995في بداية أبريل    

 .رتبة الأولى في منتصف الشهر نفسهثم ارتفعت إلى المت
 : انظر مثلا 7

Oriana Fallaci: Inshallah, London: Chatto and Windus,1992.  
 : وكذلك

Aldox Busi: Sodomies in Eleven Points, London: Faber and Faber, 1992. 
 .وكلاهما مترجم عن الإيطالية

فالشعر الراقي لا مكان . لكن الأفضل في الغرب لا يتمتع بالشعبية" في الغربلا تمثل الأفضل " قد يقال إن هذه الكتابات  8
 التي تنشر الفضائح والصور الخليفة تصل The Sunوقد يكون في هذا ما يفسر أن صحيفة لندنية مثل . له في هذا العصر

. The Independent أو The Times: مثل" الصحف الرصينة"مبيعاا في المملكة المتحدة إلى ثماني أضعاف ما تبيعه 



  دراسات/بحوث                     إشكالية التحيز ضد الإسلام في الروايات الشعبية البريطانية والأمريكية
 

127

 صورة الإسلام والمسلمين كما ترسمها الروايات الشعبية
شارة هنا إلى أنه خلافاً لبحث الآنسة سايمون، فإن معظم الروايات التي تجب الإ

جمعناها تركّز على موضوعات الإسلام والشخصيات المسلمة وليس فقط 
الشخصيات العربية أو الشرق أوسطية، وهي بذلك تتجاوز الحدود العرقية، وكذلك 

 .الحرب الباردة التي لم يعد لها وجود
 :من إحدى الرواياتولنقف عند هذا النص 

وبدأ رسول يتابع السير بكل تؤدة، عبر الغرفة، وهو يستعمل الكلاشنكوف "
وفي البداية حاول هؤلاء . بمهارة المتمرس، مطلقاً على كل واحد من المهندسين حوله

الفرار إلى أن أدركون أن رسول كان يسوقهم إلى زاوية وكأنه يسوق قطيعاً، 
وهكذا قُتل خمسة وعشرون من الخنازير الكفرة . ثناء تحركهويستمر في عملية القتل أ

خمسة وعشرون محتلاُ أجنبياً انتهت مهمتهم في الوقوف بين شعبه . على الأقل
ثم أخرج من جيبه أغلى ممتلكاته الشخصية، وهو . لقد نفّذ حقاً إرادة االله. والخالق

كانت آيات من نصف القرآن الذي ورثه عن جده وفتحه على إحدى الصفحات ف
 ...سورة الأنفال

كان جده قد قُتل أثناء الثورات الفاشلة ضد موسكو، وتلطّخ اسم والده 
بالخضوع لدولة الكفّار إذ أن المعلمين الروس كانوا قد حملوا تلكاز على الانضمام 

عندئذٍ فقط أنقذه إله آبائه، كما يقول عم له، وهو إمام يمارس ... إلى النظام الملحد
فته الدينية بشكل سري، وظل مؤمناً باالله، محافظاً على نسخة قديمة من القرآن وظي

 ...الكريم وجدت مع أحد المقاتلين في سبيل االله

                                                                                                                     
 رئـيس  John Byleyقال جون بيلي . ولكن حتى في مجال الرواية الأدبية صرنا نسمع الكثير من التبرم في الآونة الأخيرة

وقد ورد هذا ". الرواية الحديثة قد ضلت طريقها"، أنه يشعر بأن 1994 عام Booker Prizeالمحكمين في جائزة الكتب 
وكان لورد يصف الحضيض الذي انحدرت      " اكتب لي رواية أستطيع قراءا    : "يد نيكلسون لورد بعنوان   في مقالة كتبها ديف   

إن العهر الذي تدنى إليه العالم الأدبي لم يعد يدهشني لأنني توصلت على يقين بأن جميع الروايات                 : إليه الرواية الحديثة، قائلاً   
أحدهم مكتهل داهمه الصلع والنظارة     :  تحت سلسلة من الأسماء المستعارة     المعاصرة، إنما هي من إنتاج ثلاثة أشخاص يعملون       

متزوجة من  " بصارة"لا تفارق عينيه، والآخر بدين من أنصار المرأة، يعيش في برج منارة بحرية تحولت إلى مسكن، والثالث                  
 .أحد تجار الصيرفة، وثلاثتهم يجتمعون مرة كل ستة أشهر ليقرروا محصول العام الروائي

 : انظر
David Nichoson Lord: Write me a Novel I can Read”, The Independent on Sunday, 
April 30, 1994. 



 أنس الشيخ علي                                                          العدد العاشر: إسلامية المعرفة، السنة الثالثة          
 
128

لم يكن ثمَّة من مهرب، أو سبب يدعو المهندسين الروس إلى الهرب، فقد وقف 
بر كل من محمد وإبراهيم بلا حراك في المدخل والقنابل اليدوية تثب وتنـزلق ع

نعم من أجلهم "أرضية الغرفة، وبدا العالم حولهما بأسره وكأنه آخذ في الاشتعال، 
نعم من أجلهم سيحترق "سيحترق العالم حولهما بأسره وكأنه آخذ في الاشتعال، 

 !".العالم بأسره
 9".االله أكبر

من ) 1987(يأتي هذا المشهد المروع من الرواية المثيرة هبوب العاصفة الحمراء 
مسلمون "والقصة ذاا لها أبعاد كابوسية، وتبدأ عندما يفجر . يف توم كلانسيتأل

مجمعاًَ نفطياً سوفيتياً كبيراً، محولين ما كان حينئذٍ أزمة نفطية إلى كارثة ". أصوليون
وتكون نتيجة ذلك أن يقرر السوفييت الاستيلاء على نفط الخليج، فهذا هو . جسيمة

أما رواية كلانسي التي . من الهلاك" ينقذوا أنفسهم"أمامهم كي الخيار الوحيد المتاح 
، فإا تجمع أعضاء )1991 (10صدرت بعد ذلك بعنوان ذروة المخاوف جميعاً

مكتب التحقيقات الفيدرالية الأمريكي كلهم مع بطل الرواية الجريء وهم يحاولون 
غصن : الشريران الكبيران"إيجاد السبيل لإنقاذ العالم من كارثة نووية كان يدبر لها 

  "أصوليان"وقاضي وهما مسلمان 
في الروايات الشعبية التي صدرت في الخمسينيات والستينيات كان مرتكبو 
الإبادة الجماعية النووية، أو من يحتمل أن تصدر عنهم مثل تلك الفظائع، من العلماء 

. لابد للقارئ أن يتذكر د( 11اانين والجنرالات المختلين عقلياً والنازيين المحبطين
، كما كان هؤلاء عموماً من أصل ألماني أو صيني ) وأمثالهم،نو. سنـزينجلوف و د

 .أو روسي، وكان الملوم أحياناً انفلات التقنية نفسها من زمام السيطرة

                                                 
 :  انظر 9

David Nichoson Lord: Write me a Novel I can Read”, The Independent on Sunday, 
April 30, 1994. 

 ,lancy: The Sum of all Fears      : انظر 10
London: BCA,1991. 

 :  انظر 11
Paul Brians: Nuclear Holocaust: Atomic War in Fiction,1895-1984, Kent State: 
University Press.1987. 



  دراسات/بحوث                     إشكالية التحيز ضد الإسلام في الروايات الشعبية البريطانية والأمريكية
 

129

 بقلم كوردن توماس 12 بعنوان العطر القاتل1991ثم في رواية صدرت عام 
د أرباب الإرهاب العالمي واسمه خليل رضا كي يستخدم تستأجر عصبة من الملالي أح

. ضد الغرب ليكون بداية الجهاد) س. أنثراكس ب(سلاح الجمرة الخبيثة الجرثومي 
ولا يستطيع أحد إيقافه سوى عميل من الموساد يتصف بحب الخير والسلام، ولكنه 

ة رابحة جداً عام كانت هذه الوصفة بالتأكيد، وصف!   "النار بالنار"لمحاربة " مضطر"
وإلا لما استخدمها ) حين كانت أصداء حرب الخليج الثانية لم تخفت بعد (1991

 13.جيمس آدمز بكل تلك المتعة واليسر في روايته الرعب الأخير
 14والقائمة تطول وتشمل أعمالاً مثل رواية موريس فرهي بعنوان اليوم الآخر

وة دينية سرية في البادية الأردنية، أنه تلقى وفيها يدعي أبو إسماعيل، رئيس جمعية أخ
كلمة من االله بأنه هو المهدي منقذ الإسلام والبشرية، فيشرع بتقريب اليوم الآخر 
بإشعال فتيل حرب دينية وذلك بتفجير جهاز نووي فوق مكّة، ومثل ذلك رواية 

 . بقلم ريشارد هرمان16 بقلم هارولد كُويل، وشبوب الحريق15رأس السيف
ونشرت كذلك عام ( من تأليف جيرالد سيمور 17أما رواية الوضع قاتم

وهناك سلسلة من الأعمال التي تتناول التهديد . فإا تسلك الطريق ذاته!) 1991
 بقلم ديفيد 18نـزولاً إلى البحر المظلم: النووي الإسلامي ومنها-الإرهابي البيولوجي

 بقلم جون 20وضربة العقرب بقلم دينس جونـز، 19 1كرام، وروبيكون رقم
 بقلم ستيفن 22 بقلم ستيفن كوتس، وحرارة رمضان21نانس، والخيال الأحمر

                                                 
 .Gordon Thomas: deadly Perfume, London Chapmans,1991:                               انظر 12
 .James Adams: The Final Terror, London: Michael Joseph,1991:                        انظر 13
 .Moris Farhi: The Last of Days,London: the Boldley Head, 1983:                        انظر 14
 .Harold Coyle: Sward Point, London: Viking,1988:                                            انظر 15
 .Richard Herman: Firebreak, New York: Avon Books,1991                            :   انظر 16
 .Gerald Seymour: Condition Black, London: Collins Harvell, 1991:                    انظر 17

. لبقاع في لبنان فتقع حوادثها في وادي ا.At Close Quarters, London: Collins Harvell,1987أما روايته 
 . فتدور أحداثها في إيران في أوائل الثمانينيات.Home Run, London: Collins Harvell,1989: وروايته

 .David Graham: Down to a sunless sea, London: Robert Hall,1979:                     انظر 18
 .Dennis Jones: Rubicon One London: Arraw Books,1984:                                   انظر 19
 .Jone Nancee: Scorpion Strike, New Yorw: Fawcett Crest, 1992:                        انظر 20

 .c-141: خللا حرب الخليج الثانية كان مؤلف هذه الرواية طياراً يقود طائرة
 .Stephen Coots: The Red Horsman , London: Arrow Books,1993:                       انظر 21



 أنس الشيخ علي                                                          العدد العاشر: إسلامية المعرفة، السنة الثالثة          
 
130

 بقلم 24 بقلم بانبي وليمز؛ إضافة إلى أكاذيب صادقة23هارتوف، والقاذفة الشبحية
ديوي كرام ودوين دلاميكو، وهي رواية تقوم على سيناريو سينمائي لشركة 

 البطولة فيه آرنولد شفارتزنيقر؛ وفي هذا رم بدويقو" فوكس للقرن العشرين"
رؤوساً نووية وتخطط لتفجيرها في " الجهاد القرمزي"السيناريو تسرق عصابة تدعى 

 بقلم ريتشارد 25الفرقة الخضراء: وفي رواية المحارب الوغد. الولايات المتحدة
 يوصف بأنه مارسينكو وجون وازمن حيث تلوح الحرب في الأفق، نجد قائداً مسلماً

مراوغ لا يضارع تعطشه على السلطة شيء "ويصور على أنه " صلاح الدين الجديد"
حركة دينية تمارس العنف وتطوق العالم "وهو يقود : سوى نـزوعه إلى القسوة

 ".بأسره وتتنامى قوا وهي تسعى إلى تدمير الغرب تدميراً كاملاً
فها نحن ( أماكن وأزمنة تاريخية وتظهر للعيان سيناريوهات كابوسية مرعبة في

: وذلك فيما يدعى بالروايات التاريخية مثل!!) نقترب من اية الألف الثانية للميلاد
بلاد الكفرة : IIو  I والمُسلِم 28 وفارس الهيكل،27 والرحالة،26جيش من الأطفال،

 وأعمال 32، وطلوار31حلبة القَتلَة،:  والحمراء30 واللعب بالنار،29والحرب المقدسة،
وهنا كذلك يلتقي الحب بالعنف والمسيحية بالإسلام، وينشب . عديدة أخرى

الصراع بينهما لينتهي لصالح الأبطال المسيحيين الذي يقع على كواهلهم القوية عبئ 

                                                                                                                     
 .Steven Hartove: The Heat of Ramadan, New York: St:                                      انظر 22

martin’s Paperbacks, 1992. 
 .Barnaby williams: Stealth Bomber, London Sphere Books,1990:                        انظر 23
 .Dewey Gram and Duane dell’Amico: True Lies, London: Signet,1994:              انظر 24
 Richard Marcinko and John Weisman: Rougue warrior: Green Team, New:        انظر 25

York: Pocket Books, 1995. 
 Evan H. Rhodes: AN Armyof Children, London: Har-Davis Mac Gibbon:          انظر 26

1979. 
 .Gary Jennings: The Journeyer, London: Bantam Books,1988               :            ر انظ 27
 .Michhael Bentine: Templar, London: Arrow Books.1984                                 : انظر 28
 Robert Shea: The Saracen I & II: land of the Infidel and the Holy War:               انظر 29

 Glassgow: Fontana/ Collins,1989. 
 .Susan Moody: Playing with Fire, London: Futura, 1990                                   : انظر 30
 .Colin de Silva: Alhambra: Arena of Assassins, London” Grafton,1992:              انظر 31
 .Robert Carter: Talwar, London: Orion,1993                                                    : انظر 32



  دراسات/بحوث                     إشكالية التحيز ضد الإسلام في الروايات الشعبية البريطانية والأمريكية
 

131

تخليص العلم من خطر ديد الإسلام أو على الأقل تقليصه إلى أن يأتي جيل يقضي 
 .ماًعلى الحشرة المؤذية قضاءً مبر

وقبل الانتهاء من هذه النظرة العامة على هذا النوع من الكتابات، من المفيد 
 :التعرض بإيجاز لنوعين يتفرعان عنه

وهدفها التأثير على القارئات من ذوات القلوب ( الرواية الغرامية :الأول
 . )الرقيقة

ثل م) التي تستغل المرأة وتصورها بشكل رخيص( الرواية الإباحية :والثاني
 34. أو ليلة في حريم مغربي33التركي الشبق

ويكفينا القول هنا أيضاً إن الروايات الغرامية والإباحية تستخدم الإسلام 
والمسلمين موضوعاً له وتسيء لهما، وبذلك تحيي ما كان دارجاً في القرون السابقة 

امح في من استخدام المشرق المسلم مسرحاً للتبذل الجنسي والانطلاق والخيال الج
ونشير في هذا النوع إلى مثال من رواية التركي الشبق حيث يشرح . هذا اال

" إميلي بارلو" لأسيرته الإنكليزية -"مسلم تقي وورع"يوصف بأنه -حاكم جزائري 
الاستمتاع ] نحن المسلمين[محمداً الشريف و الإسلام المقدس قد أجازا لنا "أن 

د من رفاهيتنا، أي أنه يباح لي شرعاً أن أتمتع بزوجاتنا وسرايانا بأية طريقة تزي
 وكلما اغتصب هذا الحاكم المسلم أسيرته 35".بخضوعك لي كلما حلا لي ذلك

هِباته "على " النبي الكريم"الإنكليزية أو استباحها أو أتاها من دبر توجه بالحمد إلى 
 !36"السخية ونعمائه

لمون لا يستثنون من هذا والمس(وليس من المستغرب أنْ يشعر بعض الناس 
بوجود مؤامرة مستمرة تستهدف الإساءة ) الشعور وهم تحت المطرقة منذ مدة طويلة

وهم، إذ يستشعرون الريبة في الجو . إليهم وإبقاء السيطرة الأجنبية على مصيرهم
 غايتها" مؤامرة عالمية"المحيط م، يرون أن ثمة مخططاً أو نمطاً ثابتاً أو حملة راسخة أو 

، وحجتهم أن ذلك ليس بمستبعد على من تنكروا لعهودهم "النقية"تلويث سمعتهم 

                                                 
 .Anonymous: The Lustful Turk, London: W.H. Allen. 1985                 :              انظر 33
 .Anonymous: A Night in a Moorish Harem, London: Star Books, 1982    :         انظر 34
 .The Lustful Turk                                                                                  :           انظر 35
 .80، 78، 42، 39، 17ص :  المرجع نفسه 36



 أنس الشيخ علي                                                          العدد العاشر: إسلامية المعرفة، السنة الثالثة          
 
132

وهذه . ونصبوا أنفسهم أولياءَ على مصائر المسلمين ومصائر غيرهم من الشعوب
إيماناً لا " بالفطرة"ادعاءات كبيرة بطبيعة الحال، ولكن المسلمين عامةً، وهم المؤمنون 

وهناك بالطبع عوامل خارجية أخرى . هم حدسهميتزعزع، يسيرون حسبما يمليه علي
 .تجعلهم يركزون فقط على نظرية المؤامرة) وعيوب داخلية كثيرة(

 نماذج من أغلفة الروايات الشعبية عن الإسلام والمسلمين
يعكس الغلاف مشهد . خان، لكاتبها نيكولاس غرانت: عنوان الرواية -1

، وقد كتب في أسفل الغلاف فارس مسلم ممتطياً صهوة جواده وممتشقاً سلاحه
 ".هدفه التخريب، ومسرحه العالم: "العبارة الآتية

يجمع الغلاف . حريق الصحراء، لكاتبها دايفيد ماغبيرغ: عنوان الرواية -2
. صورة لصدام حسني وامرأة مسلمة محجبة مع خلفية واحة نخيل وقباب ومساجد

للنازية، إيحاء بأن العنصر وقد رسم في مقدمة اللوحة شعار الصليب المعقوف الرامز 
 .الجامع في عالم الإسلام والمسلمين هو الإرهاب والعنف

ترمز الصورة إلى . رهينة الصحراء، لكاتبتها سارة وود: عنوان الرواية -3
التصور الغربي للفتح الإسلامي على أنه مجرد نـزعة شهوانية جنسية غايتها سبي 

 .النساء لا غير
ترمز الصورة .  الحسين، لكاتبها كولون ماكنونالعثور على: عنوان الرواية -4

وهو ما يعبر عنه شكل (إلى أن الإسلام في حقيقته وجوهره عنف وإرهاب 
، ويجري إخفاء هذه الحقيقة أو التخفيف من حدا بمظاهر التدين التي رمز )المسدس

، "يهحقيقة مخدر الهرويين بإضافة مسحوق الحليب إل"إليها بالمسجد، كما يتم إخفاء 
 .حسبما جاء في العبارة المكتوبة تحت الصورة

 الرواية الشعبية بين دواعي الفن ودوافع السياسة
 سوابق تاريخية مهمة من -وآخرون غيرهم-ولإثبات هذا الادعاء يورد هؤلاء 

اتفاقات وبيانات استراتيجية عقدت في عواصم غربية نائية من وراء ظهورهم ودون 
لغىمعرفتهم أو موافقتهم ترسم الحدود أو تحجب، وتمنح بموجبها الحقوق أو ت ...

إلخ، وهنا قد يجنحون إلى الاستطراد أو إلى شيء من العاطفيات، كما يمكن أن 
يقتربوا أكثر مما يجري في الواقع فيشيروا إلى العديد من العنوانين الرئيسة في الصحف 



  دراسات/بحوث                     إشكالية التحيز ضد الإسلام في الروايات الشعبية البريطانية والأمريكية
 

133

الإسلام خطر مميت سيفْنِينا إن مسيرة : "اليومية الغربية وإلى برامج تلفزيونية مثل
، "الإسلام لا يمكن تجزئته: درس من الجزائر"و" فجروه إرباً باسم االله"و" تجاهلناه

 .، وغير ذلك كثير"باسم الإسلام"، و"الجهاد في أمريكا"و
 إلى الاعتداء المعنوي الذي شنته -لتأكيد ادعائهم بوجود مؤامرة-كما يشيرون 

ثم يصبحون . ء المسلمين وذلك في أعقاب تفجير أوكلاهوماصحافة متعطشة لدما
أكثر تحديداً عندما يقدمون حقائق مثيرة عن علاقة عمل وصلات موثقة ومعلنة تربط 

ويعرض أنتوني . بين بعض الروائيين ودوائر الاستخبارات في جانبي المحيط الأطلسي
 رؤية مثيرة حول 37ساً،الروائي جاسو: الأدباء العملاء: ماسترز في كتابه بعنوان

الموضوع ويبين أنه قبل الحربين العالميتين الأولى والثانية وأثناءهما وبعدهما، عمل حشد 
وكان من . كبير من الروائيين لصالح الاستخبارات البريطانية أو كانوا مرتبطين ا

في الذي نصب مديراً للاستخبارات (بين هؤلاء إرسكِن حايلدرز، وجون بوكان 
، وسمومرست موم، ومالكم مكَردج، وكَرايم كَرين، وإيان )الحرب العالمية الأولى

 أما مقدمة 38.فلْمنك، وتوم درايبرك، وجون بنكَم، ودينس ويتلي، وجون لوكاريه
 :يقول ديتون. كتاب ماسترز فقد كانت بقلم كاتب روايات الإثارة لن ديتون

ت البريطانية لا يزيد عما يحتويه هذا أقر بأن لدي من معرفةٍ بالاستخبارا"
الكتاب، ومع ذلك فإنه يطلعنا على الكثير، فلو كان الأعضاء السابقون يقولون 

 فإن أنظمة الأمن -ويصعب الاعتقاد بأم جميعاً قد جانبوا الصواب-الحقيقة هنا 
نجد هنا شخصيات لا يمكن لأي كاتب . هل ترتعدون؟ إذن واصلوا القراءة. عديدة

 يبتدعها ومواقف فيها من التطرف ما يعجز عن الإتيان بمثله حتى مخرجو أن
  39".التلفزيون

ويبدو أن العديد من الروائيين المعاصرين ينتمون إلى تقليد يكون فيه كتاب 
الروايات الشعبية هم أصلاً من العاملين في السلك الدبلوماسي، أو العسكري، أو في 

                                                 
 Anthony Masters: Literary Agents: The Movelist as Spy, Oxford: Basil            :انظر  37

Blackwell, 1987. 
 :  هذه أسماء هؤلاء الروائيين باللاتينية 38

Erskine Childers, John Buchan, Somerset Maugham, Malcolm Muggeridge, graham 
greene, Ian Fleeming, Tom Driberg, John Bingham, Dennis Wheatly and John le 
Carre. 

 .7 المرجع نفسه، ص  39



 أنس الشيخ علي                                                          العدد العاشر: إسلامية المعرفة، السنة الثالثة          
 
134

نانس وستيفن كوتس . جون ج:  بعضهم فقط أمثال ونكتفي بذكر40.الاستخبارات
ويستشهد المنادون بنظرية . وستيفن هارتوف وروبرت لورنس هولت وديفيد بوير

المؤامرة كذلك بالروائي الأمريكي هاوارد هْ،ت الذي كتب أكثر من أربعين رواية 
 حسب مقنعة، فقد كانة إذ يجدون في سلوكه وعلاقاته حجبأسماء مستعارة مختلفة، 

عميلاً أمريكياً طوال حياته وجاسوساً وعضواً في منظمة "قول إيرل ديفز 
الاستخبارات، ثم في وكالة الاستخبارات المركزية ووكالة البيت الأبيض للمهام 

 41".السياسية القذرة
ولكن أهم ورقة يلوح ا المنادون بنظرية المؤامرة بحماسة فائقة هي قدرة بعض 

التنبؤ بالأحداث المستقبلية وبطريقة تثير العجب والدهشة؛ هذه الروايات على 
اية بول إردمن التي صدرت في منتصف ووأفضل الأمثلة على ذلك بالطبع ر

 وأحدثت ضجة هائلة، كما حققت مبيعات 79،42ايار عام : السبعينيات بعنوان 
 -الشاهفي ظل نظام -ضخمة؛ والقصة في عمومها هي أن القوات العسكرية لإيران 

وفي الرواية مقاطع تلفت . هاجمت حقول النفط في جنوبي العراق والخليج والسعودية
الحرب العراقية (النظر بما فيها من أصداء وتشابه كبير لما حدث في حربي الخليج 

 ):الإيرانية وحرب غزو العراق للكويت
لاً من وكان المشهد الذي تلا ذلك على شواطئ الخليج الفارسي إلى الشرق قلي"

ففي الساعة الحادية عشر ... هداً فريداً لا يمكن لمن شاهده أن ينساهدان، مشعبا
وخمس دقائق ملأت الجو جلجلة هائجة صادرة عن محركات الحوامات محدثة هديراً 

ثم أخذت هذه الوحوش الآلية بالارتفاع البطيء، بينما كان . من الضوضاء لا يصدق
ثم بدأت تبتعد عن الشواطئ بتشكيلات . اقلاتضغط الهواء يزداد في أسفل الن

... خماسية إلى مياه الخليج الفارسي الضحلة محدثة سحباً متتالية من الضباب والرذاذ
تفتح سلالمها على أرض صلبة وراء ] تلك الحوامات[وبعد ساعتين فقط بدأت 

ات الإيرانية خطوط القوات العراقية، وفي الوقت نفسه بدأت القوة الرئيسة من المدرع
التي كانت قد تجمعت  بين ديزفول والأهواز تشن هجوماً أمامياً من جهة الشرق، 

                                                 
 .على الغلاف الخارجي لمثل هذه الروايات) ربما لأغراض تجارية( يجري الإعلان عن مثل هذه المعلومات أحياناً   40

41                 Eral davis: “ Haward Hunt and the Peter Ward CIA-Spy Novels, “ Kansas    
 Quarterly, X, fall, 1978, 85-95. 

 .Paul erdman: The Crash of 79, London: Secker & Warburg, 1976                    :انظر  42



  دراسات/بحوث                     إشكالية التحيز ضد الإسلام في الروايات الشعبية البريطانية والأمريكية
 

135

وجنحت الغالبية العظمى من القوات العراقية إلى الاستسلام في وقت ! فكانت ازرة
 .مبكر من بعد الظهر

 آذار في مقرهم في خرمشهر 19وقضى الرجال ساعات المساء من يوم 
تجميع قوام ولعمليام في اليوم التالي على الخريطة الكبيرة للمعارك التي يخططون ل

: وتتبعوا أهدافهم لليوم التالي الواحد بعد الآخر. كانت تغطي الحائط الشرقي للمقر
واكتملت خططهم قبيل حلول . الكويت، البحرين، قطر، أبو ظبي، دبي، عمان

 43..."الساعة الثامنة
 :ثم
حدة كان الرئيس الليبي العقيد القذافي قد أرسل مائة وعشرين خلال ساعة وا"

 المقاتلة القاذفة إلى السعودية، وكذلك كانت مصر قد بدأت رحلاا 3طائرة ميراج 
وتعهد ملك الأردن أن يقود بنفسه كتيبته المسلحة ضد ... الجوية الأولى إلى الرياض

الأسطول السابع قد بدأ تحركه وأعلنت الولايات المتحدة أن . العدو عبر الصحراء
نحو الخليج بأقصى سرعة، وأن المباحثات جارية مع الحلفاء في حلف شمال الأطلسي 

 44 ". ...حول إمكانية استخدام الجيش الثالث المرابط في ألمانيا الغربية
 :وتضيف الرواية

وبدأ العسكريون الأمريكيون يصلون إلى عاصمة السعودية بمعدل ثلاثة آلاف "
جل في الساعة، وكان الاعتقاد السائد أن بمقدورهم إعادة التوازن إلى المنطقة ر

 45...".بأسرها في غضون أيام قليلة
، تختلف في 79وعلى الرغم من أن الأيام الأربعة التي تصورها رواية ايار عام 

ينها، إذ نواحٍ كثيرة عن حربي الخليج الاثنتين، إلا أن هناك تشااً ملفتاً للنظر فيما ب
نجد أن الخريطتين اللتين رسمتا على الغلافين الأمامي والخلفي للكتاب تبدوان وكأما 

، وذلك إذا ما غيرنا 1980خريطتان للقوات العراقية في هجومها على إيران عام 
اتجاه الأسهم من الغرب إلى الشرق، وثمة تفاصيل أخرى تذكّرنا بالقتال الذي دار 

 .1990عام 

                                                 
 .319-318 المرجع نفسه، ص  43
 .340 المرجع نفسه، ص  44
 .347 المرجع نفسه، ص  45



 أنس الشيخ علي                                                          العدد العاشر: إسلامية المعرفة، السنة الثالثة          
 
136

 التي نشرت في الولايات 46الجمعة الحزينة،:  روبرت لورنس هولتأما رواية
، فإن الجزء الذي تفتتح به مذهل بشكل خاص إذ لا 1987المتحدة الأمريكية عام 

ليصبح " العراق والعراقيين"بكلمتي " إيران والإيرانيين"يحتاج المرء إلا أن يبدل كلمتي 
 .1990ب الوصف أقرب ما يكون لما حدث في الثاني من آ

وكان خمسهم صِبية دون الأربع (ن ونصف من الجنود وبعد أن قُتل عبثاً ملي"
زاف ـفي حرب استن) عشرة أو الست عشرة من العمر من الحرس الثوري للخميني

دامت اثني عشر عاماً ضد إيران، تتخلى القوات العراقية عن ميناء البصرة 
 .الشمالالاستراتيجي وتنسحب انسحاباً غير منظم نحو 

وبعد أسبوعين يحتل الإيرانيون دولة الكويت الغنية بالنفط، وعند منتصف نيسان 
يحتشد الجيش الإيراني على الحدود الكويتية السعودية، ولكن تقدمه يتعثر بصورة 

ولمواجهة الجيش الإيراني في الكويت . مؤقتة، نتيجة تفشي الإنفلونـزا  بين الجنود
أي ثلاثة أرباع ( رجل 45.000سيرت السعودية  رجل، 300.000المؤلف من 

درع شبه "ويعزز القوات السعودية قوات . نحو حدودها الشمالية) قواا الأرضية
 رجل في هيئة فرق من الوحدات العسكرية غير 9.000التي يبلغ تعدادها " الجزيرة

 47".محكمة التنظيم من دول الخليج الفارسي ااورة
رة المتعلقة بالخليج التي ظهرت قبل حرب الخليج الثانية روايتا ومن روايات الإثا

، بل هي قائمة "قصة لا تمت إلى الخيال" وقدمت الأولى على أا 49. والخليج48خليج
الخليج بتفاصيل تنبض بالحياة "، كما وصِفت بأا تصور "على حدث حقيقي"

وسط أنظمة الحكم بشكل لم يسبق له مثيل، حيث تتواصل الأهواء القديمة 
الإسلامية، ويجري التنافس على السلطة بين القوى العظمى الحاسدة والمتطرفين 

 أما الرواية الثانية فتصف هجوماً أمريكياً مدمراً على جزيرة 50".الدينيين دون انقطاع
. أدى إلى غرق مدمرة تابعة للولايات المتحدة" اعتداء شرس"أبو موسى رداً على 

                                                 
 .Robert Lawrence Holt: Good Friday, London: W.H.Allen, 1988                       :انظر  46
 .11 المرجع نفسه، ص  47
 john Burrowes: Gulf: At last the Real Story of Arabia as It Truly is in the:          انظر 48

Eighties, Edinburgh: Mainstream Publishing, 1988. 
 .David Poyer: The Gulf, New York: Saint Martin’s,1990:                                     انظر 49
 .48 المذكور في الهامش Burrowes انظر صفحات المقدمة لكتاب  50



  دراسات/بحوث                     إشكالية التحيز ضد الإسلام في الروايات الشعبية البريطانية والأمريكية
 

137

تقترب عناوين : " ما يلي"أوكالاستار بانر"لنقّاد في صحيفة وقد كتب أحد ا
  51".الصحف اليوم بصورة تثير الرعب مما جاء في هذه الرواية

وما زالت تتزايد في الصدور أعداد الروايات التي تدور حول حرب الخليج، أو 
 عند الشرف" وفي رواية 52.التي لها علاقة ا، بأقلام كتاب يحققون أكبر المبيعات

 يخسر الرئيس الأمريكي جورج بوش الانتخابات الرئاسية، وتنهزم رئيسة "اللصوص
يطاني، ويخرج الوزراء البريطانية مارجريت تاتشر في انتخابات حزب المحافظين البر

ورباتشيف من السلطة في روسيا، لنجد أن صدام حسين هو الرئيس السوفييتي غ
" لإذلال الشعب الأمريكي"، حيث يخطط الوحيد الذي بقي في السلطة بعد الحرب

بالتواطؤ مع زعيم مافيا أمريكية، ولكن الجهود المشتركة لأحد عملاء الموساد مع 
 تحاول 54"الدريئة" وفي 53.أستاذ مع أستاذ في جامعة ييل الأمريكية تحول دون ذلك

                                                 
 .49 المذكور في الهامش Poyer انظر صفحات المقدمة لكتاب  51

الدفاع "أخرج فيلم بعنوان ) قبل سنوات من حرب الخليج الثانية ودخول الجيش العراقي إلى الكويت (1984 في عام  52
 بطولة إدي مرفي و ددلي مور يصور قوات أمريكية إلى جانب كويتيين يحاربون العـراقيين في  Best Defence" الأمثل

 .Robert Grossbach: Easy and Hard Ways Ways Out : الكويت ويعتمد الفيلم على رواية
 ونجد دلياً .Jeffrey Archer: Honour Among Thieves, London: Harper Collins, 1993 :  انظر53

وهو مؤلف بريطاني تتمتع رواياته بشعبية كـبيرة  ( على انتشار الرواية الشعبية، فيما أعلن مؤخراً من أن جيفري آرجر       آخر
 مليون جنيه استرليني من صـفقة لإعـداد ثـلاث روايـات             32قد حصل على    ) جداً وكان نائباً لحزب المحافظين سابقاً     

وصمة تشين الحيـاة    "ذع الكاتب المشهور برايان أبل فوصفه بأنه        وقد سخر منه ومن مستوى رواياته بشكل لا       . للتلفزيون
ومع ذلك تزداد شعبية آرجر بين جماهير       ". تقلب القيم الحضارية  "وأن رواياته   " يتمتع بجهل شديد  "، وأنه شخص    "المتحضرة

الأعمال الدرامية مـن    ومن أجل تلبية مثل هذا الذوق الشعبي، لم تسلم حتى مسرحيات شكسبير وغيرها من روائع                . القراء
 :انظر. أن تعرضها فرقة شكسبير الملكة في شكل ملاحم للجنس والعنف تشابه ما تخرجه هوليود لاجتذاب جماهير الشباب

 Brayan Apple: “Lord of the Nation’s Bad Taste”, The Independent, September 5, 
1995. 

علانياً عن مسرحية كوريولانس يصور وجهاً غرقاً بالدماء مـع شـعار   وقد أخرجت فرقة شكسبير الملكية مؤخراً ملصقاً إ      
ويستخدم أسلوب الإثارة هذا في     . ، في تورية ساخرة عن فيل عنف من إخراج أوليفر ستون          :قاتل بالفطرة كذلك  : "يقول

تثيرهـا  " غدغـة بد"الإعلان عن روائع أدبية كثيرة أخرى، من ذلك ملصق إعلاني عن رواية فاوست للألماني جوته يوحي                 
 :انظر مقال. مشاهد التعري

  David Lister:“ The Bard: Meets Pulp Fiction”, The Independent,September 9, 1995. 
 وهذا أيضـاً  Terence Strong: Stalking Horse, London: Hodder & Stougton, 1993 :  انظر54

، كما يقـال إن     "من مصادرها الأصلية  "ومات عن الشرق الأوسط     كاتب تحقق رواياته أفضل المبيعات، ويقال إن لديه معل        
وموضوع روايته هـذه يمتـد      . اهتماماته الرئيسة تشمل العلاقات الدولية والسياسية والشؤون العسكرية والقوات الخاصة         

 .شرين أنتجته شركة القرن الواحد والعThe Finest Hour ليشمل رواية أخرى وفيلماً واحداً على الأقل بعنوان 
 تدور المشاهد (The Fifth Hostage, London: Hodder & Stoughton,1983 )وفي روايته الرهينة الخامسة 

ذات " في إيران لإنقاذ رهينة بريطاني ورفيقته        SASوتتحدث هذه الرواية عن مهمة تقوم ا منظمة         . 1980في إيران عام    



 أنس الشيخ علي                                                          العدد العاشر: إسلامية المعرفة، السنة الثالثة          
 
138

، بنجاح باهر، تحييد "قوة دلتا"السرية بالتعاون مع  SASجماعة من منظمة 
أما في رواية قبضة . ، قبل أن يتم استخدامها ضد الحلفاء"الخيارات المفزعة القاتلة"

بالتسلل متنكراً في زي ضابط عراقي إلى ما  SAS فيخاطر رائد في منظمة 55االله،
وراء الخطوط العراقية ليصل إلى المواقع السرية لسلاح العراق النووي كي يدمره قبل 

ويطلق المؤلف على .  الجنود البريطانيين والأمريكيينمن" بمئات الألوف"أن يفتك 
 56".قبضة االله"هذا السلاح اسم 

 فتصف أحداثاً ستقع في المستقبل، 57أما رواية فورسايث الأخرى المفاوض،
وفيها تدرك القوتان العظميان أن احتياطي النفط سوف ينضب فتقرران إخضاع 

 58ة الأكثر تنبؤاً فهي رواية التمثال الملحد،أما الرواي. السعودية لسيطرما المباشرة
، وهي تصف غزواً عراقياً للكويت 1990التي تسلّمها الناشر في الأول من آب عام 

 .وصراعاً دامياً في الخليج
وقد تحدثت الناقدة فرانسس هاردي إلى المؤلف غوردن توماس الذي تصفه بأنه 

روايات هذا الرجل تتحقق : "ثيروتحت العنوان الم". كاتب ذو لمسة روحية خارقة"
ليست " "غزو العراق للكويت"، تؤكد هاردي أن تنبؤات توماس من مثل "فعلاً

". تكهنات غامضة مثيرة، بل هي تكهنات عالمية كبرى ولديها مقدرة على التحقق
وترفض هاردي آراء المتهكّمين الذين ينظرون إلى هذه الظاهرة على أا محض نظرة 

ياسة الشرق الأوسط من كاتب صحفي قضى فيها أربعين عاماً يعمل ثاقبة في س
 59".مراسلاً صحفياً

                                                                                                                     
تلحق الـدمار   " السرية التي يحاول الإيرانيون الحصول عليها يمكن أن          مهما كلف الأمر، حيث إن المعلومات     " الجمال الفتان 

 ,Conflict of Lions, London: Hodder & Stoughton )وفي رواية صراع الأسـود  ". الشامل بحلف اناتو

ما روايته  أ". إرهابيين ليبيين "، لكنها تفاجأ بمواجهة     SASتقوم ا منظمة    " لعملية سلمية " نجد وصفاً من الداخل      (1983
 فهـي تـدور   (Sons of Heaven, London: Hodder & Stoughton 1990 )اللاحقة بعنوان أبناء السماء 

الذي ترعرع في إيران    "هم سيف الإسلام السري الجديد،      " جمعية أبناء السماء  "حول الموضوع نفسه تقريباً، حيث نجد أن        
 . طريق الاختطاف والاغتيالعن: بعد الثورة ليعمل على الانتقام من أعداء الإسلام

 Frederick Forsyth: The Fist of God, London: Bantam Press, 1994 : انظر 55
 . هذه العبارة مرسومة بالعربية على غلاف الكتاب 56
 .Fredrick Forsyth: The Negotiator, London: Bantam Press, 1989                       :انظر  57
 .Gordon Thomas: The Godless Icon, London: Chapmen, 1992                         :  انظر 58
 ,France Hardy: “ This man’s Novels Do Come True”, Daily Mail, August 5      : انظر 59

1992. 



  دراسات/بحوث                     إشكالية التحيز ضد الإسلام في الروايات الشعبية البريطانية والأمريكية
 

139

ومع ذلك، هل يمكن لتلك التكهنات أن تكون أكثر من نظرة سياسية ثاقبة 
 لصحفي محنك؟

لا أعتقد ذلك، وأرى أنه في غالبيتها قراءة بارعة واسعة الخيال للأحداث الماضية 
لمسلمين اليوم، وقد فقدوا القوة وروح المبادرة التي كانت والراهنة، إذ إن العرب وا

ولا يقتصر الأمر . لأسلافهم، أصبح من السهل على الآخرين قراءة ما يدور بخلدهم
 على سهولة قراءة أفكارهم، بل إن جميع المعلومات التي لديهم متاحة لكل من هب

أو عسكرية، أو ودب سواء كانت تلك إحصاءات أساسية، أو معلومات مالية، 
 .اجتماعية، أو علمية

 أن -المطّلعين منهم خاصة-ومن الطبيعي أن نتوقع من الكتاب والروائيين 
يتناولوا موضوعات وأجواء يعرفوا حق المعرفة، إذ إن ذلك يجعل القصة أكثر حيوية 

 فإذا ما أضيفت النظرة الثاقبة إلى تلك المعرفة حصلنا. ومصداقية ولو بصورة ظاهرية
عناوين الصحف اليوم "أوليس ما قاله أحد النقاد من أن . على وصفة ناجعة تماماً

مدعاة للفخر المهني لكاتبها وإن " تقترب بصورة تثير الرعب مما جاء في هذه الرواية
 .لم يكن فخراً أخلاقياً

ه ففي معالجت. ولكن لنلْقِ الآن نظرة أكثر تدقيقاً على العلاقة بين الخيال والواقع
للبيئات التي أتى منها بعض كتاب روايات الجاسوسية يرى أنتوني ماسترز أن بعضهم 

دخلوا ميدان الاستخبارات رباً من مشكلام ومسؤوليام العاطفية، بينما اندفع "
 ويمكن للمرء 60".نفر قليل منهم بوحي من أفكار الولاء والصراع بين الخير والشر

 اال الشخصي إلى اال القومي والوطني ليستنتج أن أن يعمم هذه النـزعة من
 تفعل فعلها كذلك بين الثقافات -الذات" تضليل"أو ربما -" الطموحات"مثل هذه 

 .والأمم
أما لماذا تم اختيار الإسلام وبعض مقدساته للتشهير الروائي، ولماذا استبدلت 

العبارة الشهيرة التي استخدمها وهي " (بالعدة الجاهزة لتصوير العربي في التلفزيون"

                                                                                                                     
للوصول إلى التوفيق   ) قدستدعى عملية الصليب الم   (يشير جزء من الرواية أن البابا نيقولا السادس يجهز بعناية خطة ورؤية             

النهائي بين المسيحية واليهودية والإسلام، وذلك بالقيام برحلة سلام إلى الأراضي المقدسة أولاً ثم إلى موسكو، لكن قوات                  
 !لا يعجبها ذلك وتعمل جاهدة لإحباط المهمة، فتتسبب في مذبحة وتكاد تشعل حرباً عالمية ثالثة" المظلمة الهوجاء"المسلمين 

 .2ماسترز، المصدر السابق، :  انظر 60



 أنس الشيخ علي                                                          العدد العاشر: إسلامية المعرفة، السنة الثالثة          
 
140

 ، فإن دانيال إيسنـزمن"العدة الجاهزة لتصوير المسلم في الرواية "61)جاك شاهين
الشياطين وكلاب الحرب "يشرح بعض الأسباب وراء ذلك الاتجاه في مقالة عنواا "

 : يقول1990 إذ كتب في عام ،"الجديدة
فقد حذّرتنا من : لحرب الباردةكان لرواية الإثارة أثرها الخاص في مسيرة ا"

 مخاطر الماضي والحاضر، وأطلقت العنان للخيالات السوداء حول إمبرطوريات الشر
 .والمؤامرات الستالينية

والآن أخذت الجدران في الايار، كما ظهرت الأنوار على المسرح الذي كان 
ملاء الروس وبينما كان ع. مظلماً، وانتهت المسرحية التي طالت، أو هكذا يبدو

 .الأشرار يثيرون الرعب فيما مضى، أصبحوا الآن موضع إشفاق
الآن؟ خصوصاً أولئك الذين يعتمدون منا ] نحن كتاب الروايات[إذن ماذا نفعل 

في معاشهم على الإثارة وبريق الخداع الدولي؟ وأين يمكننا أن نجد النصوص 
  ومتعة قرائنا كذلك؟والشخصيات التي لا بد أن يعتمد عليها استمرار وجودنا

أخشى أن تكون الإجابة غاية في البساطة، حيث أن الاحتكاك القديم بين 
الشرق والغرب حول الرأسمالية والاشتراكية قد بدأ بالتراجع لتحلّ محلّه حالة من 

من جهة ) بما في ذلك روسيا(الغرب : التوتر المتجدد بين الأعداء الأكثر قدماً
 ...والإسلام من جهة أخرى

إلهاً ] حيث نواجه[ومن جانبنا فقد تعزز ذلك بشعورنا بتهديد الخطر الإسلامي 
شديد القسوة ونبياً منغمساً في الملذات، ومتعصبين ملتحين وشيوخ نفط وآيات االله 

 .وإرهابيين
ومن المحتم أن يتوجه كتاب الروايات المثيرة بأعداد متزايدة للتعامل مع موضوع 

ددها من الغرب، وهو يتحص ن جنباً إلى جنب مع الدولة السوفييتية المتداعية التي
وقد زادت كثيراً قائمة هؤلاء . الداخل والخارج الجماعات الإسلامية المقاتلة

" على أجنحة النسور"وكن فوليه في " الدوامة"جيمز كلافل في روايته : الروائيين

                                                 
 Jack G. Shaheen: The TV Arab, Bowling Green: Ohio State University             :انظر  61

Popular Press, 1984. 



  دراسات/بحوث                     إشكالية التحيز ضد الإسلام في الروايات الشعبية البريطانية والأمريكية
 

141

روايتين من تأليفي بعنوان و" المهدي"كوينل في . ج.وأ" الحاج"وليون يورس في 
 62".الحرم السابع"و" القاتل الأخير"

وليس من الممكن أن تفوت ملاحظة الاتجاه الجديد على دوجلاس هيرد بصفته 
وزيراً أسبق للخارجية البريطانية وروائياً بحق، فقد كتب في مراجعته لرواية جيرالد 

 :سيمور بعنوان إصابة الهدف ما يأتي
أحدهما مألوف والآخر جديد، ولكن من : ر توجهينيصف السيد سيمو"

فبينما تفقد رواية . المؤكد أن هذا التوجه الجديد سيطلع علينا في رواية بعد رواية
الإثارة التقليدية المتعلقة بالحرب الباردة مصداقيتها، سنجد أنفسنا حتماً معرضين إلى 

ر يرتادون الخليج والحدود عدد لا يحصى من الملالي وآيات االله، مع أبطال وأشرا
 63".التركية جيئةً وذهاباً، التصميم نفسه الذي كانوا عليه وهم يعبرون حائط برلين

وسرى الشعور ذا التوجه الجديد حتى إلى القراء العاديين إذ كتبت قارئة اسمها 
 :إليزابيت هكسلي إلى محرر صحيفة صنداي تلغراف ما يأتي

أن يبحث " هودر و ستاوتن"يك ميجر من دار نشر لا أعتقد أن على السيد إر"
ليتناوله كتاب روايات الجاسوسية، كما توحي به " شر جديد"طويلاً كي يعثر على 

فلقد كنت أتساءل عما سيفعله ". جون لوكاريه"مقالة الأحد الماضي حول مأزق 
ر على هو وزملاؤه من الكتاب الآن بعد أن أطلق الزعيم السوفيتي غورباتشيف النا

 .خيولهم وأرداها قتلى
هم الأصوليون الإسلاميون، أولئك الذين أحرقوا الكتب في ] إن الشر الجديد[

ويجب أن لا ننسى أن أجدادهم قد فتحوا إسبانيا بأسرها والبرتغال . مدينة براد فورد
 وفي العام نفسه الذي 64".ولم يصدوا عن احتلال باقي أوربا إلا عند بوابات فيينا

                                                 
 ,Daniel Easterman: “ Demons and The New Dogs of War”, The Independent    :انظر  62

November 10, 1990. 
ذكره أن الروس لم يغيبوا تماماً عن المشهد وبعبارة أخرى، بدأوا يعودون شيئاً فشيئاً، ويرجع السبب الـرئيس في                   ومما يجدر   

ذلك إلى بروز الزعيم القومي المتطرف زيرينوفسكي، وهذا التطور ملأ بالسعادة كتاب روايات القضايا الدولية المثيرة حيث                 
 :ر موضوعات وشخصيات لروايام، انظريمكن أن يفتح أمامهم آفاقاً جديدة لاختيا

“Summer’s Tide Rolls in” , Time Magazine, May 15,1995,p.64. 
 Donald MC Comick and Katy Fltcher: Spy Fiction : A                     :كما وردت في كتاب  63

Connoisseur’s Guide, Oxford: Facts and File 1990, p.234. 
 .The Sunday Telegraph, febuary 5, 1989                                                          :  انظر   64



 أنس الشيخ علي                                                          العدد العاشر: إسلامية المعرفة، السنة الثالثة          
 
142

أجرت ) 1989وهو عام (بت فيه السيدة هكسلي رسالتها إلى الصنداي تلغراف كت
صحيفة التايمز اللندنية استفتاءً حول التوقعات الشعبية للألف عام القادمة، حيث 

من يحتمل أن يكون أعداء بريطانيا : "٪ من المستفتين عن السؤال الآتي49أجاب 
وأتى بعد ذلك الروس بنسبة بأن الإسلام سيكون ذلك العدو، " ؟2000عام 
جونسون على ذلك الاستفتاء في مقال له بعنوان . و. وبعد عام واحد علق د. 11٪

 :في حصيفة الإندييندنت اللندنية بما يأتي" عدو ملائم للصليبيين"
تفتين، أولئك الذين س٪ من الم49من غير الممكن أن نسفّه رأي الذين شكّلوا "

إذ يمكن القول .  عدونا، ونصفهم بأم جهلة متعصبوناعتقدوا أنَّ الإسلام سيكون
أم كانوا على جانب كبير من نفاذ البصيرة والدقة، فبعد عام واحد من : في الحقيقة

ولا يعير (ذلك الاستفتاء وقف الغرب متحفّزاً للحرب ضد إحدى الدول الإسلامية 
اماً علمانياً يباح فيه بيع الرأي العام أي اهتمام إلى حقيقة أنّ صدام حسين يرأس نظ

ولمشاعر التحامل هذه تأثير كبير على المستويين السياسي . المشروبات الروحية
والعسكري". 

 :ويختم جونسون مقالته بشيء من التهكم اللاذع قائلاً
لممكن على الأقل في الغرب شن الحروب الحديثة دون تأييد ليس من ا"
 65".شعبي

ورغم ذلك فإن التجربة ". شارع المؤامرات"تسكّع في وهكذا يبدو أننا عدنا لل
د الحقائق الخيال ويولّد الخيال تولِّ"ى إمعان النظر لنعرف كيف قد تحثّنا عل

  على حد قول دونالد ماكورمك وكيتي فليتشر، إذ إن من المؤكد أن 66،"الحقائق
 .الموضوع جدير بالمزيد من الاستقصاء والدرس والمراجعة

الة الأمريكية للعلوم : بل عدة سنوات بتقويم مقالة للنشر فيكُلَّفت ق
صورة المسلم في الرواية " وكانت تلك المقالة بعنوان 67الاجتماعية الإسلامية،

 ".الأميركية المعاصرة وأثرها في القرارات المتعلقة بالأرض المقدسة في فلسطين
                                                 

 R.W Johnson: “ A Suitable Enemy for Crusaders”, The Independent on            :انظر  65
Sunday, December, 30, 1990. 

 .297السابق، ص ، المرجع .Mc Cormick and Fletcher:  انظر 66
67   American Journal 7 Islamic Sicial Science. تصدر بالتعاون بين المعهد العالمي للفكر الإسلامي وجمعية

 .علماء الاجتماعيات المسلمين بالولايات المتحدة الأمريكية



  دراسات/بحوث                     إشكالية التحيز ضد الإسلام في الروايات الشعبية البريطانية والأمريكية
 

143

لاة في حماستها لقد شعرت حينذاك بأن المقالة كانت على شيء من المغا
 و 1977وطموحها، ذلك أن الروايات الإحدى عشرة التي نشرت ما بين عامي 

، وكانت موضع التركيز في المقالة، لم يكن ممكناً لها أن تؤثر في قرارات 1988
فمن . الإدارة الأمريكية حول قضية ذا التعقيد وهذه الأهمية مثل قضية فلسطين

بكثير ولم تتغير في انت قد رسمت قبل ذلك المؤكد أن مثل هذه السياسات ك
ن أن بمقدور الروايات الشعبية . ةجوهرها ألبتورغم ذلك فثمة معلومات كافية تبي-

 أن تحدث تأثيراً -على المدى القريب والبعيد، تسندها في ذلك شروط مؤاتية أخرى
ا قد يتخذ في السياسة، وذلك عن طريق صياغة الشعور العام أو إعداد الرأي العام لم

كما يمكن لهذه الروايات أن تولِّد مشاعر جديدة . من إجراءات أو يرسم من خطط
من التحامل أو تقوي أخرى قديمة، وأن تساعد في استقطاب التأييد الشعبي 
لسياسات أو إجراءات معينة، أو أن تساعد على الأقل في التخفيف من أية معارضة 

وليس لهذا أن يتم بالضرورة . ئل الإعلام الأخرىمحتملة، تؤازرها في ذلك كله وسا
-" باتفاق غير مباشر"عن طريق التواطؤ والاتفاق المباشر، بل إنه يغل بأن يتم عادة 

 . تحركه المصلحة المشتركة بين الكتاب والناشرين وغيرهم-بل ربما غير واعٍ
ارة إذ ومع ذلك فإن كرانت هوكو يبحث مسألة التأثير السياسي لروايات الإث

الأفكار السياسية المباشرة لا تسترعي الانتباه دوماً حتى فيما بين "يعتقد أنه ما دامت 
الأقلية النشطة والمهتمة بالسياسة، فإن ثمة حاجة لمواهب وفرص نادرة أخرى؛ 
فالدعاية السياسية المباشرة ليس لها من تأثير يذكر خارج الدائرة المحدودة للعاملين في 

 68". من الملتزمينالحزب وغيرهم
ثم يزيد هوكو على ذلك أن روايات الإثارة لا تروج بين عامة الناس وحسب، 

 :بل تتعداهم إلى أصحاب القرار السياسي وغيرهم كذلك
ال بوكان، يستمتع جداً بأعم] وهو رئيس وزراء بريطاني سابق[كان بولدوين "

وكان الرئيس كِنِدي يواظب على قراءات أعمال الروائي فلمنك، كما كان يطيب 

                                                                                                                     
 

 ,Grant Hugo: “ The Political Influence of the Thriller”, Contemporary Review :انظر  68
December, p.284-5. 



 أنس الشيخ علي                                                          العدد العاشر: إسلامية المعرفة، السنة الثالثة          
 
144

للكثيرين من الساسة الأقل شهرة أن يصرحوا في مقابلام عن إدمام هذا الشكل 
 69".البريء والرائج من أشكال المتعة والاسترخاء

 لروايات الإثارة لم وإنه لما يبعث على الدهشة في نظر هوكو أن التأثير السياسي
، إذ يؤكد أن روايات 1972من الباحثين والنقاد قبل عام " باهتمام واسع"يحظ 

تقدم فرصاً أكبر من أية طريقة من ) والأنماط الأخرى للروايات الشعبية(الإثارة 
إن القراء : " ويزيد على ذلك بقوله70.الطرق التقليدية لنشر الأفكار السياسية

ق بما يقدمه لهم كتام من معلومات حيث إنَّ ذلك ضروري يعتادون على الوثو
يكونون دائماً " التمتع بالقراءة"كما يؤكد أن القراء الذي يؤثرون ". لتمتعهم بالقصة

 :تحت مثل هذا التأثير
تبدو روايات الإثارة لأولئك القراء أقل ريبةً، فهي تمثل مصدراً ناجعاً لمتعة "

وهذا بالضبط سبب اهتمام الداعية والمروج الحديث لهذه ]. من الواقع[الهروب التام 
الروايات حيث لم يعد يحتاج إلى أن ينفّر جمهوره بالدعايات المبتذلة المباشرة، سواء 

باستخدام [كان يسعى لترويج الدخان أو للدعاية لأحد السياسيين، فهو يستطيع 
شاعر التحامل والرغبات عن طريق مخاطبة العواطف وم" صورة ما"إبراز ] الرواية

 71".الملحة التي لا تظهر بشكل واعٍ أو صريح في كثير من الأحيان
الأصلية التي يعرضها " الروايات البوليسية"ويتساءل هوكو كذلك إن كانت 

لما فيها من " مساعدة رسمية"التلفزيون في شكل أفلام أو مسلسلات تدين لدعم أو 
ن أن تقدم للباحث الاجتماعي موضوعات معلومات حقيقية وبما يؤكد أنه يمك

 72.ومجالات مهمة لأبحاثه

                                                 
 .285 المصدر نفسه، ص  69
 .289 المصدر نفسه، ص  70
 .285 المصدر نفسه، ص  71
 :انظر أيضاً دراسة مهمة عن العلاقة بين الرواية والسياسة، وذلك في كتاب. 289 المرجع نفسه، ص  72

Micheal Hanne: The Power of the Story: Fiction and Political Change, Oxford 
Berghahn Books, 1994. 

والقول بأن القصة يمكن أن يكون لها التأثير الذي كان بود سارتر أن يسبغه على ما كتبـه                  : "يقول أحد مراجعي الكتاب   
 :انظر". يقوم هنا على دليل أكثر صلابة مما يوجد في أي موضع آخر

“Great Stories, Real Lives”, Times Higher Education Supplement, June 23,  



  دراسات/بحوث                     إشكالية التحيز ضد الإسلام في الروايات الشعبية البريطانية والأمريكية
 

145

لأن : الأمر على هذا النحو" بنظرية المؤامرة"ومن الطبيعي أن يرى المؤمنون 
للروايات قوة مؤثرة في الرأي العام والأحداث المستقبلية، فإن كتاا، في أقل تقدير، 

اء يتقبل فيها الجمهور  في خلق أجو-عن وعي أو عن غير وعي-" يساعدون"
بسهولة أي عمل موجه ضد أي مجتمع أو دولة إسلامية، سواء في ذلك ما كان من 

 ".أصولياً"هذه الدول علمانياً أو معتدلاً أو 
وقد يشير بعضهم إلى الادعاء المثير بأن وليم شكسبير نفسه كان على صلة 

  73.ب هذه العلاقةبالاستخبارات البريطانية، وربما يكون قد اغتيل بسب
إن ما يجب علينا أن نتناوله وبشكل جاد في دراسات قادمة، فضلاً عن العلاقة 
بين الخيال والواقع، هو استقصاء العلاقة أو التوتر القائمين بين الكتاب المبدعين 

 موضوع من الضروري بحثه، سواء تعلق الأمر -قطعاً-والمؤسسة السياسية، وهو 
لجاد أو بالأدب العربي أو الإسلامي، أو أي أدب آخر، قديماً بالنقد الشكسبيري ا

 .كان أو معاصراً
الذوق "وثمة مجال آخر للبحث، إذ علينا أن نستقصي كيف يتشكل ويتطور 

الشعبي، وإلى أي حد هو شعبي من غير زيف أو إيحاء، أم أنه على النقيض من ذلك 
ن قبل الأجهزة السياسية أو الدوائر قد فُرِض على اتمع ربما بشكل غير مباشر م

لِم كان يتوجب على :  وعلى سبيل المثال74.التابعة لها في هذا العصر الاستهلاكي
 -من بين كل القضايا-كتاب الرواية الشعبية أن يتناولوا قضية الجهاد الإسلامي 

أن هذا بالتعاطف والتفهم والاحترام عندما احتلها السوفييت؟ ماذا عن الضمير؟ أم 

                                                 
 :Graham Philip and Martin Keatman: The Shakespear Conspiracy London      : انظر 73

Century, 1993 
، إذ إن الفن والثقافة "سلاحاً بيد وكالة المخابرات المركزية" يبين فيل تلفزيوني وثائقي مثير أن الفن الحديث نفسه كان  74

أن الولايـات   "فالمنظور الأمريكي كان يهدف إلى إظهار       . 1947أسلحة الحرب الباردة منذ     بوجه أشمل صارا جزءاً من      
وهـذه الحملـة    . وأا أكثر تقدمية وتطلعاً مما يدعيه المنظرون ونقاد الفن من الاشتراكيين          " المتحدة معنية جداً بحرية التعبير    
 قد نجحت في جعل التعبيرية التجريدية حركـة فنيـة           -يرعلى ما يسندها من دعم مادي كب      -الخفية التي قامت ا الوكالة      

سائدة في سنوات ما بعد الحرب، إذ وفرت لها بروزاً في المطبوعات الشعبية والمتخصصة، وفي البنوك والمطارات وقاعـات                   
 : البلديات والمعارض الكبرى والفنادق في جميع أنحاء العالم تقريباً، انظر مقالة

Frances Stonor Sauders: “ Modern Art Was a CIA Weapon” , The Independent on 
Sunday, October22, 1995. 

، وذلك "الأيدي الخفية"وقد رويت القصة الكاملة عن العلاقة بين وكالة المخابرات المركزية ورواج الفن الحديث في برنامج   
 .1995 تشرين الأول 29على القناة الرابعة للتلفزيون البريطاني يوم 



 أنس الشيخ علي                                                          العدد العاشر: إسلامية المعرفة، السنة الثالثة          
 
146

شأن قد بطل ولم تعد له صلة بعالم طغت عليه المادة حيث لا بد للكتاب من كسب 
عيشهم، ربما ليس بالتواطؤ مع ناشريهم، بل على الرغم منهم في بعض الأحيان؟ إلى 

  أو جيورا 75أي مدى يمكن لكاتبة مثل ثلما سانغسنـز في روايتها الحجاب الممزق
 أقول إلى أي مدى يمكن لهؤلاء، كلٌّ 76دع في بيت االله،ودايان شيمس في رواية ص

حسب أسلوبه وفي إطار الفن الذي يكتب فيه، أن يقحم على الأوضاع العربية 
وخاصة السعودية والخليجية عناصر ضارة، أو على الأقل بعيدة الصلة ذه الأماكن، 

مثل مسلسلي دالاس مقتبسين إياها من المسلسلات التلفزيونية التي نسجت في الغرب 
والمهمة المستحيلة، هذا عدا عن إقحام غير ذلك من الهواجس والخيالات الجامحة، 

 مشوهين بذلك الواقع، في مكان ما من العالم دون أدنى شعور بالإثم؟
وأما الرأي القائل بأن ثمة عواقب خطيرة لمثل هذه الروايات فهو مسألة مهمة 

ماً حول ما قد ينجم عن مشاهدة أشرطة الفيديو من جداً رغم أن الخلاف ما زال قائ
ويمكن للمرء أن يشير إلى . تشجيع على حوادث الاغتصاب والعنف في الشوارع

 حيث يستخدم إرهابيون من الشرق الأوسط عميلاً أمريكياً 77رواية الأحد الأسود
ذلك قتل ليفجر بالون مراقبة فوق مدرج رياضي أثناء مبارات سوبر بول مستهدفاً ب

وتحول هذا .  شخص من ضمنهم الرئيس الأمريكي100.000ما يربو على 
الكتاب الذي حقق أفضل المبيعات في أواسط السبيعينات إلى فيلم من أكثر الأفلام 

 ومثّل فيه روبرت شو وبروس ديرن ومارثه "ايمر جون فرانك"رواجاً، أخرجه 
ل حرب الخليج الثانية، وفي السادس نه خلاأإلى هنا والأمر على ما يرام غير . كلر

إحدى مراسلات -، كتبت سارة هيلم 1991والعشرين من كانون الثاني عام 
 :من واشنطن ما يلي- "الإنديبندنت"صحيفة 

تتركز المخاوف الآن حول مباراة الدوري الختامية في مدينة تامبا في ولاية "
ن هناك إجراءات أمنية فلوريدا، وهي قمة موسم كرة القدم الأمريكية، وستكو

                                                 
 :لحياة فتاة باكستانية اسمها كَلشان إستير اعتنقت المسيحية" القصة الحقيقية" وصفت هذه بأنه ا 75

Thelma Sangster: The Torn Veil, Basingstocke: Marshalls Paperbacks, 1984. 
 Giora Shamis and Diane Shamis: A Crack in the House of God, London:          انظر  76

Weidenfeld & Nicolson, 1983. 
 .Thoma Harris: Black Sunday, London: Hodder & Stoughton, 1975                  : انظر 77

 



  دراسات/بحوث                     إشكالية التحيز ضد الإسلام في الروايات الشعبية البريطانية والأمريكية
 

147

وقد أصدرت . مشددة، ولكن مع هذا فقد وصل إلينا أن مبيعات التذاكر لم تتوقف
سلطة الملاحة الجوية الاتحادية أمراً بمنع الطيران على مسافة نصف ميل من المدرج، 
وذلك جزء من أكبر عملية أمنية أجريت ضد الإرهاب في الولايات المتحدة حتى 

 مجموعه اثنتان وعشرون دائرة مختصة بفرض النظام وتنسيق مهمة ويقوم ما. الآن
 78.توفير الأمن والمراقبة ضد أي عملية إرهابية قد تقع في المدرج

                                                 
 ,”The Independent: “Fears of Terrorism Focuse on Super Bowl Football Game :انظر  78

January 26, 1991. 
فعقـب تفجـير    . 1995ات التي حصلت بعد إعداد هذا البحـث في مـارس            من المهم الإشارة هنا إلى عدد من التطور       

ففـي  .  إلى الأثر المحتمل للروايات في الواقـع       CNNأوكلاهوما وبعد انحسار موجة العنف ضد المسلمين أشارت محطات          
  مـا  CNN، أورد حين راندل مراسل الـ       1995 أبريل   26الساعة الحادية عشرة والنصف بتوقيت غرينتش من مساء         

ثمة نظريات لا حصر لها حول الدوافع وراء تفجير مدينة أوكلاهوما، وفي مجال البحث عن الأجوبة ينظر بعض الناس                  : "يأتي
ويدور الجدل حول العلاقة بين محتويات الكتاب ومذبحة الأسبوع الماضي،          . في موضوعات كتاب ظهر قبل سبعة عشر عاماً       

وبعد ذلك قدم بروس مورتن كتاب      ".  المؤلف وعما يوحي به الكتاب      عن CNNيتحدث بروس مورتن من هيئة تلفزيون       
 1978 عام National vanguard books، وهو عمل روائي صدر عن دار (Turner Diaries) مذكرات تيرنر 

، أشار مقدم البرنامج  إلى التشابه المذهل بين تفجير أوكلاهوما، وتفجير يتخيلـه  Andrew Macdonaldمن تأليف 
) سماد نيتـرات الأمونيـوم  ( الكتاب لبناية تابعة لمكتب التحقيقات الفيدرالي استعمل فيه الجناة نمط المتفجرات نفسه              مؤلف

الذي استعمل في تحضير قنبلة تزن حوالي خمسة آلاف رطل، وتسببت في قتل كثير من الأبرياء في أوكلاهوما، وقد نقلـت                     
وأضاف مورتن أن هاذ التشابه إلى جانب غيره في         .  شاحنة ومعها جهاز توقيت    في) مثل قنبلة أوكلاهوما  (القنبلة في الرواية    
وقد أكدت هذا   ". كل إنسان يتساءل إن كان الذين قاموا بالتفجير في أوكلاهوما قد قرأوا ذلك الكتاب             "الكتاب قد جعل    

 :التأثير مقالة بقلم نك توزيك
Nick Toczek:” Make Belive World Inspiers US Terror”, The Independent on Sunday, 
Audust 10, 1995. 

 وبين نوع مـن  "ماك فيه" ترابطاً بين المشتبه فيه إن ما ظهر من أدلة عقب تفجير مدينة أوكلاهوما يبين"يقول هذا الكاتب    
عهم نحو العرقيـة    الخيال والوهم، الذي يشكل مخدراً ذا مفعول قوي يؤثر في جماعات مبعثرة وأفراد يشعرون بالمرارة، مما دف                

وتبين أثره في مـاك فيـه، ثم        " إنجيل اليمين العرقي  "وتتناول المقالة بالتفصيل كتاب مذكّرات ترنر الذي غدا         ". والتعصب
ت ترنر، فإم لم يكونوا أول من       وما قد تأثروا مباشرة بكتاب مذكرا     لو كان مفجروا أوكلاه   "تذهب المقالة إلى تأكيد أنه      

 الكتاب يمثل خطة جاهزة أمام عصابة في عقد الثمانينيات يقودها روبرت ماثيو الذي نفـذ وعصـابته                  فقد كان . تأثر به 
 ".عمليات تفجير وقتل وسرقة وتزييف

، نجد تكراراً لتأكيد الأثـر المحتمـل   1995 تشرين الثاني   4 يوم   CNNته  وطنيون وأرباح، قدم  : وفي برنامج آخر بعنوان   
ومن المصادفة أن البرنامج    .  وغيره من مرتكبي أعمال العنف من قوى اليمين الأمريكي         " فيه ماك"لكتاب مذكّرات ترنر في     

وبعد .  رئيس الوزراء الإسرائيلي إسحاق رابين على يد إيكال عامير المتطرف اليميني اليهوديلتيا اغقوطع مرتين لإعلان نبأ
خبراً مفاده أن الشرطة قد وجدت على رفـوف  ) 1995 تشرين الثاني  6(يومين من الحادث نشرت صحيفة الإنديبندنت       

 .Fredrick Forsyth: The Dsay of the Jackalالكتب عند القاتل نسخة من رواية 
وقد تحولت الرواية إلى فيلم كذلك، وتقدم الرواية قصة العقيد مارك رودان رئيس العمليات في منظمة الجـيش السـري                    

وأنه يخطط للتفاوض مع بن بلا      " الجزائر فرنسية " تخلى في سياسته عن فكرة أن        اليمينية الذي يكتشف أن الرئيس ديجول قد      
وعندما يكتشف العقيد أن أيام الوجود الفرنسي في الجزائر قد آلت إلى الزوال يتـهاوى               . وجبهة التحرير الوطني الجزائرية   

لنظـام والسياسـيين والمفكـرين      شيء سوى الكراهية، كراهيـة ا     ] في نفسه [لم يبق   : "... عالمه ويصاب بإحباط شديد   



 أنس الشيخ علي                                                          العدد العاشر: إسلامية المعرفة، السنة الثالثة          
 
148

 ذكر ما روج له على نطاق واسع من إمكان وجود "هيلم"ولم تغفل السيدة 
 سابق لها علاقة بين الرواية والفيلم من جهة وبين ما اتخذ من احتياطات أمنية لا

 .خلال المباراة المشار إليها من جهة أخرى
وبصورة عابرة وعلى سبيل المقارنة، يتذكّر المرء الرسالة التي كتبها شخص أطلق 

 وتميز بالحياد ونفاذ البصيرة، عندما كتب عن "سيد من بوستن"على نفسه اسم 
 الكتب الشرق عناوين الصحف المثيرة ومشاهد قتل الأتراك كما صورت في

الرحلات الحقيقية ومغامرات ومشاهدات الكابتن جون : الأمريكية المبكِّرة من مثل
 :كتب ذلك السيد يقول). وربما كانت هذه أول رواية إثارة أمريكية (79سميث
إن ما غُرس في ذهني من مشاعر التحامل في العالم الغربي ضد المؤمنين بعقيدة "

فعندما يصل ... يث لم يكن ثمة أي خطرمحمد جعلني أخشى آلاف الأخطار ح
البحار إلى ذلك الجزء من آسيا الذي يستوطنه الأتراك، يمكنه أن يدفن جميع مخاوفه 

فإنه رغم بعده عن أي بلد مسيحي، سيجد هناك . بكل أمان، وأن يبقى مطمئناً
 80."جميع ما لدى المسيحيين من فضائل مع القليل فقط من رذائلهم

كي آخر اسمه سايرس هاملن باللهجة نفسها حول التأثير الخبيث وقد كتب أمري
 :للصحف والنشرات وكتب الرحلات ما يأتي

                                                                                                                     
بل كانت كراهيته الأشد للرئيس ديجول الذي يعده خائنـاً، لـذلك     ". والجزائريين ونقابات العمال والصحفيين والأجانب    

ومع أن القاتل المحترف يخفق في محاولته ، فقد         . للقيام باغتيال ديجول  " الثعلب"يقرر اللجوء إلى قاتل إنكليزي محترف يدعى        
 المهم أن نذكر أن إيكال عامير قاتل رابين كان لديه نسخة من الرواية، وهو مثـل ثعلـب الروايـة اسـتخدم                       يكون من 

 .رصاصات أعدت خصيصاً للغرض
 The true Travels, Adventures and Observations of Captain John Smith in        :انظر  79

Europe, Asia, Africa, and America from Anno Domine: 1593 to 1629, London, 1630. 
يوجد في هذا الكتاب ما لا يقل عن ثلاثة رسوم تمثّل الحملة الصليبية التي قام ا الكابتن سميث ضد الأتراك والتتر، وتشـبه                

د إلى باشا تركي في بـلا     " يساق أسيراً "وتمثل إحدى هذه الصور الكابتن وهو       : كثيراً مغامرات جيمس بوند وشوارتزانيكر    
التتر، وتمثّله الصورة الثانية وهو يقدم رؤوس ثلاثة أتراك استطاع قتلهم إلى الأمير المسيحي سيجيموندس، أم الصورة الثالثة                  

 ".التركي الشرير"فتبرز الكابتن منتصراً وهو يذبح الباشا 
 David H. Finnie: Pioneer East: The Early American Experince in the                : انظر 80

ambridge: MA, 1967, 21   



  دراسات/بحوث                     إشكالية التحيز ضد الإسلام في الروايات الشعبية البريطانية والأمريكية
 

149

لدينا جميعاً نـزعة نبيلة وطبيعية لتصديق ما نقرأ أو نسمع، ولكني عندما "
يا إلهي امنحني القدرة على عدم : أشرع في قراءة أنباء المشرق، أدعو في سري دوماً

  81".تصديق ما أقرأ
 هل من سبيل للتجاوز؟: خاتمة

منذ مدة قصيرة قام الناجون من المذابح النازية مع كثيرين غيرهم بإحياء ذكرى 
ضحايا المحرقة اليهودية، وأكّد عدد من الخطباء والمعلّقين ومحرري الصحف أن العالم 

أوربا وفي لم يتعظ بما حدث، وأشاروا إلى النـزعة المفزعة المتنامية ضد السامية في 
ولكن قلَّة منهم ذكروا كيف أن صور المسلمين الذين أصام الهزال في . بولنده

معسكرات وسجون الصرب تعيد إلى الأذهان فظائع المحرقة كما لا تفعل أي صور 
 82.غيرها في الأزمنة القريبة

يعلّق دانيال إيسترمن على الصورة السلبية التي يتعامل ا الإعلام الغربي مع 
 :لإسلام والمسلمين بعبارات مؤثرة إذ يقولا

تثير النـزعة المعادية للسامية الأوربيين والأميركيين على وجه العموم، أما "
صور العرب والإيرانيين والشرق أوسطيين التي تملأ صحفنا وتطالعنا باستمرار على 

الدعاية شاشات التلفزيون فإا لا تحرك فينا ساكناً ولا يعادل أي من هذا تطرف 
 83".ولكنه مع ذلك أمر ضار وخطير... النازية المعادية لليهود

 :ويستطرد إيسترمن
وكما لا تزيد المواجهة . نحن في كل ذلك ندفع بأنفسنا إلى نوع من التهلكة"

الحديثة بين الحضارة الغربية والبربرية الإسلامية عن كوا إعادة فعلية لقرون من 
ات التي تنتج عن تلك المواجهة ستكون صورة من نماذج الصراع بينهما، فإن الرواي

                                                 
 David Haythorn Barden: The Eagle and the Crescent: American   :انظر  81

Intersets in the Ottoman Empire, 1861-1870 (unpublished Ph.D 
Dissertation), university of Ohio, 1973, p.29. 

انظر ! ى الأقل تشير إلى محاولة مسلمي البوسنة اغتيال الرئيس كلنتون بل على العكس فقد صدرت رواية واحدة عل 82
 :رواية

David Selves: target Clinton, South Woodham Ferrers/Essex: New Author 
Publications, 1993. 

 Daniel Easterman:” The New Anti-Semitism”’ in New Jerualems               : انظر مقالة 83
Reflection on Islam, Fundamentalism and the Rushdie Affair, London: Grafton, 1992, 
p.199 



 أنس الشيخ علي                                                          العدد العاشر: إسلامية المعرفة، السنة الثالثة          
 
150

التشويه والتعمية والتعريض الموجودة في الكتابات الغربية المبكّرة حول الإسلام 
أو الباكستانيين أو (ولا يقتصر الأمر على ذلك، بل إن تحويل المسلمين . والمسلمين

) و البريطاني أو الفرنسيأ(إلى أعداء جدد للأسلوب الأمريكي ) العرب أو الإيرانيين
لقد كان السوفييت عدواً . في الحياة يوشك أن يجر في أعقابه أخطاراً من نوع جديد

غير معروف لغالبيتنا، كما كان مستتراً في ضباب المسافات " بعيداً هناك"
بل هم يعيشون بين ظهرانينا " بعيداً هناك"أما المسلمون فإم ليسو . والإيديولوجيات

د مستمر، مهاجرين ولاجئين، بل إن بعضاً من أفراد مجتمعاتنا قد اعتنق في تزاي
 84".الإسلام

ولن تظهر . ومن أجل ذلك يجب أن يكون هناك سعي لتحقيق رؤية متوازنة
منافع هذه الرؤية في االات العامة الواسعة مثل التسامح الإنساني والتعاون والتعايش 

 الأصغر مثل منح الجوائز عن كتاب أو فيلم أو نصب العالمي، بل تتعداها إلى االات
للتعليق على الواقع المعاصر لمنح ) أو ربما غير مؤهل(ورغم أني غير راغب . تذكاري
 عندما 1850 فإنني سأورد حالة واحدة وحسب، كانت قد حدثت عام 85الجوائز،

خص اسمه لميلودرامة رديئة المستوى بقلم ش" أفضل مسرحيات العام"منح لقب 
  وذلك على الأرجح بسبب إسهامها في تشويه سيرة الرسول 86مِلْنس،. هجورج 

لأن المؤسسة الحاكمة في الولايات المتحدة كانت في ذلك الحين في صراع مع شعب 
 .شمال إفريقيا المسلم

هايك الذي أثرت كتاباته في . ف. وقد يكون من الجوهري هنا، أن نشير إلى أ
هتهم خلال الأربعينيات والخمسينيات والستينيات عندما كانوا المفكّرين، ووج

 :وفيما يلي إيجاز لإحدى رؤاه الاستراتيجية. يسعون لتثبيت دعائم الفكر الليبرالي
والمثقف، سواء أكان صحفياً أم روائياً أم . إا في اية المطاف، معركة أفكار"

 الذي يترجم أفكار وآراء منتج أفلام أم غير ذلك، له وظيفة مهمة جداً، فهو

                                                 
 .179 المرجع نفسه، ص New Jerusalems (the Thriller in an Age of Détente) "  انظر فصل  84
 . ، المرجع السابقWrite me a Novel I can Readلورد في – انظر آراء نيكلسون 85
  .George H. Milnes: Mohammed, the Arabian Prophet: A Taragedy  : انظر 86

للأفلام السينمائية فيلم بعنوان مدينة " مهرجان كان"، على سبيل المثال، حصل على جائزة النقاد الدولية في 1994في عام 
 .في الجزائر" الأصولية الدينية"باب العرويد ممن إخراج مرزاق علواش، يدور حول بروز 



  دراسات/بحوث                     إشكالية التحيز ضد الإسلام في الروايات الشعبية البريطانية والأمريكية
 

151

إنه المصفاة التي تفرز ما الذي نسمع، وفي أي . المفكرين وينقلها إلى الجمهور الواسع
 87."وقت نسمعه، وكيف نسمعه

وإنه لمن المهم كذلك أن نتأمل في كلمة التصدير المتشائمة التي افتتح ا جون 
مصرفيّ سويسري مجهول  وناسباً إياها إلى 88سمث روايته المعنونة سبيكة، كولد

إا تخلق مناعة لدى الجمهور ضد : للروايات غرض مفيد"الأمس، حيث قال 
 !".الحقيقة

سواء تم عن تخطيط وعمد أو " (مناعة ضد الحقيقة"إن هذا التحيز الذي يخلق 
 .من شأنه حتماً أن يدعم ويعمق أزمة العلاقة بين الإسلام والغرب) عن غير قصد

لحوار بين الإسلام والغرب يأخذ توجهاً جديداً وجاداً في لقد بدأ موضوع ا
السنوات الأخيرة، حيث كثرت الندوات والمؤتمرات التي تقيمها مؤسسات إسلامية 
أو غربية حول الموضوع، وازدادت المطبوعات التي تعالجه؛ لكن هذا الحوار يبقى 

 الغربي سواء أكان سياسياً أم وسيأتي المحاور. متأثراً بالرواسب التي يخلفها هذا التحيز
) دون رغبة واعية في أغلب الأحيان(مفكراً أم إعلامياً أم أكاديمياً، وقد حمل معه 

ليس فقط تراكمات العصور السابقة بكل تحيزها وتشويهها للإسلام، بل تراكمات 
جديدة ترتبط مباشرة بواقعه ومحيطه وثقافته، وحتى قوت حياته، وخاصة الأخطار 

، فتضيف حواجز نفسية جديدة إلى عقد "الآخر" صور له أا قادمة لا محالة من التي
الماضي وحواجزه مما يضع سداً منيعاً أمام أي حوار بناء ومثمر يمكن أن يؤدي إلى 
نتائج إيجابية تقلل فرص الاحتكاك السلبي بين الحضارات والشعوب، وتمنع 

 .ته إلى التعاونالصراعات الدامية في عالم تتزايد حاج
وكيف يستطيع محاور غربي أن يتعامل مع الآخر المسلم بتجرد وتسامح خاليين 
من أي أحكام مسبقة عندما تكون الصورة التي قد تشكلت لديه هي أن كل مسلم 

لا يمكن " إرهابي"هو حتماً " متشدد"وكل " متشدد" "أصولي"، وكل "أصولي"هو 
 الحوار معه؟

 

                                                 
 John Blundell:” Waging the War of Ideas: Why There are no Short Cuts       : انظر 87

 .1989الأمريكية في تشرين الثاني، " مؤسسة التراث"وهي محاضرة ألقيت في 
 John Goldsmith: Bullion, London: Arrow Books, 1982                              : انظر 88



 
 

 قراءات ومراجعات
 

 الطريق إلى المستقبل
 قوى للأزمنة العربية المنظورة-أفكار  

 
 .فهمي جدعان: المؤلف
 1996، بيروت، الطبعة الأولى، المؤسسة العربية للدراسات والنشر: الناشر

 ). صفحة452(
 

 *عبد الحفيظ عبدلّي
 

 الإطار العام للكتاب
 قديم، فهو يندرج تحت الدراسات النقدية يمثل هذا الكتاب قولاً جديداً في موضوع

الاستجابات المعاصرة لنداء الحياة في الفكر العربي الإسلامي الحديث، ويمثل أحد أبرز 
مطامحها انتشال العالم العربي والإسلامي من وهدة والنهوض والتطور والتي من أبرز 

 أن يصنف هذا النص ويمكن. الانحطاط والتخلف والسير به نحو أفق أكثر تقدماً ورقياً
ضمن أدبيات الطبقة الثالثة من نتاج مفكري العالم العربي والإسلامي المعاصرين ونقاده، 

 .إذا ما افترضنا أن هذا الفكر قد مر حتى الآن بثلاث مراحل رئيسة
وإذا أردنا أن نعطي بعداً تحليلياً وتاريخياً لكلامنا السابق، فإنه لا بد من التذكير أولاً 

 التحولات التي دشنت ظهور عصر الحداثة، والتي تمثلت أساساً فيما طرأ على العالم بأهم
من تغير جذري متسارع على مستوى الأدوات والوسائل، وكذلك ما حصل من تحول 
عميق وتقدم كبير على مستوى ضبط النشاط البشري وترشيده، والانتظام الاجتماعي 

ال حرية الأفراد وتعقد شبكة العلاقات بشكل شمولي مطلق، مما أدى إلى تضييق مج
بوصفها أبرز العوامل المؤطرة " الزمنية"وفضلاً عن ذلك شيوع النـزعة . الاجتماعية

والمنظمة للفعل الفردي والجماعي مما أدى إلى صعود فن التخطيط والضبط، مترافقاً مع 

                                                 
 . ماليزيا– طالب ماجستير بقسم أصول الدين ومقارنة الأديان بالجامعة الإسلامية العالمية  *



 عبد الحفيظ عبدلّي                                                    العدد العاشر         : إسلامية المعرفة، السنة الثالثة          
 

154

على أدنى ضعف الوازع الديني وتضخم الشعور بأهمية حرية السلوك الفردي الثائر 
 .أشكال الالتزام الخلقي والقيمي

وقد تزامن ذلك مع التحولات الاقتصادية بعيدة المدى وتوسع حركة التجارة 
الدولية والمحلية، وخاصة بعد ظهور الثورة الصناعية الكبرى في القرن التاسع عشر، 

سوق الحرة، وتطور الاقتصاد وانتقاله من مرحلة التبادل السلعي البسيط إلى اقتصاديات ال
وتعقد عمليات التبادل النقدي، تبعاً للتطور العلمي والتقدم الصناعي، كل هذه التغيرات 
التي صنعت عالم الحداثة في اال الحضاري الغربي، لفتت النظر إلى أن التمدن والتحضر 
ظاهرة معقدة، إذا ما حدثت فإا ز جذور الشجرة الاجتماعية، ومروراً بسائر 

 .تمع، وانتهاءً بدائرة فن العمارة والبناءمؤسسات ا
وقد ولّدت تلك التحولات منظومة قِيمة معيارية جديدة تتأسس على منـزع 

 يقدس العقل ويعبد الطبيعة ويخضع للقيم المدنية اللادينية؛ ذلك ما (Laique)دنيوي 
 .حدث من تحولات جذرية في العالم الغربي في القرني الأخيرين

ضفة الأخرى من البحر الأبيض المتوسط شرقاً وجنوباً، فإن العالم العربي أما على ال
والإسلامي، وعلى الرغم من دعوات النهوض المتكررة التي سعت إلى حمل الأمة على 
الأخذ بأسباب التقدم واستئناف فعليها الحضاري وتحقيق الريادة في مجالي العلم والعمران 

ود الفردية والجماعية التي بذلت في مواطن كثيرة البشري، وعلى الرغم كذلك من الجه
من هذا العالم طوال عدة عقود من الزمن لتحقيق ذلك، إلا أن داء التخلف وطاعون 

كانا )  هنا الصورة التي رسمها ابن خلدون لواقع المسلمين في عصرهيرولنستع(الانحطاط 
 كثيراً من محاسن ا، فذهب أهل الحكمة والإبداع، وطوى الزماننأسرع من أن يسبق

العمران ومحاها، واستهوى هذا الوضع حكام الغرب فدفعوا بجيوشهم الغازية، فجاست 
خلال الديار وخربت الأمصار، وانتقص عمران الأرض، ودرست المعالم والسبل، 

كل ذلك جعل العالم الإسلامي يتخبط في أزمات متتابعة . وتبدلت الأوحال جملة
ومتشابكة الأبعاد وسواء فسرنا ذلك بالنذارة النبوية، أو بفعل الحلقات، متعددة الأوجه، 

التثاقف والتأثير الخارجي، وسواء نظرنا إليه ضمن حركة التطور الذاتي تمعات 
المسلمين أو في ضوء حركة التقدم والتطور البشري عامة، فإنه لا بد أن تظهر نـزعات 

ضارية الفاصلة بين العالمين، سواء عبر الإصلاح والتحديث في محاولة لتدارك الهوة الح
استثمار عطاءات التراث الحي، أو عبر التفاعل والحوار مع عناصر الحضارة الغربية 

 .الصاعدة ومركباا



 مراجعات/ قراءات                                                                     )فهمي جدعان(الطريق إلى المستقبل 
 

155

وقد اتخذت استجابة المصلحين المسلمين للتحديات التي واجهت الأمة بداية من 
 .القرن الماضي ثلاثة مسالك متباينة

 التيار السلفي التقليدي، الرافض رفضاً مطلقاً لأي أخذ وتعاط تمثل المسلك الأول في
 وتمثل المسلك الثاني في التيار التغريبي الذي كان .لمكاسب الحداثة الغربية وعناصرها

أغلب ممثليه من المسيحيين العرب والذين نادوا بالقبول الكلي للنموذج الحداثي الغربي 
 تقليدي لا يقل جموداً ولا سلبية عن الموقف دون نقد أو مراجعة، وهذا أيضاً موقف

أما الموقف الثالث الذي يتوسط هذين التيارين، فهو الاتجاه الذي ينادي بضرورة . الأول
. الاقتباس من حضارة الغرب الحديثة مع مراعاة المقومات الأساسية للتصور الإسلامي

ب رواد الفكر النهضوي الذي يمثله في العصر الحديث أغل-ومن أبرز سمات هذا الموقف 
 أنه موقف جدلي ونقدي وعلمي أصيل، إلا -إلخ... بدءاً بالأفغاني، وعبده، ورشيد رضا

كيف يمكن الفصل في الثقافة : أنه كان منشأ إشكال فكري عميق تبلور في السؤال الآتي
ات هل يمكن عزل المنجز: المعاصرة بين المضمون المعرفي والتوجه المعياري؟ وبعبارة أخرى

الحضارية الغربية عن القيم المدنية التي تتحكم في التصور والسلوك في التجربة الغربية؟ 
 تحت سقف واحد لنمطين حضاريين متصادمين -في إطار واحد-وهل يمكن التعايش 

ومتعارضين على مستوى الثوابت العقائدية والفلسفية؟ ثم هل يمكن إحداث ضة 
ى تغيير حقيقي بدون المساس بالقدرات العقلية حضارية بعقل غير ناهض؟ وهل يرتج

وبطرق التفكير؟ وأي علاقة ممكنة بين النهضة العلمية والعمرانية من جهة المنظومات 
 الأخلاقية والمعيارية من جهة أخرى؟

ذه الأسئلة دشن الفكر العربي الإسلامي المعاصر مرحلة فكرية جديدة، وإن 
ب نفسها، إلا أا اختلفت في طبيعة المقاربات التي شكّلت بمعنى ما استمراراً للمطال

إن طرح هذه الأسئلة : بل ليس من الرجم بالغيب أن نقول. تعاملت مع ذلك الموضوع
نفسها كان من وحي إخفاق تجارب محلية علقت عليها آمال كبار كتجربة محمد علي 

كات التحرر الوطني في مصر وخير الدين في تونس، أو حتى المآلات التي انتهت إليها حر
وإذا صح هذا المنطق التطوري الداخلي . بعد أن تحولت إلى أنظمة ودول ذات سيادة

للفكر العربي الإسلامي الحديث، فإنه يمكن أن نعد المفكرين العرب المعاصرين أمثال 
زكي نجيب محمود، وعبد االله العروي، وحسن صعب، ومحمد عابد الجابري، وهشام 

إلخ، من المفكرين الوارثين لعطاءات فكر الرواد، فكيف عالج .. .جعيط، وحسن حنفي
 ؟"المشكل النهضوي"هؤلاء المفكرون 



 عبد الحفيظ عبدلّي                                                    العدد العاشر         : إسلامية المعرفة، السنة الثالثة          
 

156

في سياق هذا الإطار الفكري وفي إطار الحوار مع الأطروحات التي قدمها هؤلاء 
المفكرون وأمثالهم، يمكن أن نقرأ المحاولة النقدية الجادة التي ضمنها الدكتور فهمي 

ويأتي هذا .  قوى للأزمنة العربية المنظورة-الطريق إلى المستقبل أفكار جدعان كتابه 
الكتاب تتويجاً لدراسات مهمة أنجزها المؤلف من قبل في قضايا متنوعة حول الفكر 
العربي الإسلامي القديم والحديث، واستثماراً للنتائج التي توصل إليها خاصة في كتبه 

، ونظرية )1979(سلام في العالم العربي الحديث أسس التقدم عند مفكري الإ: الثلاثة
بحث في جدلية الديني والسياسي في : ، والمحنة)1985(التراث ودراسات عربية أخرى 

والكتاب الذي نقدمه اليوم للقارئ لا يختلف من حيث موضوعاته ). 19989(الإسلام 
 .عما سبقه من مؤلفات، ولكنه يختلف من حيث إشكالاته ومضمونه

 ة الكتابإشكالي
إن رسالة الكتاب دعوة مفتوحة إلى ضرورة إعادة تأسيس وعينا للقضايا 
والتحديات التي تواجه مجتمعاتنا العربية والإسلامية المعاصرة من خلال ترميم عالم أفكارنا 
بنقد الطريق المسدود من منظور الرؤية العالمة، التي لا يعول عليها في أحداث النهوض 

ظر إلى المسالك النافذة التي يمكن أن تبعث على الرجاء والأمل في المنشود، ولفت الن
 .مستقبل أفضل

نقد "للوصول إلى " تجاوز نقد العقل"ويلخص الكاتب إشكالية بحثه في الدعوة إلى 
؟ وما هي أبرز المحددات المطلوبة "نقد العقل"؛ فما هي أوجه القصور في مشاريع "العقل

 من نقد الفعل؟
 محاور الدراسة

يمثل الفصل الأول الوجه النقدي لهذا الكتاب حيث يورد المؤلف العوامل الداعية إلى 
وينطلق المؤلف في . ضرورة مراجعة البدائل المطروحة حول قضايا النهوض الحضاري

ذلك من قناعة جازمة بأن كل مشاريع النهوض بدءاً من الأطروحات الفكرية إلى 
، ولم "آفاق سوداوية بائسة"، و"طريق مسدودة "التجارب الواقعية، كلها قد آلت إلى

يبق من حل للخروج من المأزق الذي تعيشه الأمة سوى البحث عن مدخل نقدي 
لم يدرك أحد "فالمصلحون المحدثون الذين . وإصلاحي جديد مخالف لما جرى العرف عليه

عله، وما منهم أي هدف من الأهداف الجوهرية التي يضبطها غاية لتفكيره أو لتأمله وف
، بدءاً بالطهطاوي وخير الدين )19ص " (تحقق جاء على عكس ما كانوا ينشدون

خليط هجين غير "التونسي اللذين سعيا إلى الجمع بين التمدن والأصالة فآل جهدهما إلى 
، ومروراً بالأفغاني ومحمد عبده اللذين ناديا بتوحيد العالم الإسلامي وبتحديد "منظم



 مراجعات/ قراءات                                                                     )فهمي جدعان(الطريق إلى المستقبل 
 

157

د، فانتهت جهودهما إلى مزيد من التمزق على الأرض وإلى اشتداد طرق النظر والاجتها
من أجل "أما نضال قاسم أمين . تعلق المسلمين بالتقليد على مستوى التصورات والأفكار

امرأة جديدة متحررة، فقد جاءت المرأة التي أرادها في سفورها، ولكن غاب ذلك 
سه حصل للكواكبي إذ اشتدت على والشيء نف". الكائن المتمثل لقيم التمدن والتقدم

 فما سبب هذه الإخفاقات إذن؟. العالم الإسلامي قبضة الاستبداد وفقدان الحرية
 إعادة تركيب وتصنيف -في رأي الكاتب-الإجابة عن هذا السؤال تتطلب 

لأطروحات الفكر الإسلامي الحديث في مواجهة سؤال التقدم، ثم نقد تلك الأطروحات 
 .وتجاوزها

الكاتب ثلاث إجابات أساسية حاولت النظر فيما قدمه الفكر الإسلامي ويصنف 
 .الحديث نظراً نقدياً

وهي الرؤية  التي تستند إلى القول بأن التكوين : الإجابة الأنثروبولوجية -1
الأنثروبولوجي للإنسان العربي والمسلم عامة ذو طبيعة خاصة تكبله وتمنعه من الانطلاق 

 .ر، ما دام متشبثاً ويته وتراثه وأصالتهإلى آفاق التقدم والتطو
إن أسباب الإخفاق في الحاضر :  وهذا موقف الذين يقولون:الإجابة التاريخية -2

 .تتطلب الحفر عميقاً في الماضي للبحث عن جذور أزمتنا الراهنة
 وهي الرؤية التي ترجع الخلل الذي يضرب في أعماق واقعنا :الإجابة التآمرية -3

 علينا، وإلى العنف الذي يسلط علينا من الآخرين فيدمر قدراتنا ويقطع إلى تآمر الغير
 .الطريق على ضتنا

لكن الكاتب لا يقتنع بأي واحدة من هذه الإجابات الثلاث، إذ إن الإجابة الأولى 
تغفل أن بنية التفكير والسلوك هي مكونات تاريخية يمكن أن تتغير بتغير الواقع التاريخي، 

 .الرؤية استعادة لنظرة استشراقية موغلة في نظرا العدوانيةويرى أن هذه 
أما بالنسبة للرؤية الثانية فهو يرى أنه إن كان من إيجابياا أا تنظر إلى الواقع ولما 

 من سلبياا أا ننحمله من أفكار عنه بوصفه تركيباً تاريخياً وليس ماهيات ثابتة، إلا أ
 من وقائع لتعود إلى تخيل ما كان عليه الماضي، وبالتالي تعقد الأمور وتغفل ما أمامها

تؤدي إلى التهوين من خطورة الوقائع الشاخصة أمام العيان وإلى هدر الطاقات القائمة 
الوقوف عند البنى العميقة لا يعني إغفال "وهكذا فالدكتور فهمي جدعان يرى أن . فعلاً

 ".حقائق المعطيات المباشرة التي نعيشها
المقاربة الثالثة، فهو يعتقد أا لا تضيف جديداً، إذ إن الصراع بين الحضارات وأما 

ومشكلة هذه . حقيقة ملازمة لكل مراحل التاريخ، وأن العالم لا يقبل إلا سيداً واحداً



 عبد الحفيظ عبدلّي                                                    العدد العاشر         : إسلامية المعرفة، السنة الثالثة          
 

158

المقاربة في رأيه أا تغفل أثر العوامل الداخلية في تعطيل حركة النماء والتطور، وعدم 
لماذا تحول التدخل الخارجي إلى عنصر فاعل في : "عن السؤال الآتيقدرا عن الإجابة 

 ".تعطيل حركة ونماء الأمة؟
ولكن المؤلف يعتقد أن كل الأطروحات السابقة لا يمكن أن تحتل أية مكانة في 
جهودنا النظرية المتعلقة ذا الواقع، وأن كل القرائن تشير إلى أن الجهود ينبغي أن تبدأ 

). 40ص " (ة موجهة لتحليل الواقع بدءاً من معطياته المشخصة المشاهدةمن نظرة منهجي
وتستند هذه الرؤية إلى الاعتقاد بأن المستقبل لا يبنى على التصورات حول التاريخ الغابر 

". التحليل والتركيب الدقيقين لعناصر الواقع"أو على التخيلات الفلسفية اردة، بل على 
 يجب الانشغال بما يجب أن يكون، بل لا بد من التأمل الدقيق ولتحقيق مطلب التغيير لا

فالمصلح إذن مدعو . فيما هو كائن ثم الإحاطة به، واستشراف ما يمكن أن يكون
للاستماع إلى نداء الإرادة والرغبة، ولكن دون إغفال لقدرة الواقع على تقبل ذلك 

 التوجه الجديد؟ وتأتي الإجابة على فما النتائج المنهجية التي يرصدها المؤلف لهذا. البديل
 :هذا التساؤل في النقاط الآتية

رفض التعاطي مع الواقع انطلاقاً من رؤية إيديولوجية جاهزة، وعلى العكس  -1
 .تأكيد ضرورة الإصغاء الدقيق إلى معطيات الواقع

التزام المرونة في إطلاق الأحكام، واستبعاد الوثوقية والإطلاقية، لأن معطيات  -2
 .قع متغيرة غير ثابتةالوا

بناء عالم أفكارنا على أساس من الوعي بأا لا تتأسس على مبادئ وقرارات  -3
 .حاسمة، بل على مجرد اختيارات وافتراضات آنية قابلة للمراجعة وإعادة النظر

اعتبار العقل قوة من بين قوى أخرى في الذات الإنسانية يجب أخذها بعين  -4
 .ل هو أضعف حلقة في تلك القوى الأنثربولوجيةالاعتبار، بل ربما يكون العق

وكما يبدو للقارئ فإن هذه الرؤية تصب في نقد العقلانية اردة التي تتعاطى مع 
الواقع من خلال أفكار مبادئ مسبقة، وتدعو إلى اعتماد منظور عقلي تطبيقي لا تطغى 

ووفقاً لما سبق، فإن . رفيه أحكام العقل على بقية القوى الموجهة لعملية الإدراك والقرا
 في تمركزه حول -كما يرى المؤلف-جوهر الخلل في الخطاب النهضوي الحديث يكمن 

، سواء بوصفه مسلمات منهجية أو تراكمات معرفية، وإغفاله على سبيل "نقد الفعل"
باعتباره النتاج الفعلي لحصيلة الكليات الأخلاقية والعلمية الموجهة " لنقد الفعل"الإجمال 

 فما الذي يعنيه المؤلف بنقد الفعل؟. المتحكمة في السلوك الاجتماعي العامو



 مراجعات/ قراءات                                                                     )فهمي جدعان(الطريق إلى المستقبل 
 

159

 نقد الفعل بدلاً من نقد العقل
ينطلق المؤلف في تناوله لهذا الموضوع من دحض القول السائد بأن أصل الخلل في 
الواقع العربي الإسلامي هو غياب العقلانية، وهو قول يرجع في أساسه إلى فكرة يونانية 

ويرى أصحاب هذا الرأي أن إصلاح الواقع . ة تجدها لدى سقراط وأفلاطون خاصةقديم
 أن يقدم -في رأي المؤلف-، غير أن هذا التوجه لا يمكن "بحسب قيادة العقل"مشروط 

لنا تفسيراً للمفارقة الحاصلة بين قناعتنا العقلية من جهة، وأفعالنا اللاعقلانية من جهة 
أو قل " نقد الفعل"لاكتفاء بنقد العقل ارد بل تجاوزه إلى فالمطلوب إذن عدم ا. أخرى

ودف عملية النقد هذه إلى تخليص الفعل من اضطراب ". نقد العقل العملي"
" الحداثة"السلوكيات التي تعود إلى غموض منظومة القيم وعدم فاعليتها نتيجة لما أحدثته 

تزاز في المرجعيات، ومن تداخل في من خلل في المفاهيم، ومن تغير في الأحكام، ومن اه
، وبين ما هو "ديني"و " قبلي"الأزمان الثقافية، حتى آل الأمر إلى خلط بين ما هو 

 ".حداثي"و " تقليدي"
. وقد أدى ذلك إلى سيادة المنطق التبريري وتضخم الذاتية وعامل المصالح الفردية

لاقي كما ينبه المؤلف هي ولعل البؤرة التي تتجمع فيها خيوط الفساد القيمي والأخ
، وهي سمة تغطي جميع أبعاد العلاقات الاجتماعية، إذ تتخذ الظاهرة "ظاهرة النفاق"

نفسها شكل التملق لأصحاب السلطان، أو ااملة بين الأصحاب والأصدقاء، أو الرياء 
 إما في أداء العبادات، أو في نفاق المفكرين والعلماء وقولهم بعض الحقيقة مما يعلمون،

 .جلياً لمصلحة مرغوبة، أو دفعاً لمضرة محذورة
أما سبب هذا الانحراف في القيم والسلوك فيرجع في الأساس إلى سيادة روح 

 .الاستبداد والخوف والفاقة الاجتماعية
الإصلاح والنهوض إذن يستوجبان مقاومة هذه الظاهرة، والشرط الأول لإنجاح 

 هو وجود المثقف المفكر -لثاني من الكتابوهذا هو موضوع الفصل ا-هذه المهمة 
ليس هو "إنه : الذي يفصل المؤلف في تحديد سماته ومحددات وعيه سلباً وإيجاباً فيقول

، لأن هذا النوع من المثقفين يباشر العالم الفردي والاجتماعي بأفكار "الإيديولوجي"
لأن هذا لا يدري من " فالسياسي المثق"وليس . جاهزة تند عن الواقع، وتتنكر لأحكامه

وليسو ... واقع الأمور إلا وجهاً واحداً وستغيب عن عينيه من هذا الواقع وجوه وأشياء
كذلك الأكاديميون، أساتذة الجامعات والمشتغلون في البحوث الأكاديمية الدقيقة، بل 

 المسلح المثقف المعني بأداء رسالة الإصلاح والتغيير والقادر على النجاح فيها هو المثقف
بقدر واسع من العلم والخبرة ودقة المعرفة ورهافتها، والكفاية النظرية، والحساسية 



 عبد الحفيظ عبدلّي                                                    العدد العاشر         : إسلامية المعرفة، السنة الثالثة          
 

160

النقدية، والقدرة التحليلية والتركيبية، والاطلاع الشامل المدقق على حركة العصر 
وتطورات الأحوال البشرية، وهم أيضاً الأحرار في الفكر المتعالون على الواقع، الذي 

ب بعين بصيرة، ويتصفون بالاستقامة والحماسة والبراءة والنـزاهة، يتفحصونه عن كث
أن "أما مهمة هؤلاء فهي ". وتعمر قلوم روح المحبة والتسامح والعدالة والخير العام

ص " (ينبهوا الأفراد واتمع والدولة إلى القضايا الجوهرية والدروب الأجدى والأنجع
ليس هو المنظّر، وليس هو صاحب "عول عليه وبعبارة واحدة، فهذا المفكر الم). 94

لا ناقد العقل، لأن ميدان نظره " ناقد الفعل"بل هو . ردة المحكمة الاستدلالاالعقلية 
ليس المعارف والأفكار، ولا بناء النظومات أو المدارس الفكرية، بل هو مجال القيم 

وجوه الضارة منها أو النافعة والسلوك، وما يؤدي إلى نقد تلك القيم وتحليلها، وإبانة ال
 .فيها

والحقيقة أن هذه الصورة النموذجية التي يرسمها الدكتور جدعان للمفكر الأصيل، 
 .هي صورة مطابقة لما يقوم به هو نفسه في هذه الدراسة

أما الفصل الثالث فيتناول فيه الكاتب الشرط الثاني اللازم لإنجاح مشروع الإصلاح 
 .لنظر في طبيعة العلاقة الممكنة بين الأنا والآخروالنهوض، وهو إعادة ا

والمقدمات التي يجب وعيها مسبقاً بالنسبة لكل مفكر ناظر في هذا الموضوع تتمثل 
 :في ضرورة أخذ الحقائق الآتية بعين الاعتبار

 .الانتصار الساحق للحضارة الغربية وحيازا على المبادرة التاريخية -1
 .لأخلاقي السائدة في المنطقة العربية والإسلاميةحالة التدهور العمراني وا -2
 .اضمحلال الجسم العربي وتآكل بنيته الذاتية، وتجذُّر قيم التجزئة والانفصال -3
التحول الجغرافي السياسي الذي تعيشه المنقطة في هذه المرحلة وضرورة الوعي  -4

 .بالنتائج الخطيرة لهذه التحولات
لعربي والإسلامي اليوم، التي هي نتاج تخلف في ضوء هذه الملامح العامة للوضع ا

المسلمين عن أداء مهمتهم التاريخية وعدم أخذهم بأسباب التقدم، وفي ضوء كينونة 
ثقافية واجتماعية معطوبة، مضافاً إليها التوزع الجغرافي الشاسع للأقليات الإسلامية في 

وهذا ما يجعل (ات الكونية، كل بقاع العالم بما تمثله نقاط تماس مع كل الحضارات والثقاف
 لا يقتصر على الحضارة الأوربية الغربية فقط، بل -"الآخر"وهو يطرح سؤال -الكاتب 

، يحاول )على كل الحضارات والثقافات الأخرى مثل البوذية والهندوسية والكنفوسوسية
 .المؤلف أن يناقش مسألة التعامل الناجح والنافع مع هذه الثقافات والحضارات



 مراجعات/ قراءات                                                                     )فهمي جدعان(الطريق إلى المستقبل 
 

161

يرى الدكتور جدعان أنه في ضوء أوضاع التدهور الشامل لأحوال أمة العرب 
وتعدد واجهاته، لم يبق من خيار أمام المسلمين سوى " الآخر"والمسلمين وفي ضوء تنوع 

استبعاد المواجهة والصدام وسلوك طريق التفاعل والتواصل، وما يلفت النظر هنا هو أن 
اعل موضوع اختيار مبدئي، بل هوة حاجة وضرورة المؤلف لا يعد هذا التواصل والتف

عندئذٍ يتحول السؤال إلى مستوى آخر . تمليها المرحلة التاريخية التي تمر ا أمتنا اليوم
 مع هذا الآخر المتعدد -أخذاً وعطاءً-ما الذي يمكن أن يشكل موضوع تواصل : وهو

لحضارية الجذابة والمغرية في عالم ما العناصر الثقافية وا: الواجهات؟ وبعبارة أكثر تحديداً
الإسلام التي يمكن أن تكون مطلوبة ومرغوبة من العوالم الثقافية الأخرى، سواء لحل 
مشكلات تلك الأمم أو لقيمتها الجمالية في ذاا؟ وإذا كانت العلاقة الممكنة بين 

مية في الثقافات الثقافات هي علاقة التأثير والتأثر، فما هي مداخل تأثير الثقافة الإسلا
 الأخرى؟

الإجابة عن السؤال السابق استوجبت من الدكتور جدعان تصنيف الثقافات العالمية 
 :إلى مجموعتين أساسيتين

وهي جملة الحضارات والثقافات التي تتخذ من الزهد : حضارات الأعماق -
اني غايات والتصوف والتأمل الروحي ديناً، ومن الطمأنينية النفسية ومن الاستعلاء الإيم

وفي رأي المؤلف أن . جوهرية لها، مثل الحضارة الهندية والديانة البوذية وجماعات السيخ
الإسلام لا يختلف كثيراً عن هذه الثقافات من حيث الدعوة إلى الطهر والزهد، وترشيد 
الاستهلاك، ونشر مفهوم التوحيد، وما يتعلق به من قيم العدالة والتسامح والمساواة بين 

المين، وكذلك الدعوة إلى الاستعلاء الإيماني والتشبث بالأخلاق النبيلة الفاضلة الع
 ).164ص (ومقاومة تيار الإباحية والفساد في الكون 

ويعني ا المؤلف كل الثقافات والتجمعات التي تتبنى : حضارات الظواهر -
 :المنظور الغربي الذي يستند إلى المفاهيم الأساسية الثلاثة

 .لمؤسسة وفق مقولات العقل اردالمعرفة ا -
 .الفرد ذو الكينونة الخاصة والوجود المنفرد المستقل -
التنمية كمال وغاية للحضارة المادية الساعية إلى الاستغواء والضلال في البناء  -

 .والعمران
وعلى هذا المستوى أيضاً يقرر المؤلف أن الإسلام يمكن أن يبني علاقات تواصلية 

، وهو بعد )170ص " (الاستخلاف العمراني" الغربية على قاعدة قوية مع الحضارة
 .أصيل من أبعاد الرسالة الإسلامية



 عبد الحفيظ عبدلّي                                                    العدد العاشر         : إسلامية المعرفة، السنة الثالثة          
 

162

أما الشروط الذاتية التي يمكن أن تؤهل عالم الإسلام اليوم لكي يستفيد من علاقات 
 :التواصل هذه فيحددها الكاتب في النقاط الأساسية الآتية

بما هو رسالة رحمة وخير وفضيلة وسعادة إعادة بناء صورة الإسلام الكونية  -أ 
 .للإنسانية جمعاء

نشر ثقافة التسامح المشجعة على التواصل والتفاعل ونبذ كل دواعي الصراع   -ب 
والصدام، تفويتاً للفرص على الأعداء المتربصين، وتقوية للقدرة على هضم الجوانب 

 .ام والحريةوخاصة قيم العقلانية والانتظ. الإيجابية من الحضارات الأخرى
إعادة تركيب وعينا للحضارة الغربية، وفق تصورنا الثقافي ومصلحتنا التاريخية،  -ج 

 .حسب اصطلاح الدكتور حسن حنفي" الاستغراب"وهو ما يمكن أن نطلق عليه مفهوم 
أن يكون المسلمون مستعدين لمواجهة النتائج العقدية والاجتماعية، التي يمكن  -د 

 .والتواصل الآنف الذكرأن تترتب على خيار التفاعل 
ولكن قبل هذا كله ما يضمن نجاح هذه العلاقة التواصلية هي التأليفة الأصيلة التي 
يقترحها الإسلام بين الروح العقلية المسترشدة بالوحي والمتجهة صوب العالم الموضوعي، 

  المتوجهة إلى جوهر الباطن والمحركة لأشواق الإنسان-التأملات الروحية-والذاتية 
الباطنية الأبدية؛ هذه الرسالة المتكاملة هي التي تؤهل الإسلام لإرساء هذه العلاقة 

 .والانفتاح على الآخرين والاستفادة منهم
وفي ضوء هذه المحددات الكبرى لما يراه الكاتب من شروط وضوابط، يتعرض 

تصادم  "حات السائدة في عالم الإسلام اليوم فينكر مقولةوللعديد من البدائل والأطر
أو ما يسميها " الشكلانية الإسلامية الحديثة"، ويحمل على تيارات "الحضارات

، ويعني ا الحركات الإسلامية التي يعدها سبباً في تجريد "بالراديكالية الإسلامية الجديدة"
الإسلام من قوته الاجتماعية وتعرضه لسياسات تشويه السمعة والتحجيم والتفتيت 

ص " (وتجريد الإسلام من جاذبيته الإنسانية وسحره الكوني"ر والإضعاف والإفقا
180-200.( 

 :والحقيقة إن مثل هذا القول يدعو للتساؤل
 إلى أي حد تصدق هذه الأحكام؟ -1
لو صح أن الآخر توتر واستفزته حركة الإحياء الروحي والفكري في العالم  -2

أن المعضلة في السلوك الإسلامي فهل يعني ذلك أن الخطأ في ظهور حركة التدين؟ أم 
 العدواني والاستعماري للغرب؟ ومتى كان رضا الغرب مقياساً للصحة والخطأ؟



 مراجعات/ قراءات                                                                     )فهمي جدعان(الطريق إلى المستقبل 
 

163

ودعاة " التقليد والجمود"كذلك يتعرض المؤلف للصراع المحتدم اليوم بين دعاة 
وفي ضوء ما سبق يصل إلى أن الحل ليس في الاتباع المتشدد للتراث، ". الحداثة العلمانية"

اثة الجذرية المصادمة لثوابت الهوية الحضارية للأمة، بل في التخفيف من غلواء ولا في الحد
الفريقين، وأن يقر كل منهما للآخر بحقه في الوجود والتعبير عن نفسه، وأن يكتفى في 
هذا المستوى بالحد الأدنى من القواسم المشتركة من القيم والمصالح المفتوحة على التحول 

 .لسياسات العامة على أساس ذلك التنوع الحقيقي في واقع اتمعوالتطور، وأن تقوم ا
والحقيقة لو كان الأمر كما يتصور المؤلف لهان الأمر ولاكتفينا بما أقره، منيبين غير 
معقبين؛ لكن المشكل أعقد من ذلك بكثير إذا ما انتقلنا من طرح المشكل على المستوى 

صراع بين العلمانية والدين الذي يعالجه هنا،  النالفردي إلى المستوى الجماعي، ذلك أ
فاتمع ليس . إنما يطرح على مستوى مشروعية السيادة في واقع الأمة بأبعاده كافة

مجموعة غرف معزولة بعضها عن بعض، بل يقوم على ثوابت عقدية وحضارية وعلى 
ثل المواطنون فيه أو فندقاً يم" لوكندة"إن اتمع ليس . هوية جمعية لا بد أن ينضبط لها

بدون الانضباط وفق أية " حريته الطبيعية"مجرد عابري سبيل لكل منهم أن يمارس 
مرجعية عليا؟ وحتى نكون واقعيين استجابة لدعوة الدكتور جدعان نفسه، فهل هناك في 

، "المذهب الإنساني"الكون انتظام اجتماعي يتأسس وفق ما يدعو إليه الكاتب باسم 
 لق، وبدون أي مرجعية عقائدية مخصوصة؟هكذا يتجرد مط

ومن نتائج دعوته السابقة أيضاً أن تكون كل النظم والعقائد والأفكار بضاعة في 
الحوار المفتوح بين الطوائف الاجتماعية، لكن هل يمكن " أجندة"مزاد علني وفي متناول 

المزايدة أن يحصل هذا؟ وهل هناك أي مجتمع يحترم هويته يمكن أن يضعها في دائرة 
ة؟ بل هب أن اتمع والنقاش؟ أليس من ثوابت تلك الهوية مقدسات شعوب وعقائد أم

، أليس له ثوابت وقيم ومقومات يحترمها ويعتنقها لا يمكن أن يساوم عليها كان علمانياً
بمنـزلة ) الحرية، والمساواة، والعدل(أو أن يتنازل عنها؟ أليست مبادئ الثورة الفرنسية 

تمع الحر الليبرالي إنجيل اتمع الفرنسي؟ وأليست مبادئ الثورة الأمريكية ومبادئ ا
 الكتاب المقدس للشعب الأمريكي؟

" بالعاصفة"متعددة الأبعاد لما سماه " بانورامية"أما الفصل الرابع فيضمنه المؤلف نظرة 
سلام قد وتأتي أهمية هذا المحور من كون الإ. التي تلف وجود الإسلام في هذا العصر

أصبح اليوم طرفاً رئيساً في الصراع الحضاري والسياسي لأسباب كثيرة بعضها يتعلق 
بأوضاع العالم الإسلامي والتطورات الاجتماعية الحاصلة فيه، وبعضها يتعلق بالنهايات 

لكن . المأساوية للمغامرة الإنسانية فيما كانت تصبو إليه من سعادة ورفاه وطمأنينة



 عبد الحفيظ عبدلّي                                                    العدد العاشر         : إسلامية المعرفة، السنة الثالثة          
 

164

هكذا بالألف -وخوفه على المصير الذي يمكن أن ينتهي إليه الإسلام إشفاق الكاتب 
 . يدعوه إلى مقاربة الموضوع من أبعاد متعددة-واللام

فهو أولاً يخشى على الإسلام من الرؤى الاختزالية التي تحوله إلى مجرد مشروع 
 ويرى يقدم في شكل راديكالي يرفض الحوار والحلول الوسطي،" انقلابي ثوري"سياسي 

لن تؤدي إلا إلى تمزيق الأمة، وفك ) وعلى نقيض ما هو مطلوب اليوم(أن هذه الرؤية 
ترابطها، ويؤكد أنه لا بد من إدارة حوار لتوحيد أطراف العالم الإسلامي قواه على 

ولا بد من تقديم حلول وسطى لكل التعارضات القائمة بين التصورات . تعددها وتنوعها
 .اتمع ودوائر الأفكارالمتباينة التي تشق 

هذا على المستوى السياسي، أما على المستوى المعرفي فيعتقد المؤلف أن حقائق 
الإسلام في حاجة اليوم إلى صياغات علمية جديدة شكلاً ومضموناً، وفي هذا الإطار 
يدعو إلى تجديد علم الكلام بشكل يستجيب لتطورات المعرفة الإنسانية ومنطقها 

 .الحديث
 يحافظ الإسلام على مكانته بين بقية الديانات والحضارات، يؤكد المؤلف أن وحتى

الإسلام قادر على بناء عالم متطور ومتقدم، وأن يوجد المؤسسات التي تسهر على 
التمكين لقيمه في اتمع وعلى إنجاح مشروعه التنموي، بل والتبشير به على المستوى 

 .العالمي
 بالمشروع الإسلامي فيرى المؤلف -والغرب تخصيصاً-" الآخر"أما مسألة علاقة 

بصددها أنه لا وجود لمؤامرة خارجية تقصد تدمير الإسلام لذاته، وحتى إن وجدت 
بعض المؤشرات على ذلك، فإنه يدعو إلى أن نكون واقعيين في فهم أسباا، إذ تبدو تلك 

وفي ضوء . تنازل عنهاالتحركات مبررة لحماية مكاسب تاريخية للغرب ليس من السهل ال
اختلال توازن القوى الذي أشار إليه في الفصل السابق، يرى أن الصدام ليس في صالح 

 .المسلمين ولم يبق إلا إعادة صياغة المطالب بشكل يحفظ للغالب بعض المصالح
ومن القضايا التي أثارها المؤلف على هامش هذا المحور الصراع المحتدم اليوم بين 

ومؤسسة الدولة في مجتمعات المسلمين، ذلك الذي أدى إلى استنـزاف " يةالقوى الدين"
قوى الطرفين دون أن يؤدي إلى غلبة أي طرف؛ ويقترح في هذا الإطار حالة من التوافق 

، حالة دستورية تتوافر فيها "تتحقق فيها القوامة في نفس الوقت للدين والدولة والدستور
ي، ويتمتع فيها  وصونه ونمائه على الوجه السوللدين المؤسسات الضرورية لرعايته

المواطن بممارسة حقوقه الإنسانية كاملة في ظل دولة ديمقراطية يتيسر فيها للمجتمع 
 ).254ص " (العيش وفق احترام الإرادة الجماعية الغالبة



 مراجعات/ قراءات                                                                     )فهمي جدعان(الطريق إلى المستقبل 
 

165

إن حالة التوافق أو التعايش هذه التي ينادي ا المؤلف تستند إلى رؤية تطابق بين 
د قيام الدولة الحديثة ومقاصد الشريعة الإسلامية في جوهرهما، وأي تعارض يمكن مقاص

التحرر الثقافي مما هو غير "أن يقوم هنا فلن يكون إلا تعارضاً شكلياً يمكن حله عن طريق 
، أو بإعادة النظر في الأشكال الزائفة من معتقداتنا وعاداتنا )في المنظور الحديث(إنساني 
ص " (التي رسخها ضعف الاجتهاد والجمود على الموجود) سوبة للدينالمن(الذاتية 
262.( 

هو "ويبقى الشرط الوحيد لتحقيق التوافق السالف الذكر ويختم الدكتور جدعان 
بناء فكر إسلامي اجتهادي حديث يقدم صيغاً ملائمة للعصر، ويجعل أطروحات الإسلام 

وظيفة هذا الفكر في إجراء ضرب من ويحدد المؤلف ). 262ص " (تعانق القيم الحديثة
الجديدة " الممكنات الشرعية"الحوار الاجتهادي الذي يبذل كل الوسع لسبر أغوار 

، "بتحقيق المصالحة الرحيمة مع الدولة، وبإنفاذ سمة التراحم واليسر في أحكام الشريعة
المعتدل، مع وذه الصيغ التعادلية تقع الاستفادة من المخزون القيمي للإسلام الرحيم 

 . دارة والتيسيرالاحتفاظ بما وصل إليه العقل البشري من قيم الانتظام والعقلية في الإ
ومع " الذات"كتابه بالفصل الخامس الذي يدعو فيه إلى بناء علاقات تواصلية مع 

على كل المستويات الفردية، والعائلية، والاجتماعية، والدولية، علاقات تقوم " الآخر"
ر والانفتاح والاستعداد لاحترام الرأي الآخر مهما كان مختلفاً، وعلى احترام على الحوا

المسائل الأكثر جوهرية في الحياة -حقوق الأفراد الطبيعية وحقوق الطوائف والجماعات 
 ويمكن تلخيص أطروحته في هذا الصدد -الإسلامية على أبواب القرن الحادي والعشرين

 :في النقاط الآتية
رجاع أسباب الانحطاط إلى أسباب واقعية تاريخية وليس إلى أسباب لا بد من إ -1

 .أنثروبولوجية طبيعية
النظر إلى أن الخلل العميق في حياتنا الخاصة والعامة لا يكمن في تكوين العقل  -2

 .ولا في بنيته، بل يكمن بالأساس في طبيعة أفعالنا وأنماط سلوكنا
روطة بإعادة النظر في طبيعة إن الدواعي الحقيقية للانطلاق والنهوض مش -3

علاقاتنا بالتراث وبالعوالم الأخرى المحيطة بنا سواء كانت حضارات أعماق أو حضارات 
 .ظواهر
إعادة النظر في القراءات الأيديولوجية للإسلام السائدة اليوم، وهو ما سماه في  -4

 ".بالمشكل الإسلامي"الفصل الرابع 
 :المؤلف في هذا العمل النقدي النافذ فهماأما الموجهان الأساسيان اللذان قادا 



 عبد الحفيظ عبدلّي                                                    العدد العاشر         : إسلامية المعرفة، السنة الثالثة          
 

166

 استهداف الجدوى الواقعية، الأمر الذي عصمه من الدخول في مناقشات :أولاً
 .ومجادلات في قضايا نظرية أقرب إلى الميتافيزيقا منها إلى الواقع

دون تحديد أو " مذهب إنساني"النـزوع الإنساني، بمعنى وضع أسس : ثانياً
ع خيوط هذا المذهب باستقراء جملة نقاط من داخل النص ذاته ويمكن تجمي. تخصيص

 :ومنها
 .الإيمان العميق بأهمية التواصل مع الآخرين على قاعدة التراحم والمحبة والتعاون -
 .الرجاء وعدم اليأس من إمكانية التغيير -
بالرغم من وعي المؤلف لأهمية وظيفة العقل وقوته في إضفاء الانتظام على  -

علها في متناول التفسير والتأويل، إلا أنه يأبى استبعاد أهمية الأبعاد الأخرى الظواهر، وج
 ).العواطف، والأحاسيس، والمشاعر، والإرادة(للكينونة الإنسانية 

مع إقرار الكاتب بأهمية الحقائق المباشرة للواقع، فإن ما يميزه في سياق المذهب  -
الحقائق بشكل يلطف من حدا الإنساني الذي يدعو إليه هو محاولة توظيف تلك 

ويخفف من بشاعتها ويجعلها تحت السيطرة والنفوذ، ومن تلك الحقائق حقيقة الصراع في 
 .الوجود
تأكيد مرونة العقائد والأحكام الفكرية ونفي الإطلاقية والوثوقية، لأن الواقع  -

ة أو أفكار الذي يتحرك باستمرار، وفي اتجاهات متعددة، لا يمكن مواجهته بعقائد متصلب
 .إطلاقية
الإيمان العميق بأهمية الذات المتحررة والمثقفة والواعية بمعطيات الواقع وقواه  -

 .والمتفاعلة مع عناصره إيجابياً والمؤمنة بأهمية الأبعاد الروحية العميقة للظاهرة الإنسانية
الدعوة إلى الاندماج الثقافي بصورة إيجابية قائمة على أساس الخصوصية  -
 .تقلالوالاس

 .هذه جملة المعالم العامة للبديل الذي يدعو إليه المؤلف
أما على المستوى المنهجي فإن هيكلة النص تبدو واضحة ومساعدة على فهم المادة 

ففي . التي أراد المؤلف أن يبلغها، على الرغم من كثافتها وتنوعها وتشعب محاورها
 سيوظفها في معالجة قضايا الكتاب، الفصل الأول اكتفى بوضع المبادئ والمنطلقات التي

 .التي أفرد لكل منها فصلاً مستقلاً
وقد حاول الكاتب أن يلتزم في كل باب من أبواب الكتاب بالمواجهات العامة التي 
وضعها في الفصل الأول، غير أن ذلك لم يمنع من كثرة الاستطرادات والتوغل بعيداً في 

النسبة لجوهر الإشكالية، مثل مفهوم الحداثة، معالجة بعض القضايا التي تعد ثانوية ب



 مراجعات/ قراءات                                                                     )فهمي جدعان(الطريق إلى المستقبل 
 

167

وربما حدث ذلك بسبب سعة اطلاع الكاتب وسبق معالجته ... ومراحلها ومواطنها
 .القضايا نفسها في مؤلفاته السابقة

ومما يؤخذ على هذا الدراسة من الناحية الشكلية عدم التوثيق، إذ لا نجد من أول 
 من إشارات إلى مدارس فكرية ومفكرين هِتنِ مالكتاب إلى آخره أي توثيق لما ورد في

 ...وإلى أطروحات بعينها، وكأن الكاتب في مقام إلقاء محاضرة، لا كتابة وتدوين
ويمكن أن نلاحظ كذلك استعمال المؤلف بعض الألفاظ والعبارات التي قد تنال من 

، وعبارة )13ص " (صيرورة"على وزن " خيرورة"القيمة التنظيرية للكتاب مثل كلمة 
أثناء حديثه عن ضرورة إرساء ثقافة ) 42ص " (أن يقبل الواحد أوراق اعتماد الآخر"

التحاور، وإطلاق نعوت لا تتوافق ومسمياا كتسمية قضية إلقاء والقدر بعقده 
 .سوفوكليس

 :أما من حيث المضمون فيمكن أن نبدي الملاحظات الآتية
أولوية نقد العقل بالنسبة إلى الاهتمام لقد ألحّ الدكتور جدعان كثيراً على عدم  -1

وإضعاف " نقد العقل"هل حقاً نحن في حاجة إلى تجاوز : السؤال. بالسلوك والعواطف
الاهتمام به؟ وهل تغلّب حكم العقل لدينا على حكم العاطفة حتى ندعو إلى مزيد من 

على المستوى العاطفية؟ وهنا أعتقد أن الكاتب قد أفرط في معالجته للقضايا بالتركيز 
الفردي دون المستوى الجماعي؛ ويبدو أن ذلك الإفراط جاء رداً على موقف الذين 

في إطار مشروع الإصلاح، مغفلين الموضوع على مستوى " نقد العقل"اهتموا بـ 
السلوك الفردي أو على مستوى القوى والملكات الفردية، ومركزين على أنماط الانتظام 

 .النظم ورسم الخطط والاختياراتالاجتماعي وطريقة صياغة 
والملاحظة نفسها يمكن أن تنطبق على مناقشة المؤلف لمسألة الصراع بين   -2

العلمانية والإسلام، فالأمر لا يقتصر فقط على قضية الاعتقاد الفردي وشروطه بل يتعلق 
 .كذل بشرعية السيادة والإنفاذ في الحياة العامة

لتي يطرح ا المؤلف قضايا الفكر الإسلامي يلاحظ القارئ وهو يتابع الطريقة ا -3
نـزعة إلى المطابقة بين الإسلام من حيث هو دين جاء به الوحي الإلهي، وسواه من 
مقالات البشر ونظريام ومنظومام الأيديولوجية، وإلا فما معنى قوله مثلاً في ص 

يراً أخص في هذا الوضع بالذات هو الذي يفرض اليوم، تأملاً خاصاً وتفك): "246(
، حيث يبدو الإسلام مجرد معطى من المعطيات "مستقبل الدين من الدولة العربية الحديثة

: حيث يقول) 219(المكونة للتراث العربي الإسلامي؟ ويبرز هذا التشويش أكثر في ص 
الوحي والاستخلاف، والتراث الحي ومعطيات الواقع : ومرجعيات الإسلام الجوهرية"



 عبد الحفيظ عبدلّي                                                    العدد العاشر         : إسلامية المعرفة، السنة الثالثة          
 

168

 المقصود ذه المرجعيات هنا؟ وما العلاقة بينها؟ وهل هي على وزن واحد  فما،"المباشر
بحيث نتلقى الإسلام منها؟ أم أن الإسلام الذي يتحدث عنه الدكتور جدعان هو إسلام 
علم الأنثروبولوجيا الذي لا يمثل الوحي الإلهي فيه إلا عنصراً ضمن عناصر أخرى؟ ثم 

، فأيهما في أزمة الإسلام "إن الإسلام في أزمة: "سهايضيف قائلاً في الصفحة السابقة نف
 أم السلمون؟

بقي أن أشير في النهاية إلى أن الكتاب قد حوى كثيراً من الزوائد التي كان من 
الممكن الاستغناء عنها، إذ إا أضفت على أطروحات الكتاب الكثير من الغموض 

 .وجعلت رسالته لا تنفذ إلى عقل القارئ بيسر ووضوح
وختاماً، فإن ما أبديناه من ملاحظات وما أجريناه من حوار مع أطروحات الدكتور 
فهمي جدعان لا يغض من قيمة الكتاب، إذ تبقى لهذه الدراسة ميزة خاصة، وهي أا 

نقد "تقدم رؤية تأسيسية سيكون لها ما بعدها؛ فلأول مرة يتجاوز سؤال الإصلاح دائرة 
، وهي دائرة تمثل حقاً "أنماط السلوك والأفعال والقيم"ة ليتناول دائر" أساليب التفكير

 .عائقاً أساسياً لتقدم مجتمعاتنا
 
 



 
 

  في حماية الدعوةمنهج النبي 
 والمحافظة على منجزاا خلال الفترة المكية

 الطيب برغوث: المؤلف
، الطبعة )17(، سلسلة الرسائل الجامعية المعهد العالمي للفكر الإسلامي: الناشر

 ). صفحة530(م 1996/ه1416الأولى، 
 

 *محسن محمد صالح
 

 تقديم
 دفعه للاهتمام بالموضوع، هو الإجابة على يذكر المؤلف أن السبب الرئيس الذي

التساؤل المتعلق بكيفية المحافظة على منجزات العمل وحماية إطاره المرجعي بصفة عامة، 
 .باعتبار ذلك مشكلة جوهرية من مشكلات البناء الحضاري

 في حماية الدعوة والمحافظة على منهج النبي ": انوأما لماذا اختار هذا العن
الذي تكتسبه الحركة " النموذجي الفذ"، فبسبب الطابع "ل الفترة المكيةمنجزاا خلا

النبوية المعصومة بالنسبة لغيرها من التجارب البشرية الأخرى، والسعي إلى لفت 
وهو ما يلزم دعاة ..." ، والتأسي الأمثل بهتباع الأصوب لرسول االله الأنظار إلى الا

 ...".قاء بفهمهم وأدائهم الرساليالمشروع الإسلامي بالعمل على الارت
ويرى المؤلف أنه رغم التعدد الخصب لزوايا رؤية السيرة النبوية، فإن العناية 

في اتجاه البحث " للحركة النبوية"ظلت قليلة، مما دفعه إلى محاولة تقديم قراءة " بالمنهج"
 ).46-43(عن هذا الموضوع 

سلامي المعاصر، ومحاولة الوصول إلى والمؤلف لا يخفي أن انشغاله موم العمل الإ
منهجية سليمة، تضمن عدم تسرب الخلل إلى مضمونه المرجعي، وحمايته من التشويه، 
والتحريف، والاختزال في كل مراحل الطريق، وضمان روح الاستمرارية، والمحافظة 

كل هذا جعله يقدم على دراسة هذا النموذج ... على المنجزات، واستثمارها بفاعلية
وتبدو واضحة روح ". الإشكالية الكبرى"التطبيقي الفذ الذي تكمن من تجاوز هذه 

                                                 
 .، أستاذ مساعد في قسم التاريخ، الجامعة الإسلامية العالمية بماليزيا1993دكتوراه في التاريخ الحديث من جامعة الخرطوم  *



 محسن محمد صالح                                 العدد العاشر                  : إسلامية المعرفة، السنة الثالثة         
 

170

المؤلف الحريصة الحادبة، المستلهمة للدروس والعبر، التي تسعى لتشكيل رؤية منهجية 
 .من خلال الدراسة، حيث يمكن الاستفادة منها في الواقع المعاصر

اذا المرحلة المكية فقط، وبالذات؟ غير أننا لا نجد جواباً لتساؤل يلح علينا وهو لم
ولماذا لم يقم المؤلف، سعياً إلى تكامل الرؤية والمنهج، بدراسة المرحلة المدنية مع المرحلة 
المكية؟ وبطريقة أخرى، هل تكفي المرحلة المكية لاستخراج منهجية نبوية واضحة 

ها إذا نهجية نفسمتكاملة في حماية الدعوة والمحافظة على منجزاا؟ أم أن هذه الم
تكون مجتزأة من صورة أكبر وأوسع، مما قد يصيبها بنقص اقتصرت على مرحلة معينة ف

 أو قصور؟
 في محاولة الاقتداء والتأسي والمسلمون المهتمون بالعمل الإسلامي لن يقفوا

ستلهام العبر على مرحلة دون أخرى، ولعلنا نجد الإجابة على سؤالنا في أن تضمين وا
، ولكن تبقى هذه )الكبير أصلا؟(المدنية قد يطيل البحث ويضاعف حجمه المرحلة 

" عي حول الحمىاوالر"الإجابة غير كافية إذا ما عرفنا أن مقدمات الرسالة وتمهيداا 
 صفحة، أي أكثر بقليل 268صفحة، حوالي ) 350(أخذ من حجم الكتاب البالغ 

ات لاتسع اال للمرحلة المدنية من نصف الكتاب، ولو أن الباحث اختصر هذه المقدم
وقد . ولأمكننا الاطلاع على منهجية متكاملة على يد باحث جاد مثل الطيب برغوث

أو مرحلة " استضعاف"نجد إجابة أخرى على تساؤلنا في أن المرحلة المكية تمثل مرحلة 
تالي ما قبل الدولة الإسلامية، وهي مرحلة مشاة لما يعانيه المسلمون اليوم، وبال

 .يحتاجون إلى وعيها ومدارستها بصورة أكثر تركيزاً
ولكن الدعوة في المرحلة المدنية عانت من حالات استضعاف كما وصف االله 

إِذْ جاءُوكُم مِن فَوقِكُم ومِن ﴿: سبحانه وتعالى حال المسلمين في غزوة الخندق فقال
بو ارصاغَتِ الْأَبإِذْ زو كُمفَلَ مِناأَسونونَ بِاللَّهِ الظُّنظُنتو اجِرنالْح تِ الْقُلُوبلَغ﴾﴿ 

وعانت بشكل عام من . قبل ذلك" أحد"، وعانت من الهزيمة في ) 10:الأحزاب(
واستطاعت الدولة ... حروب الكافرين، وكيد المنافقين ومؤامرات يهود المدينة وخيبر

يات دعوية جهادية، مكنتها من تجاوز الإسلامية النمو بمجاهدات منهجية، واستراتيج
مرحلتها الجنينية إلى تحقيق وحدة إسلامية لكل جزيرة العرب؛ وهي أمور من أشد ما 

 .يحتاج إليها المسلمون في واقعنا المعاصر
قسم المؤلف بحثه إلى ثلاثة أبواب، غير أنه قدم لها تمهيداً شرح فيه المفاهيم 

. عوة، والمنهج، والحماية، والمنجزات، والمحافظةالد: الأساسية للدراسة مثل مفاهيم



 مراجعات/ قراءات ث                                                 منهج النبيَ  في حماية الدعوة للطيب برغو
 

171

الكيفيات العملية المنظمة التي "ويهمنا هنا أن نشير إلى ما يقصده بالمنهج النبوي وهو 
 يعرض ا الإسلام على الناس، ويواجه ا مشكلات الواقع والدعوة، كان النبي 

رسالة لدعوته، ويحافظ ويحرك بوساطتها الأحداث من حوله بما يضمن حماية محتوى ال
 ".على منجزاا، ويحقق أهدافها في الخلق

هو استخدام حديث شاع كما يذكر " المنهج النبوي"واستخدام مصطلح 
الدكتور طه جابر العلواني في تصديره القيم للكتاب في الخمسينيات والستينيات من 

 العمل وحجيته هذا القرن للدلالة من بعض الفئات الإسلامية على وضوح طريقتها في
ص ( وتأكيد حتمية نجاحها ما دامت تنهج المنهج نفسه وارتباطه بسنة الرسول 

إن استخدام المنهج هنا هو استخدام للمعنى اللغوي بمعنى : ، ويضيف العلواني)27
) ي االله عنهما(السبيل أو الطريق، وليس المعنى الاصطلاحي حيث فسر ابن عباس 

لِكُلٍّ جعلْنا مِنكُم ﴿: بالقرآن في قوله تعالى" الشريعة"لتها والمنهج بالسنة النبوي بجم
 ).48: المائدة (﴾شِرعةً ومِنهاجاً

غاية الدعوة الإسلامية ) 153-77ص (يدرس المؤلف في الباب الأول 
غاية : يدرس الفصل الأول. سم إلى فصلينوخصائصها المبدئية الكبرى، وهو ينق

، ويشير الباحث إلى عناية )114-77ص (قها الرسالية الكبرى الدعوة الإسلامية وآفا
الإسلام بالوجود الإنساني، وأن غاية الدعوة الإسلامية على مستوى عالم الشهادة هي 

تمكين الإنسان من تحقيق مستوى استخلافي راق وفق ما تتيحه له ظروفه وإمكاناته في "
 النهائي للإنسان في الآخرة ، ويشير إلى عناية الإسلام بالمصير)80ص " (عصره

ويتحدث المؤلف كذلك . والاهتمام بوراثة الجنة بوصفها غاية ائية للوجود الإنساني
عن عناية الإسلام بالاستخلاف هدفاً استراتيجياً، يحدد مفهوم الاستخلاف، وأبعاده 

قي الكبرى المتمثلة في الترقي المعرفي، والترقي الروحي، والترقي الأخلاقي، والتر
العمراني، ومنهج الاستخلاف في السعي لتحقيق هذه الأبعاد بصفة مستمرة تمكن كل 

 .جيل من تقديم عطائه الحضاري
الخصائص الكبرى للدعوة الإسلامية : ، فيدرس)153-115(أما الفصل الثاني 

 :ويلخصها في خمس خصائص
 -4 الطبيعة الشمولية، -3 الصبغة التوحيدية، -2 النـزعة العلمية، -1

 . التوجه العالمي-5النـزعة الواقعية، 



 محسن محمد صالح                                 العدد العاشر                  : إسلامية المعرفة، السنة الثالثة         
 

172

في التعبير عن خصائص " نـزعة":ولا ندري هنا ما مدى دقة استخدام مصطلح 
الدعوة الإسلامية؟ وقد تعمد المؤلف أن يقدم في ذكره للخصائص النـزعة العلمية 

ين على الصبغة التوحيدية، رغم أنه من المعروف أن الخاصية الكبرى المتعارف عليها ب
 وهو اللفظ الذي يعرف به الإسلام عادة، والشهادة ،"التوحيد"العلماء والدارسين هي 

ويدافع المؤلف عن رأيه . الله بالوحدانية هي شعار الإسلام، والمدخل الأول إليه
لاعتقاده بأن العلم بمفهومه الإسلامي الشامل للسنن الدينية والطبيعية أو الكونية العامة، 

عي الضروري لأي اعتقاد أو إيمان سليم وعمل صحيح صالح من شأنه هو المدخل الطبي
ولكن، هل يمكن قبول هذا المنطق؟ . أن يحقق مستوى لا بأس به من عمارة الأرض

يلزم " فني" على الصلاة نفسها؟ إن التقديم هنا -وهو شرط الصلاة-فهل نقدم الوضوء 
 .الشيء، ولكنه لا يسبقه أهمية ومقداراً

، طبيعة المرحلة المكية وأهداف الدعوة )268-157ص(باب الثاني ويدرس في ال
بيئة الدعوة في ) 191-157ص(الفصل الأول . وهي ينقسم إلى ثلاثة فصول. فيها

المرحة المكية، حيث يشير الباحث إلى وضعية عالم ما قبل الإسلام فكرياً، وعقدياً، 
  التكليف الرسالي للنبي )235-193(واجتماعياً، وسياسياً؛ ويدرس الفصل الثاني 

أهداف الدعوة في : فيدرس) 268-237ص (أما الفصل الثالث . وبداية الدعوة
المرحلة المكية ويلخصها في بناء المنظومتين العقدية والفكرية، وإرساء أسس بناء 

 .المنظومة الاجتماعية، والإعداد لبناء الدولة
إذا )  صفحة243(أو  صفحة 268وهكذا علينا أن نسير في دروب وثنايا 

إلى ما وافق الباحث نفسه وقرر أنه " لاهثين"العلواني قبل أن نصل . حذفنا تصدير د
، الذي يحمل )449-269(، وهو الباب الثالث )273ص " (صلب الموضوع"

وقد قسم . التحديات التي واجهتها الدعوة في الفترة المكية، ومنهج مواجهتها: عنوان
 . ثلاث مراحل توزعت على ثلاثة فصولالباحث العهد المكي إلى

مشكلات الدعوة في ) 317-275ص(درس في الفصل الأول من الباب الثالث 
وقد حدد مدة هذه المرحلة بثلاث سنوات . المرحلة التأسيسية الأولى ومنهج مواجهتها

على م إلى اية السنة الثالثة للبعثة، أما الإطار المكاني فقد اقتصر التركيز فيه 610منذ 
أما . ولاحظ المؤلف أن هذه المرحلة لم تكن سرية مطلقة. الدائرة المكية أو القرشية

أهداف الدعوة في هذه المرحلة فكانت بناء القاعدة الجهادية أو الطليعة بحيث تكون 
أما المشكلات التي واجهتها الدعوة فتلخصت في مشكلة . صورة نموذجية حية للإسلام



 مراجعات/ قراءات ث                                                 منهج النبيَ  في حماية الدعوة للطيب برغو
 

173

لأولى للدعوة، وكيفية تحديد الأشخاص ودعوم ومتابعتهم بناء النواة الجهادية ا
ثم مشكلة المحافظة . وتكوينهم، والتوفيق بين ممارسات الشعائر وعدم استفزاز قريش

 .على النواة وحمايتها
 في مواجهة هذه المشكلات كانت مضبوطة ويرى الباحث أن خطوات النبي 

ولمواجهة المشكلات . ل وسوء التقديرمنسقة مدروسة لا مكان فيها للعفوية والارتجا
 أسلوب الاتصال الفردي الانتقائي القائم على المعرفة الشخصية اعتمد الرسول 

 وتمكنت قيادة الدعوة التي شكلها . لقابليات الأفراد ومدى استعدادهم للتجاوب
 .فقد مثلت بطون قريش كلها كما مثلت طبقات اتمع. من تمثيل اتمع المكي كله

فتحقق في هذه المرحلة إسلام واحد وثلاثين رجلاً من قريش وأبنائها، وأربعة عشر 
رجلاً من الموالي والحلفاء، واثنتي عشرة امرأة موزعة على سبعة بطون، وثلاثة أفراد من 

وواجه عليه الصلاة والسلام مشكلة الاستيعاب التربوي للأفراد من . قبائل أخرى
روحية، والسلوكية، واستخدام بيته وبيوت الصحابة وشعاب خلال التربية الفكرية، وال

فواجهها من خلال " الطليعة الجهادية"مكة محاضن للتربية، أما مشكلة حماية هذه 
إعطاء الأولوية لبناء القدرات الذاتية للدعوة، وتبني سياسة تفادي المواجهة المبكرة مع 

ماعي، والسعي لتأخير المواجهة مع المتجمع، وتحقيق الانضباط الأمني والانضباط الاجت
 .الزعامة الجاهلية

فتحدث فيه عن تحديات المرحلة التأسيسية ) 383-319ص (أما الفصل الثاني 
وتحددت . وحدد زمن هذه المرحلة القرشية ومحيطها القريب. الثانية ومنهج مواجهتها

رحلة الأولى من أهداف هذه المرحلة في مواصلة بناء القاعدة الجهادية، وفي إنجاز الم
 .انفتاح الدعوة على اتمع

مستوى الدعوة : أما التحديات فقد قسمها المؤلف إلى ثلاثة مستويات، الأول
وقيادا وتلخص في النيل من مصداقية الدعوة والداعية، واامه بالشعر والجنون 

تواء ومحاولة إسقاط حماية أبي طالب وبني هاشم عنه، والسعي لاح. إلخ... والسحر
، ومحاولة التهوين ...الدعوة من خلال العروض المغرية بالمُلك والمال والشرف والزواج

من أمر الدعوة بتقديم أسئلة تعجيزية، وتصعيد وتائر الاضطهاد والإيذاء، ثم في محاولة 
خنق الدعوة وأهدافها والمحافظة على منجزاا من التبديد والهدر والصمود في وجه 

وتعاملت القيادة بمرونة مع معطيات الواقع بما . اء والضغوط والمعاناةمحاولات الاحتو
وهي مرونة منضبطة وعت . يضمن حماية الدعوة والسير قدماً نحو الأهداف المنشودة



 محسن محمد صالح                                 العدد العاشر                  : إسلامية المعرفة، السنة الثالثة         
 

174

كما استفادت قيادة الدعوة من تناقضات . سلطان القبيلة وعاداا واستفادت منه
جامها مع أطروحات الدعوة، واستمرت على ثبات سيرا وانس. القوى المضادة

 .وحرصت على ضمان استمراريتها
وكانت أهم التحديات الدخول في : أما المستوى الثاني فهو خاص بقاعدة الدعوة

صراع غير متكافئ مع القوى المضادة، ومشكلة تأثير عنف المواجهة وطول أمدها على 
راع غير المتكافئ مع وقد واجه الرسول عليه الصلاة والسلام هذا الص. ثبات الأتباع

اعه عن جو الصراع، وفي توطينهم الروحي على بالقوى المضادة، بالسعي لإبعاد أت
وواجه المشكلة الثانية من خلال تدعيم الجبهة الداخلية، وإعطاء . الانضباط النفسي

 .الأمل للأتباع والمرونة في مواجهة متاعب أصحابه
وتمثل في الصراع مع : وكان المستوى الثالث هو التحديات الخاصة بقاعدة اتمع

وقد وطن عليه السلام نفسه في مواجهة هذا التحدي . قريش على القادة الاجتماعية
على طول النفس، وضبط الأعصاب، ومواصلة الاحتكاك والدعوة والدفع بالتي هي 

 .أحسن
حلة الثانية، تمثلت في زيادة أعداد المسلمين، وحققت الدعوة منجزات هامة في المر

 .وفي خلخلة النظام الاجتماعي الجاهلي
ص (تحديات المرحلة التأسيسية الثالثة ومنهج مواجهتها : وقد درس الفصل الثالث

أما زمن هذه المرحلة فهو ثلاث سنوات من وفاة أبي طالب وحتى ). 385-449
المرحلة توسعت دائرة الاتصال والدعوة إلى كل من وفي هذه . الهجرة إلى المدينة المنورة

حسبما يرى الباحث  في ثلاثة : وتمثلت الأهداف. يمكن أن يتصل به من قبائل العرب
 :أمور

 .مواصلة بناء القاعدة الجهادية -1
 .مواصلة الانفتاح على اتمع -2
 .البحث عن موقع جديد للانطلاق -3

: لت أيضاً في ثلاث نقاط، أولهاأما التحديات التي واجهت قيادة الدعوة فتمث
مخاطر استدراج الدعوة : فقدان الحماية وتصاعد المواجهة بعد وفاة أبي طالب، وثانيها

 في مواجهتها وتلخص سبيل رسول االله . محاولة التصفية الجسدية: للتنازل، وثالثها
رافه في بالبحث عن سند اجتماعي جديد للدعوة، وفي الاستفادة من قوانين اتمع وأع

حماية قيادة الدعوة، وعدم الاستنكاف من الإفادة من خبرات غيره، وفي الاستعصاء 



 مراجعات/ قراءات ث                                                 منهج النبيَ  في حماية الدعوة للطيب برغو
 

175

على المساواة والاستدراج، وفي الإحاطة بالخريطة النفسية والاجتماعية لبيئة الدعوة، 
 .وفي المبدئية العالية

عوة، وتمثلت التحديات المتعلقة بقادة الدعوة في اشتداد عنف المواجهة لأتباع الد
وفي مشكلة تفرق قاعدة الدعوة وضعف الصلة ا، خصوصاً بعد هجرة بعض 

 .الصحابة واستقرارهم في الحبشة
أما سبل مواجهة هذه المشكلات فتمثلت في توطين قادة الدعوة على تحمل تبعات 
البناء، وطمأنة الأتباع على المستقبل، وتمكينهم من الاستفادة من أعراف اتمع 

ولمواجهة . ومحاولة الحد من ضغوط القوى المضادة من خلال مكانة أتباعهوتقاليده، 
 بتجميع هذه القاعدة وتكوينها، والعمل على مشكلة تفرق قادة الدعوة فقد عني 

له بإشراك الجماعة باختيار أفضلها للقيام بشؤوا، وحرية " التنظيم السياسي"دعم 
وليات بدقة، والإشراف والمتابعة تبادل الرأي، وتحديد الصلاحيات وضبط المسؤ

 .لضمان فعلية الإنجاز في العمل
وتلخصت التحديات المتعلقة بقادة اتمع في محاولة قريش لتسميم اتمع وتعبئته 

 ذلك من خلال الاتصال المكثف ذه القاعدة وقد عالج رسول االله . ضد الدعوة
 ق الإنساني الكبير في شخصه وفتح آفاق الحياة أمام الناس، وشعور الناس بالعم

 . الخاصة بالعلاقات الإنسانيةوعنايته 
 من بناء جماعة نوعية قوية متعددة الفئات ومن خلال هذه المرحلة تمكن 

وتمكن من إيجاد موقع . وتوسع أمر الدعوة  واستحوذ على اهتمام الناس. والطبقات
 .مناسب للانطلاق في بناء الدولة

رض قضايا الباب الثالث أفرد المؤلف خاتمة حول نتائج وبعد الانتهاء من ع
فهو يرى أن حماية الفكرة والمشروع من عوامل . الدراسة وآفاق الإفادة منها اليوم

التحريف والاختزال والتشويه والمحافظة على المنجزات بأقصى فعالية هي من مقاصد 
 :لمكية كما يأتيويحدد الباحث منجزات الدعوة في المرحلة ا. الإسلام الكبرى

نجحت في هدم بنيان الميراث العقدي : على مستوى بناء المنظومة العقدية -
 .للمجتمع الجاهلي، وبناء جيل يحمل رسالة للعالمين

خلخلت الأوضاع الفكرية السائدة وبنت : على مستوى بناء المنظومة الفكرية -
 .ذهنية جديدة قائمة على التفكير الموضوعي المنطقي



 محسن محمد صالح                                 العدد العاشر                  : إسلامية المعرفة، السنة الثالثة         
 

176

نجحت في إرساء أسس : إرساء منظومة اجتماعية جديدةعلى مستوى  -
 .جديدة تضمن قيام حياة اجتماعية متوازنة، وتحقق الكرامة الإنسانية

نجحت في بناء قاعدة بدأت : على مستوى شروط الانطلاق في بناء الدولة -
 .انطلاقتها إلى المدينة المنورة

إبلاغ صوت على مستوى تحقيق انفتاح الدعوة على اتمع نجحت في  -
 .الدعوة إلى بلاد العرب

الكبرى ) الاستراتيجية(ويحدد الباحث موقع هذه المنجزات من الأهداف السياقية 
للدعوة عموماً، فيرى أن المرحلة المكية مرحلة وسطية أساسية لتهيئة الشروط 

 .الموضوعية الكفيلة لإنجاح النموذجية الأولى للخلافة الإنسانية
وصل إليها الباحث على مستوى المنهج النبوي في حماية الدعوة أما النتائج التي ت

والمحافظة على منجزاا، فيرى أن النجاح الذي حققته الدعوة يعود إلى المنهج الذي 
 : في عملية الهدم والبناء، أما المعالم الرئيسة الكبرى وراء هذا النجاح فهياعتمده 
 .وعلاقاته بمقررات الدعوة وثوابتها في سلوكه، ومواقفه،  بالتزامه :المبدئية -1
 بالتعامل الموضوعي مع الواقع الإنساني في أبعاده الفطرية الثابتة، وما :الواقعية -2

يطرأ عليها من أوضاع وملابسات لتكييفه تدريجياً مع سنن االله في الآفاق والأنفس 
 .والكتاب، وترقيته إلى المستوى الاستخلافي الممكن

 .ى الاستفادة القصوى من الظروف والإمكانات المتاحة بالقدرة عل:الفعالية -3
 بالاندفاع المنهجي المتواصل نحو الهدف، مهما طال أمد :الاستمرارية -4

 .التحديات
 بغيرها من الناس بالروحية الأخلاقية  باتسام علاقته :استراتيجية الإحسان -5

 .لامالعالية، بما فيها من رأفة، وشفقة، ورحمة، بغرض هدايتهم إلى الإس
 . بطلب المعونة من االله سبحانه بعد استفراغ الجهد:الاستعانة -6

ويرى الباحث أنه على مستوى آفاق الإفادة من المنهج في واقعنا المعاصر، فإن      
" السننية"على القائمين على العمل الإسلامي الاستفادة من المنهج النبوي، وفي آفاقه 

.  تمثل نتائج الدراسة أهم مفاصله الأساسية، وخطواته الكلية الثابتة، التيىالكبر
ويؤكد الباحث أن النقاط الست المشار إليها أعلاه هي الضمانات الأساسية التي تتيح 

 .للعمل الإسلامي حركة أصيلة قوية



 مراجعات/ قراءات ث                                                 منهج النبيَ  في حماية الدعوة للطيب برغو
 

177

 وأخيراً قام الباحث بتحديد شكل الاستفادة المعاصرة، من التجربة النبوية
عامة، ومنارات يهتدى ا في عمل وإمكاناا، وحصرها في خطوط، وموجهات 

التجارب السابقة، وإسقاطها " استنساخ"وقد يقع البعض في محاولة . الدعوة ومجاهداا
أو ما شابه ذلك، دون أن " مرحلة مكية"فيجدد لنفسه . بحذافيرها على واقعنا المعاصر

 محلياً، يراعي اختلاف الظروف والمراحل وطبيعة الحياة وتعقيدات الواقع وتشابكاته
وعندما ظهرت إحدى الحركات الإسلامية في الخمسينيات حملت . وإسلامياً، ودولياً

غيرها مسؤولية الإخفاق لأا لم تنجح في الوصول إلى الدولة في ثلاثة عشر عاماً 
وقد فقدت هذه الحركة الكثير . ، وأعلنت أنه ستقوم هي بتحقيق ذلك)المرحلة المكية(

ولم تصل بعد إلى ما تريد حتى . أخفقت في الوصول إلى أهدافهامن مصداقيتها عندما 
 .الآن

تحتمل إمكانية الوقوع في أخطاء كبيرة، فمن يمثل " استنساخ النموذج"إن محاولة 
م الفئة المؤمنة؟ ومن يمثل الفئة الكافرة؟ وكيف يمكن وفي مجتمعات المسلمين الي

لدعوة في الواقع المعاصر؟ ا" أبو طالب "الاستفادة من العصبية القبلية الكافرة، ومن هو
 من الواجب استلهامه في الواقع المعاصر، أما إن الرؤى والمنهج الذي اتبعه الرسول 

الوسائل والأساليب فهي تفيد المشروعية لكنها لا تستلزم التكرار بالضرورة، كما أن 
 المدى الزمني في الثمرات التي تحققت على مدى زمني معين، لا تستلزم التحقق في نفس

 .الواقع المعاصر
 :وتبقى مجموعة من النقاط نود أن نشير إليها في ختام قراءتنا للكتاب

نجح الكاتب في تقديم رؤية موضوعية شاملة للدراسة وفي استخلاص نتائج  -1
 .وموجهات عامة مفيدة

يقدر للباحث جهده الكبير في جمع مادته العلمية وكتابة البحث بشكل مرتب  -2
ل الأفكار، وفي الإفادة الطيبة من القرآن الكريم والسنة النبوية، وفي استخدام متسلس

كما يحمد له استفادته الجيدة من الكتب . المصادر الأولية والعودة إلى كتب التراث
ولكن يلاحظ عليه عدم . الحديثة والمعاصرة مما كتب في السيرة والحركة وفقه الدعوة

جنبية بلغاا الأصلية على المستوى العام للبحث، وهو استخدامه لأي من المراجع الأ
أمر أكثر فائدة من الاعتماد على ترجماا العربية، خاصة إذا أُريد الرد على آراء 

 .المستشرقين وغيرهم



 محسن محمد صالح                                 العدد العاشر                  : إسلامية المعرفة، السنة الثالثة         
 

178

.  الذي اهتم به الباحث يحتاج إلى وقفةالجانب البشري في حياة رسول االله  -3
يخطو "، وأن كان "أهدافه"و" خطته"و" منهج النبي "فقد ركز الباحث على 

خطوات مضبوطة، منسقة، مدروسة، لا مكان للعفوية فيها، والارتجال وسوء 
 هو خير البشر وقدوم، والمنار الذي وإذا كنا نوافقه على أن رسول االله ". التقدير

يهتدى بخطواته، إلا أننا نلحظ في هذه الدراسة أنه جرى التركيز على هذا الجانب 
فلم يجر التركيز بالدرجة نفسها على . حقه الكامل" الرباني" أن يعطي الجانب دون

 من وعلى رعايته لها، وحمايته لرسوله , توجيه االله سبحانه وتعالى المباشر للدعوة
 كاملاً، وحتى تتضح النقطة أكثر، فلو كان الزلل ومن الأعداء وحمايته في شخصه 

اني في حماية الدعوة والمحافظة على منجزاا خلال الفترة المنهج الرب"عنوان الكتاب مثلاً 
 ، هل كان سيتغير محتوى المادة كثيراً؟"المكية

عبس "إن عدم التركيز على هذا الجانب، جعلنا لا نرى تركيزاً على قصة 
 ﴾اءُإِنك لا تهدِي من أَحببت ولَكِن اللَّه يهدِي من يش﴿مثلاً، ولا ..." وتولى

، وهي من أمثلة الموجهات الربانية التي كانت تتنـزل إليه في سير )56:القصص(
 .دعوته
مسألة القيام بتقسيم المراحل، وتحديد الأهداف لكل مرحلة، وكيفية مواجهة  -4

فتقسيم المراحل وتحديد . إلخ، يخشى ألا تفهم في إطارها الصحيح... التحديات
ما اجتهد الكاتب في الوصول إليه من خلال دراسته الأهداف المذكورة في الكتاب هو 

 قد قسم المراحل وحدد أهداف وهي لا تعني بالضرورة أن رسول االله . للعهد المكي
 فلم يقرر رسول االله . كل مرحلة منذ بداية الدعوة في خطة واضحة وبرنامج معين

، ...ة خارج مكةمثلاً في خطة ما أنه ستحدث في السنة العشرة انطلاقة لبناء الدول
. وإنما كان على استعداد للقيام ذا الأمر قبل ذلك لو أن أهل مكة استجابوا لدعوته

ولذلك يجب ألا يغيب عنا في غمرة التركيز على المنهجية حقيقة ااهدات التي قام ا 
بل إن .  استجابة للتحديات في وقتها، واستفادة من الفرص الطارئةالرسول 

تفراغ الجهد لا يعنيان بالضرورة النجاح كما حدث في عدم إسلام أبي التخطيط واس
وهذا أمر مهم في واقع الدعوة بعد أن . طالب، وفي عدم استجابة أهل ثقيف للدعوة

ولذلك أحسن . أحسنوا التخطيط والعمل، إذ في النهاية يقدر االله سبحانه ما يشاء
 . عليه بعد استفراغ الجهدالمؤلف عندما أشار إلى الاستعانة باالله والتوكل



 مراجعات/ قراءات ث                                                 منهج النبيَ  في حماية الدعوة للطيب برغو
 

179

الذي استخدمه الباحث لوصف الذين استجابوا " الجهادية"مصطلح الطليعة  -5
ولربما كان أقرب إلى الدقة في وصف . للدعوة في المرحلة المكية، يستحق بعض المناقشة

التي تشكلت وترقت وصلب " الطليعة المؤمنة"هذه الفئة، في تلك الفترة المكية، بـ 
 ".الجهادية" بعد ذلك الطليعة عودها لتشكل

وفضلاً عما ذكرنا من قبل حول الحجم الكبير للمقدمات والتمهيدات التي  -6
أخذت بابين كاملين من ثلاثة، فإن الباحث وقع في التكرار في مواقع عديدة، فعلى 

، )398ص( ، بعد وفاة أبي طالب في بسبيل المثال ذكر قصة الحمية العصبية لأبي له
وفي الإشارة إلى . في أكثر من نصف صفحة في كل مرة) 414ص  (ثم كررها في

نتائج دراسته على مستوى المنهج النبوي في حماية الدعوة والمحافظة على منجزاا ذكر 
، )472-471ص (ثم أعاد نقاطها في ) 436-417(المعالم الرئيسة للمنهج في ص 

 ).475-474ص( ثم أعادها مرة ثالثة في 
لا تنقص هذه الملاحظات من قيمة الجهد الذي بذله الباحث، وعلى أية حال، ف

ولا من النتائج التي وصل إلهيا، ولا من أهمية اطلاع المهتمين بأمر الأمة الإسلامية 
 .لتحقيق ضتها المعاصرة، على الكتاب وخصوصاً الفصل الثالث ونتائج الدراسة

 
 



 
 
 

 المسلمون وكتابة التاريخ
 الدكتور عبد العليم عبد الرحمن خضر: المؤلف
 )فيرجينا-هيرندن (المعهد العالمي للفكر الإسلامي: الناشر

الطبعة ) 6(، سلسة المنهجية الإسلامية )الرياض (الدار العالمية الكتاب الإسلامي
 ).ص319(م، 1995/ه1415: الثانية

 
 *سلامة محمد الهرفي البلوي

 
 تقديم

يعالج هذا الكتاب العديد من القضايا المتصلة بنشأة علم التاريخ، وتطوره، وعلاقته 
بالعلوم الأخرى، مركزاً بشكل خاص على المسائل المتعلقة بمنهج البحث التاريخي، 

والناظر في الكتاب يلحظ . وفلسفة التاريخ، والقوانين والسنن التي تحكم حركة التاريخ
 الذي بذله المؤلف في تجلية القضايا التي تناولها، وهي بدون شك بشكل جلي الجهد

 .قضايا شائكة ما زالت مثار نقاش وأخذ ورد بين المشتغلين بالدراسات التاريخية
لقد انطلق المؤلف في معالجته لموضوعاته من تصور إسلامي واضح؛ لذا يحسب 

وبعبارة أخرى، فإن هذا . للمؤلف هذا الجهد في خدمة مشروع إسلامية علم التاريخ
الكتاب يحمل في طياته دعوة مخلصة للمشتغلين بالدراسات التاريخية ليوحد جهودهم 
ويوجهوا طاقام لخدمة منهج البحث التاريخي الإسلامي؛ ليسد هذا المنهج ثغرة في 

 .خدمة مشروعنا الحضاري المعاصر
) التاريخ(إثبات أن ": إن الهدف الرئيس من تأليف هذا الكتاب كما يقول المؤلف

ليس دخيلاً على التفكير الإسلامي ولم يقتبسه المسلمون من غيرهم، بل إن مناهج 
إنما اعتمدت بالدرجة الأولى على جهود علماء ) أوروبا(البحث التاريخي التي عرفتها 

والحقيقة التي أرمي إلى بياا هي ضرورة العودة إلى منهج ... المسلمين في هذا اال

                                                 
 .ن والسنة، الجامعة الإسلامية العالمية بماليزيا دكتوراه في التاريخ الإسلامي، أستاذ مشارك في قسم القرآ *



 سلامة الهرفي البلوي                                                 العدد العاشر          : إسلامية المعرفة، السنة الثالثة         
 
182

مي لكتابة التاريخ بعد أن انتشرت في عالمنا المعاصر مناهج منحرفة شوهت قضية إسلا
 ".الفكر التاريخي في حضارة المسلمين

ونحن مع المؤلف في دعوته تلك، فالحضارة الإسلامية حضارة مناهج، ففي كل 
علم (أصول الفقه، أصول الحديث : علم من العلوم الإسلامية نجد أصول منهج

وكل هذه العلوم تلتقي عند الأصول الثابتة . إلخ... ، أصول التفسير)ثمصطلح الحدي
للمنهج ثم تفترق وتتمايز في دوائر لكل منها منهجه الخاص، ولكن هذه المناهج ما 
زالت بحاجة إلى مراجعة وإعادة نظر تتخللها عمليات تفكيك وتحليل، ثم إعادة تركيب 

ة على مواكبة الثورة الهائلة في حقل المناهج، وصياغة لإعادة الحيوية إليها؛ لتكون قادر
وقادرة على التعايش معها في ظل فلسفة الأخذ والعطاء المتركزة على ضوابط منهجية 

 .صارمة
لقد أثمرت جهود الغرب المكثفة منذ أكثر من خمسة قرون لاكتشاف المنهج 

كز على منطق الأصلح للتعامل مع التاريخ العديد من النظريات والدراسات التي ترت
وفي . منهجي واضح، وهي بحق جهود تستحق الاحترام بغض النظر عن موقفنا منها

وما لبثت . المقابل لا نكاد نجد جهداً مذكوراً يبذل في العالم العربي لخدمة هذه الغاية
النظريات الغربية المسلحة بقوة الطرح أن فرضت هيمنتها على قطاع لا بأس به من 

ات التاريخية في عالمنا الإسلامي مما ترتب عليه هذه الصورة التي نراها المشتغلين بالدراس
في العديد من الكتابات التي اتخذت من الطعن في ثوابت الأمة الحضارية، والتاريخية 
منهجاً لها متذرعة بالموضوعية والمنهجية التي تم استيرادها من بيئات لها خصائصها 

صة بتلك البيئات والتي لا تصلح في معظمها الحضارية والمتركزة على تصورات خا
وهذا الإشكال كان ضمن . لتفسير حركة تاريخنا وفهم كنه حضارتنا الإسلامية

 . التي دفعت الدكتور عبد العليم خضر لتأليف كتابه هذا-كما تقدم-الدوافع الرئيسة 
 مضمون الكتاب والقضايا الرئيسة فيه
ومن . خ في سبعة فصول مسبوقة بمقدمةوقد جاء كتاب المسلمون وكتابة التاري
المفهوم العلمي للتاريخ وعلاقته بالعلوم (أهم القضايا التي تناولها في الفصل الأول، 

، فبعد أن بين المدلول الحقيقي للتاريخ والوظيفة الأساسية له، ومكانته )الاجتماعية
ه يؤكد أن التاريخ المرموقة في فهم معطيات العلاقات الدولية تفسيراً وتحليلاً، نجد

السياسي لا يمثل التاريخ الحقيقي للشعوب ولا يمكن استخلاص القوانين والسنن منه، 
إنما التاريخ الحقيقي هو الذي يرصد حركة الإنسان في مجالاا الاجتماعية والاقتصادية؛ 

 .لذا كانت علاقة علم التاريخ بالعلوم الأخرى علاقة وطيدة



 مراجعات/ قراءات                                            ) خضرعبد العليم عبد الرحمن(المسلمون وكتابة التاريخ  
 

183

صل أيضاً، بعد تناوله لموضوع منهج البحث التاريخي وتحدث المؤلف في هذا الف
والمراحل التي يمر ا الباحث، عن المناهج المتطورة في حقل الدراسات التاريخية التي 
ظهرت في السنوات الأخيرة، وخاصة ما يعرف بالمنهج الكمي الذي يساعد على 

 وخلص المؤلف .التوصل إلى مؤشرات معينة من خلال الإحصاء والبيانات والجداول
في اية الفصل إلى أن أهمية علم التاريخ تكمن في أخذ العظة والاعتبار، وتجنب 

 .الوقوع في الأخطاء
وأفرد المؤلف الفصل الثاني لعلم التاريخ عند المسلمين، مؤكداً أن عملية التدوين 
التاريخي نشأت مستقلة في موضوعاا وتقويمها الخاص عن تاريخ الأمم الأخرى، 
وبالتالي لم يكن التاريخ الإسلامي استمراراً أو صلة للتواريخ القديمة، وإنما هو تاريخ 

 .إسلامي خالص أسهمت عدة عوامل في تطوره وازدهاره
وتتبع المؤلف في هذا الفصل مسيرة التأليف التاريخي بشكل مختصر مشيراً إلى 

 اعتبار تاريخ اليعقوبي بعض مناهج كبار المؤرخين، وخلص في اية هذا التتبع إلى
وتاريخ الأمم والملوك، ومروج الذهب، نماذج للتاريخ الإسلامي العالمي في ذلك الحين، 

 .أما التاريخ المحلي فعده المؤلف تعبيراً حياً عن التنوع والوحدة في اتمعات الإسلامية
ن وأكد المؤلف في الفصل الثالث الذي خصصه لمسألة الحياد والصدق في تدوي

الحدث التاريخي نـزاهة المؤرخ المسلم، موضحاً أن السر في سلامة الفكر التاريخي في 
الحضارة الإسلامية هو عدم اتباع الظن والابتعاد عن هوى النفس من جهة، والتشدد 

فواجب المؤرخ العمل على الكشف بأمانة . في إحراز العلم أو اليقين من جهة أخرى
توجه مجرى التاريخ، ومن ثمَّ عليه أن يتحرى الدقة ما عن القوانين الصحيحة التي 

استطاع إلى ذلك سبيلاً، وأن ينظر إلى القضية نظرة شمولية بعيداً عن أية مؤثرات، 
خاصة في ظل انتشار ظاهرة الوضع والكذب في الأخبار التي تعود حسب رأي ابن 

 :خلدون إلى عدة أسباب منها
 -4 . الذهول عن المقاصد-3 .ثقة بالناقلين ال-2 . التشيع للآراء والمذاهب-1

الناس لأصحاب  تقرب -6 . الجهل بطبائع الأحوال في العمران-5 .توهم الصدق
 الغفلة وعدم -8 . الجهل بتطبيق الأحوال على الوقائع-7 .السلطان وأهل الرتب

 .الإحاطة بما يلزم المؤرخ من العلوم والمعارف التي تساعده على تقصي الحقائق
ا نجد ابن خلدون يرفض العديد من القصص والروايات في كتب التفسير والسير لذ

ومن هذه الروايات . والتاريخ لتهافتها أمام المنهج الذي وضعه لنقد الروايات
 .إلخ...  ذات العماد، وبناء الإسكندرية، ونكبة البرامكةقصة إرم: والقصص



 سلامة الهرفي البلوي                                                 العدد العاشر          : إسلامية المعرفة، السنة الثالثة         
 
184

. لكتابة التاريخ عند ابن خلدونوجاء الفصل الرابع ليعالج ملامح المنهج العلمي 
وفيه يؤكد المؤلف أن ابن خلدون هو أبو علم التاريخ، أو مؤسس علم التاريخ على 

فالتاريخ غدا على يد ابن خلدون يحكمه منهج . ويدجري. حد تعبير الدكتور آلبان ج
أصبح هكذا . محدد المعالم يقوم على الملاحظة والمقارنة ودراسة البيئة بمفهومها الشامل

التاريخ عنده علماً يرتبط بالعلوم الأخرى بشبكة من العلاقات التي لا يمكن للمؤرخ 
تجاهلها؛ لذا نجده يشترط في المؤرخ أن يتسلح بمعارف متنوعة فضلاً عن حسن النظر 

كما يهتم ابن خلدون بفكرة التطور التاريخي في الحياة الاجتماعية، فقد ركز . والتثبت
تماعية وأثرها في تطوير أنماط العيش عند الشعوب عبر التاريخ، على العلاقات الاج

فتحدث عن العصبية بأنواعها، مؤكداً أثر الأخلاق في قيام الممالك وسقوطها، وهكذا 
نقل ابن خلدون الحادثة التاريخية من إطارها الجزئي إلى إطارها الكلي، فغدا علم 

 .هالتاريخ على يديه علماً متكاملاً بأسسه ومناهج
ويختم المؤلف هذا الفصل بالحديث عن صورة الكتابة التاريخية قبل ابن خلدون من 

ابن عبد الحكم، والكندي، وابن : خلال استعراضه موعة من المؤرخين الكبار أمثال
مشيراً إلى أسلوب السجع الذي ابتليت به الكتابات التاريخية منذ ... زولاق والنويري

ب تراجم الحكام، وأن سيد هذا الفن هو العماد مرحلة متقدمة خاصة في كت
 .الأصفهاني الذي كتب جميع مؤلفاته التاريخية ذا الأسلوب

وخصص المؤلف الفصل الخامس لمناهج البحث التاريخي عند المسلمين، مبيناً أن 
: المؤرخين المسلمين لم يتركوا فرعاً من فروع التاريخ إلا وكتبوا فيه، فقد كتبوا في

إلخ، ومشيراً ... ير، والطبقات، وأخبار النساء، والخطط والأمصار، والتاريخ العامالس
. ف في هذه الحقول مع الإلماح بشكل عام للمنهجية المتبعة في التدوينإلى أشهر من ألّ

وقد أوضح الدكتور خضر أن الخبر التاريخي رغم اختلاف بيانه بقي محتفظاً بخصائص 
شكل حسي مع إبراز الوقائع المثيرة، وأنّ المدرسة الإخبارية القصة القصيرة والمروية ب

ثين بشكل واضح أخذت تستشهد بالشعر وتستخدم الوثائق في تأثرت بأسلوب المحد
مروياا، لا بل إم استخدموا النقوش والأختام إلى جانب المعاينة بوصفها مصادر 

 .لمرويام
ر منهج جديد في تدوين الأحداث التاريخية وانتهى الأمر بالحركة التاريخية إلى ظهو

وهو المنهج الحولي، الذي يعد الكندي من أشهر الممثلين له من خلال حرصه على تتبع 
أما . الخبر من منابعه الأولى وحرصه على تسجيل الحوادث باليوم والشهر والسنة

خبار وفقاً الدينوري صاحب الأخبار الطوال، فقد راعى التسلسل الزمني مع انتقاء الأ



 مراجعات/ قراءات                                            ) خضرعبد العليم عبد الرحمن(المسلمون وكتابة التاريخ  
 

185

ثم تناول المؤلف . لمفهوم التاريخ الإسلامي العالمي مع التوسع في الحوادث والحركات
تاريخ؛ منهج السخاوي في التدوين التاريخي من خلال كتابه الإعلان بالتوبيخ لمن ذم ال

 عن هذا العلم الذي عرفه بأنه تعريف بالوقت، وبين أن فقد انبرى السخاوي مدافعاً
وقد ذكر . فالرجاء لرضا االله: نحصر في معرفة الأمور على وجهها، أما غايتهفائدته ت

 :السخاوي مجموعة من الشروط الواجب توافرها في المؤرخ ومنها
 أن يكون عالماً بطرق -2.  العدالة مع الضبط التام الناشئ عنه مزيد الإتقان-1
 وأن يكون ذا قدرة -4. م أن يكون عارفاً بمقادير الناس وبأحوالهم ومنازله-3. النقل

 وأن يكون متصفاً بالورع والتقوى، بعيداً عن -5. على التمييز بين المقبول والمردود
 .الظن السيء

ويختم المؤلف هذا الفصل بالحديث بشكل مختصر عن نظرية علم التاريخ عند 
 .الكافيجي

ي، وعقد المؤلف الفصل السادس للاتجاهات الحديثة في مجال البحث التاريخ
فتحدث عن نظرية التفسير المادي للتاريخ، التي عدت الدين والإيمان مجرد نتاج أو 

كما تحدث عن وليم ونورد ريد . انعكاس للأوضاع المادية والعلاقات الاجتماعية
صاحب النظرية المتطرفة عن المذهب الطبيعي في تفسير التاريخ، ) 1838-1875(

استشهاد "في بحث بعنوان ) الطبعانية(ذة عن الذي وضع في هذا الكتاب أفكاره الشا
 .خلص فيها إلى أن الإنسان عبارة عن ثمرة لعمليات الطبيعة" الإنسان

وتحدث المؤلف في هذا الفصل أيضاً عن الثقافة الذاتية وتفسير التاريخ وتقاربه مع 
ثم يختم المؤلف الفصل . العلوم الأخرى مثل علم الإنسان، والأحياء، والحساب

 والتي ترى أن من ،ديث عن احدث الاتجاهات إلى ظهرت في السنوات الأخيرةبالح
فالتاريخ يجب أن يهتم دائماً بالمستقبل، ولو . واجب أن يعد منهاجاً أو إطاراً للتكهن

أن هذا المستقبل قد يكون وثيق الصلة بماض بعيد، ذلك أن التحليل التاريخي يجب أن 
حالة معقدة في الماضي إلى حالة أخرى معقدة في ينصب في معظمه على الانتقال من 

المستقبل، ولهذا فإن منهجية التحليل التاريخي ذات أهمية جوهرية بالنسبة للعلوم 
 .الاجتماعية التي تحتاج إلى هذه المنهجية من أجل تكهناا بالمستقبل

فقد أما الفصل الأخير الذي حمل عنوان نحو منهج إسلامي لإعادة كتابة التاريخ، 
 على خلاصة رأي المؤلف في هذه المسالة التي شغلت أقلام العديد من الكتاب اشتمل

وبين المؤلف أن مسوغات هذه الدعوة . والمؤرخين في العقد الأخير من هذا القرن
تنحصر في أن فصولاً عديدة من تاريخنا الإسلامي، كتبت بأقلام تحمل وجهة نظر 



 سلامة الهرفي البلوي                                                 العدد العاشر          : إسلامية المعرفة، السنة الثالثة         
 
186

لية التي رفعت من شأن الوثنيات القديمة استعمارية معادية، سيطرت عليها النـزعة المح
 .من فرعونية، وآشورية، وبابلية، وبربرية، وفينيقية، وغيرها

ويخلص المؤلف إلى أن القرآن الكريم قدم لنا منهجاً متكاملاً للبحث التاريخي، 
تجاوز كل المثالب التي ابتليت ا المدارس التاريخية سواء الغربية منها أو الشرقية، 

رآن الكريم في منهجه ينطلق من قاعدة توازن ما بين الروح والمادة، في ضوء تصور فالق
واضح للكون والإنسان، رابطاً ما بين المبدأ والمنتهى بحلقات الأنبياء، مؤكداً أهمية 

 .الحديث والسنة في كتابة التاريخ، وكل ذلك بأسلوب مختصر غاية الاختصار
 ملاحظات نقدية
 :الملاحظة الأولى

 في الفصل الأخير من كتابه أن يبين لنا أن -حفظه االله تعالى-قد حاول المؤلف ل
القرآن الكريم، قدم لنا أصول منهج متكامل للتعامل مع التاريخ، ولكننا لم نجد معالم 
هذا المنهج في تلك المعالجة، بل إن معالجة هذا الموضوع جاءت في  منتهى الاختصار، 

ثل عصب الكتاب، والنتيجة الأساسية التي من المفترض أن علماً بأن هذا الموضوع يم
يقدمها، فلو توقف المؤلف عند هذا الموضوع وتعمق في معالجته لكان ذلك أهم 

 .إيجابيات تلك الدراسات وأهم نواحي تميزها
وإسهاماً في إثراء هذا الموضوع سأحاول وبشكل مختصر تحديد أهم معالم المنهج 

القرآن الكريم للتعامل مع التاريخ وذلك تعميماً للفائدة، وركائزه كما يقدمها 
 .واستكمالاً للصورة التي قدمها الكتاب

أجل، لقد قدم لنا القرآن الكريم منهجاً متكاملاً للتعامل مع التاريخ، ذلك العلم 
 .الذي يمثل في رأي علماء الأمة أيام االله والمصدر الثالث من مصادر المعرفة الإنسانية

التصور السليم والواضح للإنسان والكون والحياة، : ن أهم ركائز هذا المنهجإن م
فالتصور هو الذي يحكم مناهج البحث ويعطيها الموازين التي تسير بموجبها، فالمناهج 

 .تعد أثراً من آثار التصور
فالتصور القرآني يؤكد تناغم الإنسان مع الكون، فالخالق واحد، ومادة النشأة 

، إلا أن الإنسان أكثر رفعةً من سائر مخلوقات االله في )الماء والتراب(دة الأولى واح
 .الكون، لذا سخر االله الكون لهذا المخلوق

إن هذا التصور الذي قدمه القرآن الكريم يجعل المتمثل له أكثر وعياً واستيعاباً 
ريخ لحركة التاريخ، فهي حركة لا يحكمها الصراع بين الكون والإنسان، بل هو تا

يمثل في التصور الإسلامي سعي الإنسان لتحقيق ذاته في أبعادها كافة لتكن له الخلافة 



 مراجعات/ قراءات                                            ) خضرعبد العليم عبد الرحمن(المسلمون وكتابة التاريخ  
 

187

إنه تصور لا يتناقض مع سنن الكون وطبائع . في الأرض في ظل هداية الوحي الإلهي
 .الأشياء، ويجعل الإنسان هو محور التاريخ

يم للتعامل مع التاريخ، وتعد العقيدة الركيزة الثانية للمنهج الذي رسمه القرآن الكر
 وحتى فالعقيدة هي المحرك الأساسي للتاريخ، فأحداث التاريخ منذ سيدنا آدم 

يرث االله الأرض ومن عليها، إنما هي قدر مقدور، ومن هنا كانت معرفة الماضي نافذة 
 .للإطلال على إرادة االله التي تمت في البشر، وكشفاً للمستقبل عن طريق هذا الماضي

مفهوم الشمولية ركناً مهماً في المنهج القرآني عند تعامله مع القضايا ويحتل 
التاريخية، فالقرآن ينظر إلى الواقعة من مختلف زواياها، وفي إطارها الاجتماعي 
والاقتصادي، والسياسي، والجغرافي، والحضاري، والديني، والانفعالي، وحتى الجمالي 

ن شمولية النظرة لم مل حتى الكوارث بالنسبة للذين يصنعون الأحداث، لا بل إ
الطبيعة من سيول وفيضانات، وأمراض اجتماعية، وبالتالي ويع القرآن الكريم من أفق 

 .المؤرخ وجعله أكثر قدرة على التحليل والمقارنة والاستنتاج
إن هذا الفهم الشامل لحركة التاريخ الذي لا يعرف التجزئة للتجربة الإنسانية قد 

آن الكريم في أجمل صورة من خلال القصص القرآني، وقد فهم مؤرخو قدمه القر
 إلى الإسلام الإشارات القرآنية، فبدأوا مؤلفام التاريخية بالحديث عن سيدنا آدم 

الوقت الذي يعيشون فيه، إيماناً منهم بوحدة التاريخ واستجابة لنداء القرآن الخالد 
 .الذي دعاهم لممارسة هذا الفهم

 الزمن عن ركائز المنهج القرآني، فالقرآن الكريم يضع حداً فاصلاً بين ولم يغب
والزمان الإنساني نفسه مرتبط أوثق . الزمان الإلهي والزمان الإنساني: زمانين على الأقل

الارتباط بدرجة الوعي لدى الإنسان ومقدار حظه من المعرفة، وقدرته أخيراً على 
، وذلك ما توضح سورة الكهف؛ وتنوع مفهوم التذكر واستيعاب الأهداف والوقائع

 .الزمن كما هو معلوم لم يتنبه له المؤرخون إلا في مرحلة متأخرة
أما الأسلوب الذي يعد من الأدوات المهمة في المنهج فقد بين القرآن الكريم أن 
الأسلوب الأفضل في عرض الأحداث، هو الأسلوب الذي يركّز في العرض على 

ت بأسلوب مختصر اختصاراً غير مخل وفي لغة يسهل فهمها وتجعلك الأهداف والغايا
تلمس الأحداث في حرارا إبان وقوعها وما يعقبها من صدى، أسلوب يقوم على 

وقَالُوا لَن يدخلَ الْجنةَ إِلَّا من كَانَ ﴿: الحجة والبرهان للوصول إلى النتائج الصحيحة
) 111:البقرة (﴾ُنتم صادِقِين﴿مانِيهم قُلْ هاتوا برهانكُم إِنْ كهوداً أَو نصارى تِلْك أَ

فهو أسلوب يركز على الوقائع المحورية التي أحدثت تغييراً في زماا ويمكن وقوع مثلها 



 سلامة الهرفي البلوي                                                 العدد العاشر          : إسلامية المعرفة، السنة الثالثة         
 
188

أما الأحداث التي ليس لها تأثير فتذكر بشكل مجمل، . خلال عمر الإنسانية الطويل
بالدقة والسهولة والوضوح، والبعد عن التجريح الشخصي وكل ذلك بلغة تتميز 

اذْهبا إِلَى فِرعونَ إِنه طَغى فَقُولا لَه قَولاً لَيناً ﴿ :والاقتصار في النقد على بيان الأخطاء
 ).44-43:طـه (﴾لَعلَّه يتذَكَّر أَو يخشى

قرآن الكريم حملة شعواء على ، فقد شن ال)الموضوعية(ومن أركان المنهج القرآني 
الهوى والظن والتعصب مركزاً في الوقت نفسه على الصدق والأمانة، وإظهار الشهادة 

ولا ﴿: وعدم إخفاء الحقائق، بل إن القرآن الكريم عد كتمان الشهادة خيانة وإثماً
هقَلْب آثِم ها فَإِنهمكْتي نمةَ وادهوا الشمكْتمحذراً في الوقت نفسه )283: رةالبق( ﴾ت ،

يا أَيها الَّذِين آمنوا إِنْ جاءَكُم ﴿: ذاته من الثقة بالرواة قبل التأكد من صدقهم وأمانتهم
ادِمِينن ملْتا فَعلَى موا عبِحصالَةٍ فَتهماً بِجوا قَوصِيبوا أَنْ تنيبأٍ فَتببِن فَاسِق﴾ 

 ).6:الحجرات(
قد أعطى القرآن الكريم للمصادر مساحة مهمة في المنهج الذي يدعو إليه، فقد و

وسع من أفق المؤرخ وقدم له تصوراً جديداً للمصادر عندما قسمها إلى عدة مجموعات 
تشمل كل أثر خلّفه الإنسان؛ ونظرة سريعة للإشارات القرآنية تجعلنا نقسمها إلى 

 :اموعات الآتية
 وتبرز في المحاورات القرآنية، والروايات المنقولة على ألسنة :ةالرواية الشفوي -أ 

 .الشخوص الذي ورد ذكرهم في القرآن
 ﴾قُلْ سِيروا فِي الْأَرضِ ثُم انظُروا كَيف كَانَ عاقِبةُ الْمكَذِّبِين﴿ :الآثار  -ب 

 ).11:الأنعام(
تحقق من صحة  وهي من الأدلة المادية التي يعتمد عليها في ال:المسكوكات -ج 

 .المعلومات التاريخية، لذا كانت الإشارة القرآنية واضحة في سورة الكهف لهذا المصدر
 وتعد اليوم من المصادر المهمة التي تثبت العديد من الحقائق الدينية، :الملابس -د 

والاجتماعية، والاقتصادية، والجمالية، وحتى السياسة، وقد جعل القرآن الكريم بإشارة 
 مع امرأة بس من وسائل الإثبات للحقائق في قصة سيدنا يوسف خفية الملا

 .العزيز
 لقد اعتنى القرآن الكريم ذا اللون من المصادر وهي تشتمل :الوثائق الرسمية -ه 

على الرسائل الرسمية، والوثائق المتعلقة بالمعاملات الاقتصادية، فقد أشار القرآن الكريم 
 . إلى ملكة سبأ على سبيل المثال إلى رسالة سليمان



 مراجعات/ قراءات                                            ) خضرعبد العليم عبد الرحمن(المسلمون وكتابة التاريخ  
 

189

ويختم القرآن الكريم توجيهاته المنهجية في حقل المصادر بالإشارة إلى أن بعض 
المصادر قد يدخلها التزييف والتحريف لذا لا بد من التحقق والتثبت قبل اعتمادها، 

 .)46: النساء (﴾مِن الَّذِين هادوا يحرفُونَ الْكَلِم عن مواضِعِهِ﴿: يقول تعالى
ويعطي القرآن الكريم للسببية أو العلية وزناً واضحاً في المنهج الذي يدعو إليه، 
وشرط السببية أن تكون قابلة للتكرار في أطر حضارية متعددة، ولا بد أن يكون قانون 
السببية عاماً شأن سائر القوانين، لذا نجد القرآن الكريم عند حديثه عن عوامل سقوط 

 صور عند أمم ةاملي الظلم والترف، ويقدم هذه العلّة في عدالحضارات يركّز على ع
إن العلّة تكتشف من خلال الاستقراء المتأني : متعددة في عصور متباعدة ليقول لنا

 .لمساحة كبيرة من الأحداث في عصور زمنية متباعدة وفي أماكن متباينة
ي الواقعية، فهو منهج والركيزة الأخيرة في المنهج القرآني في التعامل مع التاريخ ه

 الإنسان واقعي عملي، منهج يربط القول بالعمل ليفجر الفعل الحضاري لدى
يا أَيها الَّذِين آمنوا لِم تقُولُونَ ما لا تفْعلُونَ كَبر مقْتاً ﴿: المستخلف في هذه الأرض

 ).3:الصف (﴾عِند اللَّهِ أَنْ تقُولُوا ما لا تفْعلُونَ
بأن كل : ذا ما فهمه الشاطبي حين قال في مقدمة الجزء الأول من الموافقاتوه

مسألة لا يبنى عليها عمل فالخوض فيها خوض فيما لم يدل على استحسانه دليل 
 .شرعي

وهكذا يقدم لنا القرآن الكريم أصول منهج متكامل في التعامل مع وقائع التاريخ 
 كتابه أن يولي هذا  حالة إعادة طبعفيونحن نتمنى على مؤلف الكتاب . ومساراته

الموضوع عناية خاصة لأنه قاعدة الانطلاق التي يجب أن ينطلق منها كل من يريد أن 
 .يؤصل للعلوم الإنسانية

 :الملاحظة الثانية
 في الدراسات التاريخية جعله يبذل -حفظه االله تعالى-إن عدم تخصص المؤلف 

فمن الملاحظ أن العديد من موضوعات الكتاب جهداً مضنياً مكرراً جهود من سبقه، 
 بشكل مفصل في الكتب والبحوث الآتية التي تخلو -على سبيل المثال-قد عولجت 

 :منها قائمة مصادر ومراجع كتابه المسلمون وكتابة التاريخ وهي
منهج كتابة التاريخ الإسلامي، الرياض، : محمد بن صامل السلمي -1

 .م1986-ه1406
 ه1407تفسير التاريخ، علم إسلامي، القاهرة، : عبد الحليم عويس -2

 . الإسلام اليوم العدد الخامس،"تفسير التاريخ في تراثنا الإسلامي"و. م1987/



 سلامة الهرفي البلوي                                                 العدد العاشر          : إسلامية المعرفة، السنة الثالثة         
 
190

: المنهج الإسلامي لدراسة التاريخ وتفسيره، الدار البيضاء: محمد رشاد خليل -3
 .1986دار الثقافة، 

: الإسكندرية.  الأوروبيمنهج النقد التاريخي الإسلامي والمنهج: عثمان موافي -4
 .م1984/ه1404
/ ه1403الأمة، محرم، " في التاريخ الإسلامي لماذا المنهج: عماد الدين خليل -5

 .م1982تشرين الثاني 
المنهج الإسلامي في فكر ابن خلدون في مواجهة دراسة : "مصطفى الشكعة -6
لحضارة بحث مقدم إلى الندوة الدولية حول الدراسات والأبحاث في ا". الغربيين

 .م1988 سبتمبر 29-26/ ه1409 صفر 18-15الإسلامية، اسطنبول 
 .م1992/ه1412حول التفسير الإسلامي للتاريخ، الرياض، : محمد قطب -7
التفسير الديني للتاريخ، القاهرة، كتاب الشعب، بدون : محمود الشرقاوي -8
 .تاريخ

 :الملاحظة الثالثة
 آلاف مؤرخ كتبوا في أربعين فرعاً إنَّ حضارتنا الإسلامية أنجبت أكثر من خمسة

. من فروع التاريخ الإسلامي التي حدده الإمام الذهبي، ولك لون منها منهجه الخاص
فتأصيل المناهج يتطلب جهوداً مضنية تبذلها مجموعات عمل متجانسة تعمل لتحقيق 

وفي اعتقادي أن الجهود الفردية تبقى محاولات مشكورة، ولكن من . هذه الغاية
 .عب على المدى المنظور أن توصلنا إلى الغاية التي ننشدهاالص

ورغم كل ذلك يبقى الكتاب كتاباً نافعاً للمثقف المسلم يعينه على تشكيل تصور 
 .عن أزمة المنهج التي تعاني منها الدراسات التاريخية في عالمنا الإسلامي

 
 



 

 
 
 

 :الإسلام وأسطورة ااة
 الدين والسياسة في الشرق الأوسط

 Fred Hallidazyفراد هاليداي : المؤلف
 I.B. Tauris Publisher, London, New York, 1996, (255pp.): الناشر

 
 *محمود الذوادي

 
 تقديم

عنوان الجزء الأول :  في جزأين رئيسين"الإسلام وأسطورة ااة"يقع كتاب 
ويحتوي الجزء ". أساطير ااة"أما الجزء الثاني، فعنوانه ". اولة فهم الشرق الأوسطمح"

 الثورة -2.  الشرق الأوسط والسياسة العالمية-1: الأول على ثلاثة فصول وهي
ويشمل الجزء الثاني . 1991-1990 حرب الخليج -3. الإيرانية من منظور مقارن

 -2خطر الإسلام أم خطر على المسلمين؟ : ب الإسلام والغر-1: أربعة فصول وهي
 -3العالمية والنسبية، والعداء للمسلمين : حقوق الإنسان والشرق الأوسط الإسلامي

:  خلاصة-4إيديولوجية واحدة أم إيديولوجيات متعددة؟ : السياسة المعاصرة
 .الاستشراق ومنتقدوه

لسادس، قد سبق يعترف المؤلف بأن كل فصول هذا الكتاب، باستثناء الفصل ا
 The British نشرها أجزاءَ من كتب أو مقالات ودراسات في مجلات أكاديمية مثل 

Journal of the Middle East وقد قام صاحب الكتاب بمراجعة هذه الفصول 
 .وتعديلها خصيصاً لإصدارها مجتمعة في هذا الكتاب

                                                 
 .أستاذ في قسم علم الاجتماع بجامعة تونس الأولى، تونس.  دكتوراه في علم الاجتماع من جامعة مونتريال بكندا *



 محمود الذوادي                                           العدد العاشر         : إسلامية المعرفة، السنة الثالثة          
 
192

 عرض وبيان
ن المحللين السياسيين في العالم يعالج الفصل الأول من الكتاب قضية اعتقاد كثير م

. المعاصر بأن الشرق الأوسط ينفرد ببعض السمات عن سواه من المناطق في العالم
بأن منطقة الشرق الأوسط شهدت أكبر عدد من : فبعضهم يذهب مثلاً، إلى القول

 والمتمثلة في الحروب العربية الإسرائيلية وغزو 1945الصراعات بين الدول بعد 
ولا يعتقد هاليداي أن هذه خاصية تنفرد ا دول . ارتيه إيران والكويتالعراق لج

الشرق الأوسط، بل يرى أن منطقة الشرق الأقصى عرفت عدداً من الصراعات الأكثر 
دموية واستترافاً للاقتصاد والموارد الطبيعية، فحربا كوريا وفيتنام مثالان شاهدان على 

 ).12ص (ذلك 
رق الأوسط، هو الذي عرف  الأقصى، وليس الشوعلى مستوى آخر، فالشرق

وأعظم التحولات ) خاصة في الصين(أكبر الانتفاضات السياسية  1950بعد 
بأن منطقة الشرق الأوسط لا تأتي : وهكذا يمكن القول، في رأي المؤلف. الاقتصادية

ازات في الطليعة بالنسبة للخسائر الحربية ولا في درجة الحركية السياسية ولا في الإنج
ويذهب المؤلف إلى أن فهم أحداث منطقة الشرق الأوسط . والتحولات الاقتصادية

منظور يدرس مجتمعات هذه المنطقة بوصفها مجتمعات : يتطلب الجمع بين منظورين
تتميز ببعض الخصائص، ومنظور عام يحاول فهم هذه اتمعات بوصفها جزءاً من 

ى من أحداث في الشرق الأوسط بعد فيما جر). 15ص (مجتمعات العالم الثالث 
-1975فالحرب الأهلية اللبنانية . الحرب العالمية الثانية تأثر بعوامل داخلية وخارجية

.  وحرب الخليج أمثلة على ذلك،1988-1980 والحرب العراقية الإيرانية ،1990
أقوى بين شعوب الشرق الأوسط فيعترف بأا " بالوحدة الثقافية"سماه المؤلف أأما ما 

لكنه يلاحظ أن الوحدة الثقافية بين . من الوحدة الثقافية بين كل شعوب آسيا وإفريقيا
بأن الإرهاب ظاهرة : وينتقد هاليداي القائلين) 33ص (مجتمعات الشرق الأوسط 

تتميز ا شعوب الشرق الأوسط، فالروس الفوضويون والجمهوريون الإيرلنديون 
 .هيونيون والقبارصة اليونانيون كلهم مارسوا الإرهابوالهندوس المتطرفون واليهود الص

ويخلص الكاتب في هذا الفصل إلى تأكيد أنه لا يمكن تفسير أحداث المنطقة 
 ).42ص (وسياستها بإرجاعها فقط إلى معطيات إسلامية 



 مراجعات/  قراءات الدين والسياسة في الشرق الأوسط: الإسلام وأسطورة ااة
 

193

أما الفصل الثاني فيخصصه المؤلف لتحليل الثورة الإيرانية ومقارنتها بثورات عالمية 
وهنا يرى أن الثورة الإيرانية لا تتشابه مع . لثورتين الفرنسية والروسيةأخرى مثل ا

الثورات التي وقعت منذ القرن الثامن عشر، حيث لم تنادِ الثورة الإيرانية بتحسين 
الجوانب المادية للإنسان ولا هي أكدت أهمية الديموقراطية، ولا هي أعطت أهمية 

ومما يلفت النظر، في رأي ). 45ص ( خاصة للهاجس القومي عند الشعب الإيراني
 :الكاتب، حول الثورة الإيرانية الخصائص الآتية

تعد الثورة الإيرانية أول ثورة معاصرة يكون الدين هو العامل الرئيس لمسيرتها  -1
 .ووقائعها
إا أول ثورة تحدث في ظل ظروف تنموية اقتصادية واجتماعية أفضل من  -2

 .1917ظروف الثورة الروسية عام 
إن معظم أحداث الثورة الإيرانية قد وقعت في المدن، على العكس من كل  -3

 .الثورات العالمية
لقد كانت الثورة الإيرانية مجاة سياسية أكثر منها صراعاً مسلحاً مع نظام  -4
 .الشاه

 تمكّنها من الجمع بين -في رأي المؤلف-ومما ساعد على مسيرة الثورة الإيرانية 
فقد تظاهر طلبة الجامعات الدينية .  والحديثة في التصدي لنظام الشاهالعناصر التقليدية

وبالقيادة ). 56ص (مع تجار البازارات والطبقة الوسطى للمناداة بسقوط نظام الشاه 
للإمام الخميني، ويرى هاليداي أن الجمهورية الإسلامية  (Charismatic)" الكارزمية"

 ).68ص (اخل إيران الإيرانية تمتعت بالكثير من الشرعية د
ثم يستعرض الكاتب في الفصل الثالث والأخير من الجزء الأول من كتابه أحداث 

فيرى أن أزمة هذه . التي تلت غزو العراق للكويت) 1991-1990(حرب الخليج 
ويتمثل أهم ). 76ص  (1945الحرب أخطر أزمة دولية لما بعد الحرب العالمية الثانية 

تدخل العسكري والسياسي، والعقوبات التي تعرض لها العراق مح لهذه الحرب في الملا
وقد رأى بعض المحللين أن هذه الحرب صراع شامل بين الغرب . بعد الحرب

ويختلف ). 86ص (والإسلام، ويرى الكثيرون أا شكل جديد للحروب الصليبية 
ي يعتقد أن المؤلف مع الغربيين الذين يدعون أن الإسلام تهديد للغرب، بل إن هاليدا



 محمود الذوادي                                           العدد العاشر         : إسلامية المعرفة، السنة الثالثة          
 
194

التهديد يأتي من الدول الصناعية الجديدة في كل من الشرق الأقصى وأمريكا اللاتينية 
 ).81ص (

وعند التساؤل عن دوافع القيادة العراقية لغزو جارتها الكويت، يشير المؤلف إلى 
أهمية التعرف على طبيعة الأيديولوجيا البعثية القومية في العراق بوصفها فكراً معقد 

وهنا ينبه هاليداي إلى أن الشرف قيمة سامية عند القيادة السياسية العراقية، . ركيبالت
ولذلك عندما أخفقت في الصراع مع إيران توجهت لغزو الكويت اعتقاداً منها بأن 

 ).84ص ( ذلك يخفف من وقع الفشل على الشرف 
صفه عامل ثم يستهل المؤلف الفصل الرابع من كتابه بتأكيد أن صورة الإسلام بو

ص (مجاة وتهديد للغرب صورة يعتقد فيها كل من العالم الغربي والعالم الإسلامي 
فمن . ولكن هاليداي يرى أن الواقع في الحقيقة أكثر تعقيداً من ذلك). 107-112

جهة، لا تمثل الشعوب الإسلامية خطراً حقيقياً على العالم الغربي، إذ أا لا تملك القوة 
ولا ). 113ص (ومن ناحية أخرى لم يتخذ الغرب أبداً عدواً دائماً . امةالنووية الهد

يتفق الكاتب مع القائلين في الغرب بأن الإسلام والديمقراطية في العالم الإسلامي لم 
بل إن للعوامل الاجتماعية والسياسية للمجتمعات الإسلامية . يكن تعاملاً متجانساً

 ).116ص( الديمقراطية تأثيرها القوي في طبيعة التعامل مع
ويرد هاليداي على الذين يتهمون البلاد الإسلامية بسبب مزجها بين السياسة 

فاتمع الأمريكي . والدين مشيراً إلى أن هذا ليس خاصية تتفرد ا العقيدة الإسلامية
وللهند نصيبها من التطرف الهندوسي الذي . المسيحي معروف بتعصبه وتطرفه كذلك

وعلى الرغم ). 117ص (سية في اتمع الهندي المعاصر ه على الأحداث السياترك آثار
من أن موقف المؤلف المتفتح إزاء فهم مشاغل العالم الإسلامي، فإنه لا يتردد في التنديد 

فيدعو الغرب إلى اتخاذ موقف . بالحركات الإسلامية في اتمعات الإسلامية وخارجها
 خطر، وخاصة على حقوق الإنسان -في نظره- لأم صارم ومتشدد ضد الإسلاميين،

 ).130ص (
ويختصر المؤلف هذه . أما الفصل الخامس فيعالج مسألة حقوق الإنسان في الإسلام

حقوق المرأة، وحقوق أهل الذمة، ومسألة العقوبات التي : الحقوق في الأمور الآتية
ويرى ). 134ص (ت تدعو إليها الشريعة الإسلامية في بعض القضايا والسلوكيا



 مراجعات/  قراءات الدين والسياسة في الشرق الأوسط: الإسلام وأسطورة ااة
 

195

ص (الكاتب أن المسلمين اتخذوا خمسة مواقف في تعاملهم مع موضوع حقوق الإنسان 
136-139:( 
 .لا خلاف بين الإسلام والتصور العالمي لحقوق الإنسان -1
 .للدول الإسلامية ملف أفضل من غيرها في التعامل مع حقوق الإنسان -2
ضارية تعطيها خصوصية تدعي الدول الإسلامية أن ظروفها التاريخية والح -3

 .ذاتية، ومن ثمَّ فيه لا تقبل انتقادات الآخرين لسجلها في حقوق الإنسان
يرفض المسلمون الثقافة الغربية نموذجاً لحقوق الإنسان، وينادون بتطبيق  -4

 .الشريعة الإسلامية بدلاً عنها
 .تتعارض المعايير العالمية لحقوق الإنسان مع الرؤية الإسلامية -5

 على فهم المنظور الإسلامي حول حقوق -في رأي هاليداي-يساعد ومما لا 
الإسلام، عدم وجود مرجع فكري إسلامي يعالج موضوع حقوق الإنسان بعمق 

 فهاليداي متخوف من الإسلاميين بسبب -من قبل-وكما رأينا ). 143ص (وجدية 
اجه من فهو يبدي أيضاً انـزع. تشدد تشريعاتهم وسياساتهم بخصوص حقوق الإنسان

 ).157ص (إعطاء الدين بصفة عامة أهمية في التعامل مع حقوق الإنسان 
ويعالج الكاتب في الفصل السادس ظاهرة العداء للمسلمين قديماً وحديثاً، فيبدأ 
بذكر العداء للأتراك المسلمين الذي يكنه لهم الصرب، واليونانيون الذين ينتسبون إلى 

ة، يرجع عداء الصرب إلى هزيمتهم أمام الأتراك في فمن ناحي. المسيحية الأوثوذوكسية
ومن ناحية أخرى، فسقوط القسطنطينية . 1375 عام Kosoveموقعة كوسوفو 

 ).170ص (بأيدي الأتراك هو السبب الرئيس وراء عداوة اليونانيين لهم 
ويرى هاليداي أن ازدياد العداء عند الهندوس يرجع إلى تطور السياسة الهندية بعد 

 أكبر قائد هندوسي يعتقد أن المسلمين Golwalkerفجولوكر . ب العالمية الأولىالحر
 Charles Martelيريدون الاستيلاء على كل الهند ومن ثمَّ فهو يمتدح شارل مارتال 

 .732 عام Toursالذي أوقف تقدم المسلمين الفاتحين في موقعة تور 
) يات المتحدة الأمريكيةأوربا والولا(أما بخصوص العداء للمسلمين في الغرب 

فالحروب المتواصلة . فيرجعه الكاتب إلى سلسلة من الأحداث التي وقعت بين الجانبين
وبتقدم الأتراك في فتح الأراضي . بينهما امتدت من القرن الثامن إلى القرن السابع عشر

ص ( الأوربية في القرنين الخامس عشر والسادس عشر ازداد العداء ضد المسلمين 



 محمود الذوادي                                           العدد العاشر         : إسلامية المعرفة، السنة الثالثة          
 
196

. ولكن هذا الشعور العدائي للمسلمين يختلف في الغرب من بلد إلى آخر). 178
وجاء . فبارتفاع ثمن البترول في السبعينيات ازداد شعور العداء ضد العرب المسلمين

انتصار الثورة الإسلامية الإيرانية على نظام الشاه الموالي للغرب ليزيد من مشاعر 
 ).173ص (العداوة ضد المسلمين 

م هاليداي تحليله لظاهرة العداء ضد المسلمين بالتعرض لهذه الظاهرة بين ويخت
فهو يرى أن العداء بين اليهود والعرب المسلمين ذو جذور . الإسرائيليين أنفسهم

وعلى الرغم من ذلك يعترف هاليداي بأن علاقات الدول الإسلامية . تاريخية بعيدة
أما بالنسبة لعداء اليهود ضد ). 188(باليهود كانت أفضل من نظيراتها المسيحية 

العرب المسلمين فقد ازدادت حدته بعد حرب الأيام الستة بين العرب والإسرائيليين 
 ).189ص (

ويختم هاليداي كتابه بفصل سابع يتمحور حول الاستشراق الذي يعرفه بأنه 
مجموعة من الكتابات الغربية حول منطقة الشرق الأوسط خلال القرن السابق أو 

وهي مؤلفات تتصف بالتشويه والتحيز الراجعين إلى التصورات . القرنين الماضيين
ص (وحضارات الشرق الأوسط والرؤى الأوربية القاصرة عن الإحاطة بمجتمعات 

ويتصدر هذا . ولا يخفى أن النقاش حول الاستشراق ذو صلة متينة بالإسلام). 195
 .النقاش كل من المفكر الفرنسي مكسيم رودنسون وإدوار سعيد

ويرى المؤلف أن انتقادات رودنسون للمؤلفات الأوربية حول الشرق الأوسط 
 .ستوى الأوربيهي الأكثر متانة وتعمقاً فكرياً على الم

لك استعماله المنهجية الأدبية ذأما نقد أدوارد سعيد للاستشراق فقد ساعده على 
-199ص (النقدية ونظريات الخطاب لدى الفيلسوف الفرنسي ميشال فوكو 

وبذلك الزاد المعرفي استطاع أن يقوم بنقد شامل للمؤلفات الإنجليزية ). 200
ويعترف هاليداي بأنه لا يتعاطف مع . وسطوالفرنسية والأمريكية حول الشرق الأ

تحليلات إدوار سعيد ولا مع رؤية برنار لويس، لأما أخفقا في رأيه، في القيام بشي 
). 201ص (مهم جداً، ألا وهو تحليلهم للمجتمعات التي يتحدثون عنها وينظّرون لها 
ة دون القيام فكل منهما يعطي أولوية للإيديولوجيا أو الخطاب أو الثقافة السياسي

 .بتحليل ما يجري في واقع هذه اتمعات



 مراجعات/  قراءات الدين والسياسة في الشرق الأوسط: الإسلام وأسطورة ااة
 

197

ويختم هاليداي آخر فصل من كتابه بتأكيد مقولته الرئيسة في الكتاب كله والقائلة 
بأن مجتمعات الشرق الأوسط ليست باتمعات ذات السمات الفريدة المتجانسة بين 

لها مثل بقية اتمعات مجتمعات المعمورة، بل هي مجتمعات متنوعة مختلفة الصفات مث
ويستشهد المؤلف في اية هذا الفصل الأخير بالآية القرآنية التي تبرز . البشرية الأخرى

يا أَيها الناس إِنا ﴿: واقع التنوع والاختلاف بين التجمعات البشرية وهي قوله تعالى
وقَبائِلَ لِتعارفُوا إِنَّ أَكْرمكُم عِند اللَّهِ خلَقْناكُم مِن ذَكَرٍ وأُنثَى وجعلْناكُم شعوباً 

قَاكُم13: الحجرات( ﴾أَت.( 
 تحليل ونقد

وبعد هذا العرض المختصر لأهم أفكار هاليداي، نريد الآن أن نلقي الضوء على 
مقولة الكتاب الرئيسة التي يحملها عنوان الكتاب نفسه، والمتمثلة في أن المواجهة بين 

يناقش المؤلف هذه القضية من .  والإسلام ادعاء وأسطورة وليست حقيقةالغرب
منظور يميل إلى القول بالحتمية الاقتصادية والسياسية والاجتماعية المتشددة، أي أنه 
يحاول فهم أحداث الشرق الأوسط وتفسيرها من خلال العوامل الاقتصادية 

ومن ثمَّ يقلل . معات هذه المنطقةوالاجتماعية والسياسية بما فيها علاقة الغرب بمجت
كثيراً من أثر عوامل أخرى كالعوامل الثقافية، مثلاً، في تشكيل هذه العلاقة كما فعل 

 .Huntingtonهنتجتون 
ثم يطرح المؤلف تصوره للظروف والعوامل التي تشجع على قيام المواجهة بين 

تقوم المواجهة بين : الشعوب والأمم، وهو تصور يمكن التعبير عنه على النحو الآتي
 :الأمم والشعوب إذا توافر أحد شرطين أو هما معاً

تتجسم المواجهة والعداء بين الشعوب والأمم إذا كان أحدها يهدد وجود  -1
 .الآخر وسلامة كيانه

تقوم المواجهة بين الأمم والشعوب، إذا كان أحدها يهدد مصالح الآخر  -2
 .اقتصادياً وسياسياً وعسكرياً

ن الشرطين ذاتهما يمكن الحديث عن وجود أو احتمال مواجهة بين وبمنطق هذي
فهذا الأخير لا يمثل تهديداً لوجود اتمعات الغربية . الغرب والعالم الإسلامي ككل

إذ إن الدول الإسلامية لا تملك السلاح النووي بينما تمتلكه دول أخرى . وسلامتها



 محمود الذوادي                                           العدد العاشر         : إسلامية المعرفة، السنة الثالثة          
 
198

ومن ثمَّ فإن حالة المواجهة تنتفي في . غير مسلمة وغير مسيحية مثل إسرائيل والصين
 .رأي هاليداي ويغدو الحديث عنها من قبيل الأسطورة

أما بالنسبة لتهديد العالم الإسلامي لمصالح اتمعات الغربية، فإن نظرة واقعية تفيد 
بأن مصالح الغرب في اتمعات العربية والإسلامية تتمتع بنصيب قوي خاصة منذ 

فالمصالح البترولية . الاتحاد السوفييتي والشيوعية في شرق أورباالتسعينيات وسقوط 
وباستثناء . للغرب في الشرق الأوسط قد جرى تعزيزها من خلال حرب الخليج الثانية

، فإنه لا يجوز الحديث عن مواجهة )لسوء علاقتهما مع الولايات المتحدة(ليبيا وإيران 
لح اتمعات الغربية في اتمعات العربية بين الغرب والإسلام بسبب تهديد محتمل لمصا

 .والإسلامية
لكن عند فحص طبيعة العلاقة بين العالم الغربي والعالم الإسلامي على مستوى 
الانتماء الحضاري والثقافي لهاتين اموعتين من الشعوب والأمم، فإننا سنجد شيئاً من 

ة واليهودية هما الأساسان فمن جهة، يرى الغرب أن المسيحي. عدم التناغم بينهما
ولا تقتصر معالم هذه الهوية على الجانب . الرئيسان المكونان لهويته الحضارية الثقافية

المسيحي اليهودي، بل تضم أيضاً رصيد الثقافة اليونانية والرومانية ورصيد ثقافة عصر 
 الحديث، فمن النهضة والتنوير التي أسس عليها العالم الغربي مسيرته وهيمنته في العصر

خلال هذه الهوية الحضارية الثقافية ينظر الغرب ويتعامل مع الشعوب والأمم الأخرى 
الصينية، والهندية، والعربية، كلها تمثل في نظر العالم الغربي : فالشعوب". آخر"بوصفها 

شعوباً ذات هويات جماعية تختلف عن الهوية الغربية الجماعية المنتسبة إلى الحضارة 
فالكنفوشوسية والهندوسية والإسلام يشكل كل منها إطار . افة المسيحية اليهوديةوالثق

وبعبارة أخرى، فهذه . الهوية الجماعية للشعب الصيني والهندي والعربي على التوالي
الهويات الجماعية الثلاث هي هويات أخرى أي مختلفة أو حتى غريبة عن الهوية 

 .الجماعية المسيحية اليهودية الغربية
وعلى أساس مفهوم الهوية الحضارية الثقافية يمكن فهم الإطار الذي جرت فيه 

فقد . المواجهة العسكرية مرتين في هذا القرن بين الشعب الألماني وبقية الشعوب الغربية
كانت ااة العسكرية بين الجيش الألماني وجيوش الحلفاء الغربيين في الحرب العالمية 

ة جداً من الصنف الأول للمواجهة التي أشرنا إليها سابقا، إا الثانية مواجهة خطير
فقد نجحت جيوش هتلر في . مواجهة مست كينونة العديد من الشعوب الغربية نفسها



 مراجعات/  قراءات الدين والسياسة في الشرق الأوسط: الإسلام وأسطورة ااة
 

199

احتلال الكثير من الأمم الأوربية في طليعتها فرنسا، وروسيا، والنمسا، وبولندا، وعلى 
ن الشعوب الأوربية وسلامتها وما الرغم من ذلك التهديد السافر لأمن عدد كبير م

ترتب عنه من دمار مادي ومعنوي، فإن انتساب ألمانيا إلى الهوية الجماعية المسيحية 
اليهودية ساعد على عملية إعادة دمج الشعب الألماني بسهولة في صلب التحالفات 

 .الغربية أثناء الحرب الباردة وبعدها
ر إلى الهوية الجماعية الإسلامية لشعوب إن العالم الغربي ينظ: وهكذا يمكن القول

الشرق الأوسط بوصفها هوية مختلفة عن الهوية الجماعية المسيحية اليهودية للشعوب 
ونظراً لتقدم العالم الغربي وهيمنته العالمية في العصر الحديث، فإنه قد نشأت . الغربية

اقي في رأي الكثيرين، وما الفكر الاستشر. عنده نظرة دونية إلى بقية الشعوب المتخلفة
إلا محاولة غربية لإرساء تصور معرفي يسوغ وسم الشعوب الإسلامية في الشرق 

 .الأوسط بالدونية وإشاعة نـزعة عقلية تحقيرية عنها
روبا والولايات المتحدة الأمريكية، فإن ووفضاً عن هذه الرؤية الاستشراقية في أ

والعالم الإسلامي تجعل الغرب متخوفاً أحداث التاريخ في العصور الوسطى بين الغرب 
من المسلمين، إذ إن احتلال المسلمين الأوائل لشبه الجزيرة الإيبيرية لمدة سبعة قرون، 
واحتلال الأتراك المسلمين في مرحلة تالية لعدد من الأراضي الأوربية يذكي في عقل 

الذاكرة، إذ إنه الأوربيين وشعورهم أن خطر المسلمين لا ينبغي أن ينسى ويمحى من 
 قد هددت -حيث تدين أغلبية السكان بغير المسيحية-لا  الصين ولا الهند ولا اليابان 

الغرب في عقر داره، فالعرب المسلمون هم الذين انفردوا بمثل هذا التهديد لشعوب 
 .الغرب

. أما موقف المسلمين من الغرب فقد شكلته عوامل وأحداث مختلفة عبر التاريخ
رحي في تأكيده أن اليهود والمسيحيين من أهل الكتاب وأنه يجب على فالقرآن ص

لكن سور القرآن تحفل أيضاً بالانتقادات . المسلمين احترامهم والتعامل معهم بالحسنى
ويخص القرآن بالذكر اليهود بوصفهم أكثر عداوة . اللاذعة لليهود والمسيحيين

 .للمسلمين من المسيحيين
فرنسا لمعظم أقطار الشرق الأوسط كانت له أيضاً نتائج إن استعمار بريطانيا و

فمن ناحية، فزع المسلمون وشعروا بالإهانة . مزدوجة على شعوب الشرق الأوسط
والمذلة عندما وقعوا في قبضة المستعمر الغربي المسيحي، ولم يستعيدوا كرامتهم إلا بعد 



 محمود الذوادي                                           العدد العاشر         : إسلامية المعرفة، السنة الثالثة          
 
200

، فقد تعلّمت فئات من هذه ومن ناحية ثانية. حرب التحرير التي نالوا ا استقلالهم
الشعوب لغة المستعمر وثقافته واستطاعت بذلك أن تكون النخبة القائدة لشؤون البلاد 

ت فقد انتشرت بينها عقلية وبحكم التكوين اللغوي والثقافي لهذه الفئا. بعد الاستقلال
 وعلى مستوى ثالث فالمسلمون لا يرضون عموماً.  مع الغرب وخفة العداء لهالتعاطي

 .عن القيم المادية وأخلاق الإباحية الجنسية التي تشيع في اتمعات الغربية الحديثة
وبناءً على هذه المعطيات الثقافية التي توجه تصور أحد الطرفين للآخر وتشكل 

إن العلاقة بين العالم الغربي والعالم الإسلامي المعاصرين علاقة : تعامله معه، يمكن القول
وهي ذا المعنى ضرب من ااة . من التوتر والتخوف وعدم الاطمئنانيتخللها الكثير 

الخافتة التي لا يدرك معالمها ولا يعرف ثقلها حقاً إلا التحليل الذي يأخذ بعين الاعتبار 
مدى أهمية أثر الرموز الثقافية في عملية تقارب الشعوب أو تنافرها، وفي عملية تحالفها 

 .يقم بمناقشته هاليداي في كتابهوهذا ما لم . أو تصادمها
لقد حاول أن يقنع القارئ بأن مسألة المواجهة بين الغرب والعالم الإسلامي مجرد 

إن منهج تحليله تغلب عليه السطحية، بينما ظاهرة المواجهة . أسطورة وليست حقيقة
وما سميناه . بين العالم الإسلامي والغرب ظاهرة معقدة، أي أن لها عدة مستويات

بين المسلمين والعالم الغربي جزء من ظاهرة ااة بوصفها ) الثقافية(ااة الخافتة ب
 .كلاّ مركباً ومعقداً

إن مقولة هنتجتون حول تصادم الحضارة الغربية مع الحضارة الإسلامية على 
الخصوص في المستقبل تجد الكثير من المشروعية إذا نظر إليها من خلال طبيعة الرموز 

 .قافية التي تحدد الهويات الجماعية للشعوب وتشكل تصوراتها للآخرين ولنفسهاالث
 
 
 



 
 تقارير

 
 

 المؤتمر العالمي السابع للتفكير
 *م1997 يونيه 6-1: سنغافورة

 
 

 **جمال بادي
 

 تقديم
 المؤتمر العالمي السابع للتفكير 1997 يونيو 6-1عقد بسنغافورة في المدة من 

 :وذلك باستضافة كل من
 .المعهد الوطني للتعليم -1
 .جامعة نانينق للتكنولوجيا -2

ي شخص، منهم تسعمائة مدير مدرسة من وكان عدد الحضور حوالي ألف
 .سنغافورة وحدها، وقد دفعت وزارة التربية والتعليم بسنغافورة تكاليف حضورهم

افتتح المؤتمر بكلمة من رئيس وزراء سنغافورة جه تشوك تونج، مرحباً 
 .بالضيوف ومبيناً أهداف المؤتمر ومحاوره

 .حدثولقد كان عدد المتحدثين في المؤتمر ثلاثمائة مت
وكان عدد المحاضرات الرئيسة عشرين محاضرة وعدد المحاضرات الفرعية ما 

 .يقارب ثلاثمائة محاضرة
 المشاركون

 :وكان أبرز المتحدثين من المهتمين بشؤون التفكير وهم
  إدوارد دي بونو-2   أنتونيو باترو-1

                                                 
 :ويمكن الحصول عليها عن طريق العنوان التالي) الإنترنت( محاضرات المؤتمر متوافرة الآن على شبكة المعلومات  *

http;/www.nie.ac.sg.8000/~wwwnie/think/ 
، أستاذ مساعد بقسم أصول الدين ومقارنة 1994 من الجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة  دكتوراه في أصول الدين **

 .الأديان ورئيس قسم الدراسات العامة بالجامعة الإسلامية العالمية بماليزيا



 جمال بادي                                             العدد العاشر          : إسلامية المعرفة، السنة الثالثة         
 
202

  هاورد قاردنر-4   ميشل فلن-3
  ديفد بيركنـز-6   تود سايلر-5
  روبرت سوارتز-8 رت سترنبرق روب-7

 محاور المؤتمر
 :أما محاور المؤتمر فكانت تدور حول

 . التفكير النقدي والإبداعي-2 .  التفكير بلا حواجز ولا حدود-1
التطبيقات والمناهج والعمل :  التفكير-4  . التفكير والتعليم والتعلم-3

 .الحر
 .رؤى مستقبلية:  التفكير-5

ب التعليمية لبعض البلدان في مجالي التفكير النقدي وقد جرى تقديم التجار
والإبداعي في المراحل الدراسية المختلفة مع التركيز على المواد العملية الطبيعية 

سنغافورة، : وكانت أهم تلك الدول. كالرياضيات والكيمياء والفيزياء ونحوها
تحدة الأمريكية، واليابان، والصين، واستراليا، وفنـزويلا، وكندا، والولايات الم

 .وبريطانيا
 أهم الموضوعات والقضايا المطروحة

 .مهمة المحتوى والمنهج في إثارة التفكير -1
 .الذكاء المتعدد الأوجه وتطبيقاته -2
 .كيفية إعداد طلبة يفكرون، وتدريبهم على التفكير -3
 .المعلم ومهمته في إثارة التفكير -4
 .ل حلّ المشكلاتإشاعة التفكير الإبداعي والنقدي والعملي من خلا -5
 .الاستراتيجيات والوسائل العلمية للتفكير -6
 .التعامل المعقول مع الإشكاليات -7
 .تحسين طرائق التفكير لدى الطلاب -8
العوامل المتعلقة بالمدرس والتي تؤثر على أداء الطلاب ودافعيتهم في  -9
 .التعليم

 .التعلم من خلال التفكير في الفصل -10
 .ة التفكيرإعداد المعلمين ومهمتهم في إثار -11
 ما هو؟ وما طرائق تنميته؟: الذكاء -12



 تقارير  بسنغافورة                                                                المؤتمر العالمي السابع للتفكير
 

203

 .استعمال أساليب التفكير النقدي في تدريس الأدب -13
التدريب على الإبداع من خلال حل : الإبداع والمقرر الدراسي -14

 .المشكلات
 .القصص مصدراً للإشكاليات الإبداعية لطلاب المرحلة المتوسطة -15
 .المراحل الحساسة لتطور الإبداع لدى الأطفال -16
 .الدافعية، والمعلومات، والتدريب، وأثرها على الأداء المبدع -17
 .العمر والجنس بوصفهما محددات للتفكير المبدع -18
طرائق التعليم واستراتيجياته ودوافعه وأهميتها في العملية التربوية  -19
 .والتعليمية
 .نشر الإبداع وتعليمه من خلال نوعية الأسئلة -20
 .دمج النقد والإبداع في محتوى الدرس -21
 .تحسي التفكير والإبداع من خلال تدريس الرياضيات -22
 .تدريس التفكير النقدي من خلال الرسم والفنون -23
 .القارئ مصححاً ومقّوماً -24
 .تعليم الفنون لتحسين التفكير الإبداعي -25
 .تقويم طرائق التفكير وتطبيقاا -26
مراعاة الفروق الفردية في التفكير النقدي من خلال مستوى القدرات  -27

 .ة الإقناعيةالكتابي
 .الأبعاد المؤثرة للأفكار من خلال التأمل وتغير التصورات والقياس -28
 .مهمة الاستراتيجيات العاطفية في تحسين التفكير -29
 .وسائل التفكير للقراءة والكتابة -30
 .تعليم الكتابة لأجل التفكير النقدي -31
 .استراتيجيات تعلم اللغة ومهمة تفكير المعلم -32
 .البراهين المنطقية -33
 . الأطفال أثناء الجدلتفكير -34
 .التعليل الرياضي -35
 .استراتيجيات لاستعمال مستويات عالية من الأسئلة بالفصل -36
 اجتماع أم افتراق؟: العلوم الإنسانية والعلوم الاجتماعية -37



 جمال بادي                                             العدد العاشر          : إسلامية المعرفة، السنة الثالثة         
 
204

 .العوامل المرتبطة بتصور الأساتذة لوسائل حل المشاكلات -38
 .التأمل وسيلة للتعلم -39
 .ى أداء طلاب المرحلة الثامنةأثر التعليم البدني اليومي على مستو -40
 ).الآباء والأمهات(تعليم الوالدين  -41
 .تدريب الأساتذة على دمج وسائل التفكير في محتوى الدرس -42
 .الحل الفعال للمشكلات -43
 .تعليم التفكير في الفصل من خلال الأسئلة -44
 .تدريب الطلاب على طرح الأسئلة -45
 . الإنجليزيةمهمة مهارات القراءة والاتصال في: تنشئة جيل مفكر -46
 .تحسين التفكير الإبداعي من خلال تدريس مهارات القراءة -47
 .اللغة والفكر -48
 .قيمة البحث الجيد في مجال التعليم -49
 .عوائق التفكير -50
 .اختمار التفكير في إعداد الأستاذ لدرسه -51
 .كيفية استعمال الخرائط الدماغية لتنمية الذاكرة -52
 .التفكير للغد وليس للأمس: التعليم -53
 .ت التفكير التأملياستعمالا -54
 .تحقيق التفكير النقدي والإبداعي في الفصل -55
 .مهمة التخيل في التفكير والتعليم -56
 .تدريس وسائل التدليل التحليلي -57
 .خرائط التفكير وتنمية الذاكرة باستعمال الخرائط الدفاعية -58
 .اتخاذ القرار الاستراتيجي في المؤسسات -59
 .التفكير الاستراتيجي في المؤسسات -60
 .ير للكتابة، والكتابة للتفكيرالتفك -61
 .طرائق التفكير المطبقة على القوى المتغيرة -62
 .فهم النص وتحليله واستراتيجيات القراءة -63
 .مستويات الاستنباط خلال القراءة -64
 .تحدي الإخفاق -65



 تقارير  بسنغافورة                                                                المؤتمر العالمي السابع للتفكير
 

205

 .كيفية تخطي الحواجز الشخصية خلال التعلم -66
 .العلاقة المتبادلة بين الأنشطة اللغوية والأنشطة الذهنية -67
 :ما يأتي ملخص لم طرح من القضايا والأفكار في المؤتمروفي
كان أول المتحدثين حول الموضوع إدوارد دي بونو أستاذ الفكر الإبداعي  -1

، "التفكير"في عملية " التصور"وقد أكد في كلمته أهمية . وأحد رواده المعاصرين
ة، والإحصاء المنطق، والبراهين الرياضي: وذكر أن تركيز الناس في السابق كان على

 .ونحوها أكثر من عنايتهم بالتصور
ويبين أن التصور إذا كان سقيماً أو فاسداً فإن الناتج الفكري سيكون سقيماً 

 .مهما كانت جودة المنطق المستعمل وصحته
وديناميكية تشكله وكيف يمكن الإفادة من ذلك " التصور"ثم تحدث عن طبيعة 

 .ن سهلة وعملية وفعالةفي التخطيط لوسائل التفكير حتى تكو
أما الأستاذ هاورد قاردنر عالم النفس الأمريكي الشهير طرح تقسيماً  -2

، وفي أطروحته قسم الذكاء إلى ثمانية "الذكاء المتعدد"جديداً للذكاء، وقدم نظرية 
 :أصناف

 .الذكاء اللغوي -أ 
 ).الرياضي(الذكاء المنطقي  -ب 
 .الذكاء الموسيقي -ج 
 ".Spatial) "المكاني(الذكاء الفضائي  -د 

 ).إلخ... الألعاب الرياضية، الباليه،( ذكاء التحكم في الجسم -ه
القادة، الأساتذة، . ((Interpersonal) الذكاء في العلاقات الشخصية -و

 ).الممثلون
 ).Interpersonal( الذكاء في فهم الذات -ز
 . الذكاء المتعلق بفهم الطبيعة والحيوانات والنباتات-ح
 .(Existential)ي  الذكاء الوجود-ط

 : وأشار في كلمته أما أعضاء المؤتمر إلى أن المبدعين يتميزون بالخصائص الآتية
 .قضاء وقت في التأمل والفكر -أ 
 .تقوية وتفعيل ما يتقنون ويحسنون -ب 
 .تحويل الإخفاق إلى تجربة تعليمية مفيدة -ج 



 جمال بادي                                             العدد العاشر          : إسلامية المعرفة، السنة الثالثة         
 
206

لحظة إن أهم لحظة في تعليم الطفل هي : (ومما طرح من اللفتات التربوية قوله
تبلور الأفكار، وذلك عندما يربط الطفل قضية بشيء يستدعي الفضول والاهتمام، 

 ).ويحفز إلى الاستكشاف الأبعد
أما روبرت سوارتز أستاذ علم النفس بجامعة ماسوشوتس الأمريكية والمدير  -3

التنفيذي للمركز الوطني لتعليم التفكير بالولاية المذكورة فقد تركزت كلمته على 
 ).صهر التفكير الإبداعي والنقدي في المنهج الدراسيكيفية (

كثير من الناس قد يفضل الموت على التفكير، : (وافتتح كلمته بقول برتراندرسل
 ).وفي الحقيقة هم يفعلون ذلك

أوجه الشبه "وقد ركز في محاضرته على استعمال وسيلة التعرف على 
 العلوم الطبيعية على الخصوص، بين الأشياء بوصفها أداة فعالة لتيسير" والاختلاف

 :وقد طبق هو نفسه ذلك عملياً في كتاب أصدره مؤخراً بعنوان
( Infusing Creative and Critical Thinking into Content 

Instruction) 
 :ونبه المحاضر على نوعين من المقارنات

 .المقارنة المفتوحة - أ
 .المقارنة المركزة - ب

وقد لاحظ عند ) تلخيص قصة(أو ) تابة رسالةك(وقد طبق الأخيرة أسلوباً لـ 
 .تدريسه هذا الأسلوب للطلاب تحسن مستوى كتابتهم

 أما الأستاذ مايكل فولن مدير معهد أونتاريو الجديد في الدراسات التربوية -4
، ودعا إلى إحداث تغيير في )تعليم الأساتذة(بجامعة تورونتو بكندا، فكان حديثه عن 

لى مستوى المؤسسات والمدارس والجامعات فيما يتعلق بالناحية العملية التعليمية ع
 .العملية التطبيقية لا من الناحية النظرية الفلسفية

وأكد أهمية العناية بالبيئة التي تحيط بالأساتذة والسعي لجعلها بيئة إيجابية، وإزكاء 
 .بروح الفريق والتعاون بينهم، ومجانبة الفردية والتجمعات الفرعية والجيو

وبناء على دعوته إلى التعيير نصح بإعادة النظر في المناهج والمواد وجداولها كما 
 ا وقتهم في المدرسة، أو الجامعة، -غالباً–أكد أهمية الكيفية التي يقضي الأساتذة 

 .وأن يكون ذلك في النافع المفيد
ل قاعات وأشار إلى أن معظم الجهد المبذول من الأساتذة كثيراً ما يكون في داخ

 !الدرس، أما خارجها فيكون عادة للنقاهة



 تقارير  بسنغافورة                                                                المؤتمر العالمي السابع للتفكير
 

207

ثم بين الحاجة إلى التدريب، والتخطيط، ووضع السياسات التعليمية المناسبة 
 .للقيام بمثل ذلك التغيير

كما أكد الاهتمام بالجانب الأخلاقي والروحي للأساتذة، ووجوب تنمية 
 .مهارام في الاتصال والعلاقات

 أما تود سيلر أستاذ علم النفس، والمتخصص في الإبداع الفني البصري -5
(Visual Artist) ومؤسس شركة متخصصة في تطوير البرامج التعليمية الابتكارية ،

وعرف الذكاء ". فن التعلم والاتصال"، فقد تحدث عن (Multi Media)للإعلام 
 ).القدرة على رؤية الأشياء والرؤية من خلالها: (بأنه

وتتلخص نظريته الإبداعية في أن المبدع لديه المقدرة على النظر إلى منظر طبيعي 
أو كيف . جميل، أو أي منظر شيق عجيب ليصنع منه فكرة تطبيقية مفيدة في الحياة

يستطيع المبدع من تأمله لمنظر طبيعي جميل خلاب أن يولد فكرة مبدعة في عالم الفن 
" و" بيوت مفكرة"ة وغير ذلك، وأكد الحاجة إلى إيجاد والديكور أو الهندسة المعماري

 ".بيئات مفكرة
 (Yale)ل ي أستاذ علم النفس والتربية بجامعة ي أما روبرت سترنبرك-6

 :الأمريكية فقد تحدث عن خمس عشرة طريقة لتربية الإبداع وتعزيزه وهي إجمالاً
 .نفسهالدعوة إلى أن ينقد الشخص أفكاره وأن يقوم بالتبشير ا ب -1
 .البعد عن الجمود، وتدريب النفس على رؤية الأشياء من زوايا مختلفة -2
 .أهمية الشخصية -3
 .أهمية الدافعية -4
 .المثابرة والمواظبة والدأب -5
 .الرغبة في مواجهة التحديات -6
 .المقدرة على تحمل الغموض والالتباس -7
 ".النضج"الرغبة في  -8
 .الثقة في النفس -9

 .أن تحب ما تفعله وتقوم به -10
 .لتفكير بعيد المدىأثر ا -11
 .السماح والتشجيع للأخطاء، بل حتى الفشل مع عدم تكرارها -12
 .التمتع بالروح الرياضية الفكاهية -13



 جمال بادي                                             العدد العاشر          : إسلامية المعرفة، السنة الثالثة         
 
208

 ).تقدير عامل الزمن(إعطاء الوقت الكافي  -14
 .لا يكفي الحديث عن الإبداع بل المهم تطبيقه عملياً والقيام به -15

 فتحدث عما أسماه بـ  أما ديفيد بيركنـز أستاذ علم النفس بجامعة هارفرد-7
غير (وعرف الإبداع بأنه . (The Logic of Insight)" منطقية التبصر أو البصيرة"

وذكر بأن المشكلات العويصة كانت تحل بوساطة ). المعقول ولكن بطريقة منطقية
وقد قسم المشكلات إلى أربعة أنواع من حيث عوائق حلها التي ". الحظ"انتظار 

واستعمل الاستعارة من . للتعبير عنها" المصيدة"أو " الفخ"فضل استعمال مصطلح 
 :الطبيعة في وصفها فهي على التوالي

، فخ الواحة (Canyon)، فخ الوادي الضيق (Wilderness)فخ القفر أو البرية 
(Oasis) وأخيراً فخ السهل الواسع ،(Plateau). 

 :كنـز أهميةأكد بير) الفخاخ(وفي إطار تقديم الحلول والمخارج من تلك 
 .النظر في المشكلة جزئية بجزئية بطريقة منتظمة والبعد عن التكرار -أ 
البحث عن أي إشارات خفية بين الإشارات الواضحة الجلية لإيجاد إطار  -ب 

 .وصفي آخر للمشكلة
 .البحث عن حلول أخرى للمشكلة -ج 
البحث عن تعريفات أخرى للمشكلة من شأا أن تغير حدود تركيبها أو  -د 

 .عامشكلها ال
 .البحث عن بدائل أخرى للحل -ه
 ".العكسي"التفكير في الحل  -و
 في مجال الخبرات العملية قدمت بعض الدول ملخصاً لتجارا في ميدان -8

التي خاضت التجربة على قناعة " فنـزويلا"ومن تلك الدول ". التفكير"تدريس 
قدم التقني إلا باهتمامها منها بأن الولايات المتحدة لم تصل إلى ما وصلت إليه من الت

 ".التفكير الإبداعي"أو " الإبداع الفكري"بتدريس 
وكانت أهم .  بطلاب الحضانة والابتدائية1983وقد بدأت تجربتهم في سنة 

 :أهداف التجربة
 .تنمية السلوك الإيجابي والبناء لدى الطلاب -1
 .تعليم التفكير من خلال الألعاب -2



 تقارير  بسنغافورة                                                                المؤتمر العالمي السابع للتفكير
 

209

، ودربوا الأساتذة وأعدوهم من خلال برامج وقد استعملوا منهجاً ديناميكياً
وذكروا بأم . تدريب ومراكز عمل، وحرصوا على المتابعة والتقويم المستمر للتجربة

 .أفادوا من كتابات دي بونو في الموضوع
من " لخدمة اتمع"وقد نجح المشروع وطُور لتتسع دائرته إلى عمل مشروع 

 .خلال إنشاء نادي المفكرين
التجربة الأسترالية فيستفاد منها في الخلل الذي حصل في مستوى التطبيق أما 

العملي من جهة، والذي كان بخلاف ما تدعيه وتصبو إليه الجهات المسؤولة من جهة 
 .أخرى

أن التدريس الجيد عملية غير : "ومما وصلت إليه الباحثة التي قدمت التجربة
، وأن كل ما توليه الجامعات اهتمامها مقدرة، وغير مشجعة من قبل إدارة الجامعات

 ".النشر والتأليف، ولذلك فالترقيات الأكاديمية مبنية على ذلك فحسب
أما التجربة السنغافورية فيلاحظ جيداً أا قطعت مشواراً طيباً في الإفادة من 
الفكر الإبداعي على مستوى المعاهد التقنية والجامعات التي تدرس المواد العلمية 

 .يقية كالهندسة والكمبيوتر ونحوهاالتطب
 دعت الكندية إليزابيت داود زويل أحد المدراء التنفيذيين لبرامج الأمم -9

إلى أن ينال الاهتمام بالبيئة حظاً ونصيباً من التفكير،  (UNEP)المتحدة عن البيئة 
 .وأن يتحول ذلك إلى هم عالمي، وأن يدرج ضمن البرامج التعليمية مستقبلاً

بهت إلى الأخطار الكثيرة التي دد البيئة كتلوث الماء والهواء وازدياد وقد ن
 .العادم الكيميائي

 .(Environmental Ethics) ) أخلاق البيئة(ودعت إلى ما أسمته بـ 
" التفكير النقدي والإبداعي" استدل بعض المحاضرين على أهمية تدريس -10

دريسه، ونحن نحاول فعل ذلك، فسوف إذا كان التفكير لا يمكن ت: "بقول بيركنـز
أما إذا كان تدريسه ممكناً، وأخفقنا في محاولة ذلك، فإن . تضيع الجهود والأوقات

. الثمن سيكون أجيالاً من الطلاب مقدرم على التفكير الجيد أقل مما كان ممكناً
وبناءً على ذلك فحري بنا أن نعتقد أن التفكير يمكن تدريسه، ولنحاول جاهدين 

 ".وبلك ما في وسعنا القيام بذلك، ولندع التجربة تثبت خطأنا إذا لزم ذلك
 : من القضايا العامة الأخرى التي طرحت في المؤتمر-11



 جمال بادي                                             العدد العاشر          : إسلامية المعرفة، السنة الثالثة         
 
210

 ضرورة الاهتمام بتنمية التفكير وتحفيزه داخل الفصل الدراسي وذلك -أ
 :بوساطة
 إثارة الأسئلة الموجهة، وخاصة سؤال الطلاب عن آرائهم وتشجيعهم على -1

 .الاستنباط والاستنتاج
 .تنويع الأسئلة -2
تشجيع الطلاب على أن يسألوا هم بأنفسهم، ورفع مستوى يقظتهم أو  -3

 .اهتمامهم بالمستويات المختلفة للأسئلة
 .المحتوى ليس مقصوداً لذاته بل المقصود كيفية الإفادة منه في الحياة - ت
 .رفع مستوى أنظمة الامتحانات -ج
 .التقويم المستمر -د
 .العناية بالمناهج التعليمية وتحسين مستواها لتواكب الإصلاح التعليمي  -ه
لو خرج الطلاب بإثارة عشرين سؤالاً كان أفضل من : قال أحد المحاضرين  -و

 .خروجهم بعشرين جواباً
 :الاهتمام بنوعية الأسئلة التي تمكّن من الاستيعاب نحو  -ز
  ؟...عن كذاما الأشياء التي لا زالت بحاجة إلى فهمها  -
 ؟...ماذا أحتاج أن أعرفه عن -
 ؟...ما درجة جودة الدليل المستعمل للبرهنة على -
 لماذا هذه المنهجية؟ -
 ما النتيجة المستخلصة؟ -
 ؟...ماذا تظن سيقع لو -
 ؟...ما المثال الجديد على -

أسئلة ) 5-3(واقترح المحاضر تكليف الطلاب بواجبات يقومون فيها بتوجيه 
 .مثلاً عن قضية ما

 .أو يكلفون بعد اية كل درس أن يكتبوا أسئلة عن ذلك الدرس
 .أو تقرأ عليهم قطعة، ثم يطالبون بوضع أسئلة عنها قدر استطاعتهم

في البداية قد يتردد الطلاب ويشعرون بالحرج، ولكن مع آخر الفصل الدراسي 
 .سيشعر معظمهم أنه قد استفاد

 :لشامل وذلك من خلال العناية بالتقويم المستمر والمتنوع وا-ح



 تقارير  بسنغافورة                                                                المؤتمر العالمي السابع للتفكير
 

211

 .إيجاد نظام أو أنظمة للتقويم -1
 .العناية بمعايير التقويم -2
 .العناية بأنواع الامتحانات وطريقة بناء الأسئلة -3
 إعلام الطلاب بما ينتظر منهم وعلى أي أساس سيكون تقويم جهدهم؟ -4
 .الملاحظة أداة للتقويم -5
 .البحوث الموجهة أداة للتقويم -6
المراجع للمادة الدراسية محققة للأهداف المرادة من  يجب أن تكون الكتب و-ط

 .المادة، مع أهمية تحليل المادة العلمية التي تدرسها
 . ضرورة التناسق والانسجام بين ما ندرسه وما نقوم به-ي
 . تعليم الطلاب طريقة تقويم أنفسهم تقويماً سليماً صحيحاً-ك
 : طريقة تقويم كل طالب في الأمور الآتية-ل
 .فعيةالدا -1
 .المثابرة -2
 .الاستماع إلى الآخرين -3
 .الانتباه لما يجري في ذهنه من خطوات أثناء تفكيره -4

وأخيراً يلاحظ من الموضوعات والقضايا والأفكار المطروحة في المؤتمر، الاهتمام 
إلى الناحية " التفكير النقدي والإبداعي"بالناحية التعليمية على المستويات كافة، ونقل 

طبيقية لرفع مستوى التحصيل العلمي للطلاب، ويئتهم لمستقبل حافل العلمية الت
 .بالتغيرات والمستجدات والإشكاليات

ومما يؤسف له أن حضور فعاليات المؤتمر على المستوى الإسلامي كان ضعيفاً 
للغاية مما يعكس قلة الاهتمام بمثل هذا الموضوع الحيوي فهل يتنبه لذلك المسلمون 

 ان؟قبل فوات الأو
ولعل في هذا التعريف ذا المؤتمر ومحاوره حافزاً على . ذلك ما نرجوه ونأمله

 .ذلك
 
 
 
 



 
 ببليوغرافيا

 
 

 الإرشاد والعلاج النفسيان في الفكر الإسلامي
 )1997-1977(المعاصر 

 
 *محي الدين عطية

 
 مقدمة

أعدت هذه القائمة لخدمة الباحثين في ميدان علم النفس بوجه عام، والإرشاد 
النفسي بوجه خاص، سواء منهم من كان منشغلاً بتأصيل اال إسلامياً، ومن كان 

 ذلك لهدف النبيل، عن زهد فيه، أو جهل به، أو غفلة عن منجزاته منصرفاً عن
وتطوره، لعله إذ يطلع على جهود زملائه وإسهامام، أن ينشرح صدره للانضمام 

 .إليهم
بمنظور " الإرشاد والعلاج النفسيين"لقد ضمت القائمة أعمالاً مختارة في مجال 

ها ما كان أطروحة جامعية، ومنها إسلامي، فكراً وممارسة، منها ما ضمه كتاب، ومن
ما كان بحثاً شارك به كاتبه في ندوة أو مؤتمر علمي متخصص، أو نشره في إحدى 

 .الدوريات العربية المحكمة، وذلك خلال السنوات العشر الماضية
لقد بلغ عدد المداخل المختارة ستين مدخلاً، وهو عدد يبشر بالاهتمام والمتابعة 

ذا ا كما أن مجموعة الباحثين والمشرفين الذين أسهموا في هذه . ال المعرفيالمتزايدين
الأعمال، يشكلون رصيداً حضارياً للأمة الإسلامية، على اختلاف اجتهادام 

 حافزاً قوياً ودعوة -بتجميعهم في قائمة واحدة-كما يمثلون . ومواقعهم واهتمامام
مسيرة استرداد الهوية الإسلامية : ؤوهاسيرة التي بدمفتوحة للباحثين أن يواصلوا الم

ومن لعلوم الأمة ومعارفها، وصبغ حياا الاجتماعية بصبغة االله التي أرادها لعباده، 
 ).138: البقرة (أَحسن مِن اللَّهِ صِبغةً ونحن لَه عابِدونَ

                                                 
 بالمعهد العالمي للفكر الإسلامي بالولايات مستشار أكاديمي. 1964ة القاهرة،  دبلوم الدراسات العليا في التسويق من جامع *

 .المتحدة الأمريكية



 محي الدين عطية                                              العدد العاشر     : إسلامية المعرفة، السنة الثالثة          
 
214

 رؤوس الموضوعات
 

 7-1                       الإرشاد النفسي
 10-8                افالانحر

 12-11                 الانفعالات النفسية
 13            التخلف العقلي
 14-13     التكيف النفسي
 22-16     السلوك النفسي

 26-23                 الشخصية 
 27     الصحة الجنسية
 36-28     الصحة النفسية
 43-37     الطب النفسي
 47-44     الطبيعة البشرية

 48      الفراغ
 49      القلق

 57-50                    المخدرات
 60-58      المراهقة

 
 الإرشاد النفسي

دراسة تحليلية : الإرشاد التربوي في الفكر الإسلامي: "أبو حويج، مران -1
، 31ع: 8س" الة العربية للعلوم الإنسانية"لأسس الصحة النفسية عند مسكويه 

 .164-130 ص ،)6/1988(
دار الصحابة : المعنى، العوائق، طنطا: تزكية النفس: أبو النصر، حمزة حمزة -2

 .سم24ص، 79، 1994للتراث والنشر والتحقيق والتوزيع، 
المنهج النبوي الشريف في تربية الجوانب الخلقية : بطران، إبراهيم سالم -3

إشراف [اجستير  ورقة، م127، 1991جامعة اليرموك، : والنفسية والعقلية، إربد
 ].حسن جابر بني خالد، وتوفيق أحمد مرعيٍ

ندوة نحو : في" الإرشاد النفسي من منظور إسلامي: "الشناوي، محمد محروس -4
 . القاهرة1989علم نفس إسلامي، 



 وراقيات)                                     1997-1987  (الإرشاد والعلاج النفسيان في الفكر الإسلامي المعاصر
 

215

" جماعة المعلم والمرشد كنموذج للإرشاد النفسي الإسلامي: "صبحي، سيد -5
 . القاهرة1987مية، المؤتمر العالمي الخامس للتربية الإسلا: في

تزكية النفس لشيخ الإسلام ابن تيمية، ): محقق(القطحاني، محمد بن سعيد  -6
 .ص98، 1995دار المسلم، : بيروت
دور التوجيه والإرشاد الإسلامي في مواجهة : "مساعدة، عبد الحميد أحمد -7

مؤتمر تطوير برامج وخدمات الرعاية الاجتماعية في : في" مشكلات الشباب الجامعي
 . الإسكندرية1995ضوء التصور الإسلامي، 

 
 الانحراف

التدخل العلاجي الإسلامي لخدمة الفرد في محيط : "رمضان، السيد محمد -8
مؤتمر برنامج وخدمات الرعاية الاجتماعية في ضوء التصور " في" معاملة ارمين

 . الإسكندرية1995الإسلامي، 
ن الانحراف في المنهج أساليب حماية النشء م: سعيد، هشام عبد المحسن -9

 .، ماجستير1992المعهد العالي للعلوم الأمنية، : الإسلامي، الرياض
العلاقة بين مستوى التدين والسلوك الإجرامي، : الصنيع، صالح بن إبراهيم -10
قسم علم النفس بكلية العلوم الاجتماعية بجامعة الإمام محمد بن سعود : الرياض

 ].إبراهيم وجيه عبد االله: فإشرا[، ماجستير، 1989الإسلامية، 
 

 الانفعالات النفسية
: الزناتي، عبد المحيي، وطاهر حسن خليل، وماجدة محمد خفاجي -11

المؤتمر الطبي : في: الإسراف في الانفعالات النفسية ومردوده على صحة الإنسان"
 . القاهرة1987الإسلامي الدولي عن الشريعة الإسلامية والقضايا الطبية المعاصرة، 

التوجيه الإسلامي للجانب الانفعالي من السلوك : تة، عبد الحي عمرفلا -12
قسم الدعوة بكلية الدراسات العليا بالجامعة الإسلامية، : الإنساني، المدينة المنورة

 .، دكتوراه1992



 محي الدين عطية                                              العدد العاشر     : إسلامية المعرفة، السنة الثالثة          
 
216

 
 التخلف العقلي

 لمفهومهما وأسباا وسب: الإعاقة العقلية: "الغريب، عبد العزيز بن علي -13
مؤتمر تطوير برامج وخدمات الرعاية الاجتماعية في : في" ث الإسلاميعلاجها في الترا

 . الإسكندرية1995ضوء التصور الإسلامي، 
 

 التكيف النفسي
العلاقة بين القيم الدينية الخلقية والتوافق النفسي : "حسيب، باكينار حسن -14

 ).9/1988(، 7ع: 3س) الزقازيق(مجلة كلية التربية، : في: لدى طلاب الجامعة
ندوة علم النفس : ، في:أثر الإيمان في التوافق النفسي للفرد: "قطب، محمد -15

 . الرياض1987والإسلام، 
 

 السلوك الإنساني
دار : العقيدة وأثرها في السلوك الإنساني، تونس: التميمي، عبد الجليل -16

 .سم21ص؛ 47، 1989السنابل للثقافة والعلوم، 
دراسة في علم : لحديثالأدب النبوي في ضوء علم ا: طعيمة، صابر -17

 .سم24ص؛ 208، 1987دار الجيل، : السلوك الإسلامي، بيروت
أهمية الظواهر فوق الحاسية في بلورة المنهج : "الطيب، حسن عبد الرحيم -18

المؤتمر العالمي الرابع للفكر الإسلامي عن المنهجية : ص، في240، "السلوكي الإسلامي
 . الخرطوم1987الإسلامية والعلوم السلوكية والتربوية، 

منهج الإسلام في تفسير : الإسلام وعلم النفس: عبد الجابر، محمد محمود -19
 .سم24ص؛ 413، 1989مكتبة الصفحات الذهنية، : الرياض: السلوك

الآثار السلبية لمشاهد العنف والإجرام في التلفزيون : "الكتاني، إدريس -20
، 22، ع)الرباط( الاجتماعي، ، الة العربية للدفاع"والسينما على السلوك الإنساني

 .76-65، ص1987
آداب السلوك الاجتماعي في سورة الحجرات، : المعلمي، يحيى عبد االله -21
 .ص40، 1995دار المعلمين للنشر، : الرياض



 وراقيات)                                     1997-1987  (الإرشاد والعلاج النفسيان في الفكر الإسلامي المعاصر
 

217

 السلوك الديني في الإسلام وعلاقته بمفهوم :المهاجري، فاطمة عبد الحق -22
سم علم النفس بكلية التربية ق: الذات لدى طالبات جامعة أم القرى، مكة المكرمة

 .، ماجستير1990بجامعة أم القرى، 
 

 الشخصية
مقومات وأساليب : الشخصية الإسلامية: "عفيفي، السيد عبد الفتاح -23

ميادين ومجالات : المؤتمر الثاني للتوجيه الإسلامي للخدمة الاجتماعية:  في"تنميتها
 .، القاهرة1993الخدمة الاجتماعية بنظرة إسلامية، 

مجلة المسلم " شخصية المسلم بين السواء والمرض: "لي، سعيد إسماعيلع -24
 .40-7، ص )1977 (82، ع21المعاصر، س

أثر العبادة التربوي في تكوين الشخصية وتحديد : محمد فضل، أسماء علي -25
مطبوعات [ص، 159، 1993نادي مكة الثقافي الأدبي، : مكة المكرمة: السلوك

 ].85نادي مكة الثقافي الأدبي؛ 
النفس الأمارة بالسوء وعلاقتها ببعض متغيرات : ياركندي، قدرية حامد -26

، 1989قسم التربية وعلم النفس بكلية التربية للبنات، : الشخصية، مكة المكرمة
 .دكتوراه
 

 الصحة الجنسية
" من آداب الإسلام في العلاقة الجنسية السوية: "العدوى، محمد عبد العليم -27

مي الدولي عن الشريعة الإسلامية والقضايا الطبية المعاصرة، المؤتمر الطبي الإسلا: في
 . القاهرة1987
 

 الصحة النفسية
بحوث في الفقه الطبي والصحة النفسية من منظور : أبو غدة، عبد الستار -28
 .ص286، 1991دار الأقصى، :  القاهرة،إسلامي

صحة الاجتهادانية منهج المناهج ورؤية ضرامية للوجود وال: " زيعور، علي -29
، مجلة الاجتهاد، "لى السببية والقوانين والاستقلالإقامة علم الاجتهاد ع: العقلية

 .321-267، ص )1991شتاء وربيع (، 11، 10ع: 3، س)بيروت(



 محي الدين عطية                                              العدد العاشر     : إسلامية المعرفة، السنة الثالثة          
 
218

مكانة الصحة النفسية والعلاج النفسي في علم المدن : "زيعور، علي -30
 .132-103، ص )1990ربيع  (7ع: 2، س)بيروت( مجلة الاجتهاد، ،"الإسلامية
: دراسات في الصحة النفسية، القاهرة: الرضا فمن يرتضى: صبيح، سيد -31
 . سم20 ص؛ 74-1987المؤلف، 
جامعة : الصلة باالله وأثرها في تربية النفس، إربد: العلي، محمد تيسير -32
 ].إشراف عبد ايد السامرائي[ ورقة، ماجستير 129-1992اليرموك، 
"  النفسية في الإسلام وعلم النفستعريفات الصحة: "مرسي، كمال إبراهيم -33

المؤتمر العالمي الرابع للفكر الإسلامي عن المنهجية والعلوم السلوكية والتربوية، : في
 . الخرطوم1987
تنمية الصحة النفسية، مسؤوليات الفرد في : "مرسي، كمال إبراهيم -34

-35، ص )1989 (54، ع14 مجلة المسلم المعاصر، ص ،"الإسلام وعلم النفس
66. 

العلاقة الزوجية والصحة النفسية في الإسلام وعلم : مرسي، كمال إبراهيم -35
 .سم24ص؛ 360، 1991دار القلم، : النفس، الكويت

مفهوم الصحة النفسية لدى كل من مسكويه : "النبهان، محمد فاروق -36
المؤتمر العالمي للفكر الإسلامي عن المنهجية الإسلامية والعلوم السلوكية : في: والغزالي

 . الخرطوم1987، 14التربوية، ص و
 

 الطب النفسي
" الاطمئنان والاضطراب النفسي من وجهة نظر إسلامية: "التركي، جمال -37

 . القاهرة1987المؤتمر الطبي الإسلامي الدولي عن الشريعة والقضايا الطبية، : في
في أسس الطب النفسي : الطب النفسي والقضاء: الجلبي، قتيبة سالم -38

مكتبة الأنجلو : الشرعي، راجعه صالح بن سعد اللحيدان، قد له أحمد عكاشة، القاهرة
 .سم21ص؛ 1994،263المصرية، 
دراسة مقارنة للفروق بين ذوي الاضطرابات : عسيري، مسفر عامر -39

مكة المكرمة، قسم علم . التدين في الإسلامالنفسية والعصبية والأسوياء في مستوى 
 .م، ماجستير1991النفس بكلية التربية بجامعة أم القرى، 



 وراقيات)                                     1997-1987  (الإرشاد والعلاج النفسيان في الفكر الإسلامي المعاصر
 

219

الجسمي، -النفسي-العقلي: الطب الإسلامي: العلبي، محيي الدين طالو -40
 .ص256، 1992دار ابن كثير، : دمشق

حول الاضطرابات النفسانية والانحرافات الأخلاقية عند : "مكي، عباس -41
، ص )8/1987 (47ع: 8س) بيروت(مجلة الفكر العربي، "  العربي المسلمالشباب

64-70. 
دار :  العلاج النفسي في ضوء الإسلام، المنصورة:مهدي، محمد عبد الفتاح -42

 .ص190، 1990الوفاء للطباعة والنشر والتوزيع، 
دار : علم النفس والطب النفسي عند العرب، دمشق: يعقوب، سعيد -43
 .سم20 ص؛195-1991الجليل، 

 
 الطبيعة البشرية

 الآثار السينوية في مذهب الغزالي في النفس :أبو سعدة، محمد حسني -44
 .ص190، 1991دار أبو حربية للطباعة، : الإنسانية، القاهرة

النفس الإنسانية ووسائل تزكيتها في ضوء القرآن، : جوانة، سامية سعيد -45
 .، ماجستير1992للبنات، قسم الدراسات الإسلامية بكلية التربية : مكة المكرمة

ندوة : في" المنظور الإسلامي للطبيعة الإنسانية: "الدباغ، عفاف إبراهيم -46
 . القاهرة1991التأصيل الإسلامي للخدمات الاجتماعية، 

مجلة " تصور الطبيعة الإنسانية من منظور نفسي مقارن: "عشوي، مصطفى -47
 .68-37، ص )1996 (6ع: 2س. إسلامية المعرفة

 
 الفراغ

توجيه وإرشاد الشباب المسلم نحو قضاء وقت : صور، عبد ايد سيدمن -48
دعوة الحق؛ [ص، 209، 1991رابطة العالم الإسلامي، : الفراغ، مكة المكرمة

107.[ 
 
 القلق

: الالتزام الديني في الإسلام وعلاقته بقلق الموت: الشويعر، طريفة سعود -49
 .، دكتوراه1989ات، قسم التربية وعلم النفس بكلية التربية للبن: جدة



 محي الدين عطية                                              العدد العاشر     : إسلامية المعرفة، السنة الثالثة          
 
220

 
 المخدرات

وزارة الأوقاف، : الإسلام وقضايا الإدمان والسموم البيضاء، القاهرة -50
 .ص527، 1988الإدارة العامة للإرشاد، المكتب الفني، 

مضارهما وعلاجهما وحك : المسكرات والمخدرات: خليل، حسن محمود -51
 .ص111، 1989المؤلف، : القاهرة. الشرع فيهما

الحشيش وجهود حكام وعلماء المسلمين في : "عزيز محمدالزيد، عبد ال -52
، ص )4/1991(، 9ع: 3س ) الرياض(، مجلة البحوث الفقهية المعاصرة "مواجهته

152-167. 
دراسة سسيولوجية لأثر التغير : الإسلام والمخدرات: سليم، سلوى علي -53

، 1989مكتبة وهبة، : الاجتماعي على تعاطي الشباب للمخدرات، القاهرة
 .ص268

العلاج الإسلامي الحاسم للإدمان أخطر الأمراض : شقير، حسن جبر -54
 .ص144-1990مطبعة الحسين الإسلامية، : الاجتماعية على الإنسان، القاهرة

المؤتمر الطبي الإسلامي : في: الإسلام يعالج الإدمان: "عبد القادر، عبد المنعم -55
 . القاهرة1987، "الدولي عن الشريعة والقضايا الطبية

دراسة ميدانية، : أسبابه ونتائجه وعلاجه: الإدمان: غباري، محمد سلامة -56
 .سم24ص، 157، 1991المكتب الجامعي الحديث، : الإسكندرية

: آثارها السلبية ومواجهتها، الرياض: المخدرات: محمد، محمد شوكت -57
 .ص92، 1987

 
 المراهقة

هقين في الأسر الشعور بالأمن النفسي عند الطلبة المرا: الخليل، حمد عارف -58
قسم الإرشاد والتوجيه بكلية الدراسات العليا بالجامعة : متعددة الزوجات، عمان

 ].رياض يعقوب: إشراف: [، ماجستير1991الأردنية، 
: تربية المراهق بين الإسلام وعلم النفس، بيروت: الزعبلاوي، محمد السيد -59

 .سم24ص؛ 579، 1994مكتبة التوبة، : مؤسسة الكتب الثقافية، والرياض



 وراقيات)                                     1997-1987  (الإرشاد والعلاج النفسيان في الفكر الإسلامي المعاصر
 

221

دراسة نفسية إسلامية للآباء : المراهقون: النغمشي، عبد العزيز محمد -60
، 1994-1993دار المسلم للنشر والتوزيع، : ، الرياض2والمعلمين والدعاة، ط

 .سم24ص؛ 180
 

 كشاف المؤلفين والمشرفين
 أ

 1                أبو حويج، مروان
 44   أبو سعيد، محمد حسني

 28                ارأبو غدة، عبد الست
 
 ب

 3    بطران، إبراهيم
 3  )مشرف(بني خالد، حسين جابر 

 ت
 37    التركي، جمال

 16             التميمي، عبد الجليل
 ج

 45             جوانة، سامية سعيد
 ح

 14   حسيب، باكينار حسن 
 خ

 11   خفاجي، ماجدة محمد
 51             خليل، حسن محمود

 58               د عارفالخليل، حم
 11              خليل، طاهر حسن

 د
 46   الدباغ، عفاف إبراهيم



 محي الدين عطية                                              العدد العاشر     : إسلامية المعرفة، السنة الثالثة          
 
222

 ر
 8                     رمضان، السيد محمد

 ز
 59          :السيدات والسادةالزعبلاوي، محمد 

 11   الزناتي، كمال عبد المحيي
 52   الزيد، عبد العزيز محمد

 30 92    زيعور، علي
 س

 32  )مشرف(امرائي، عبد ايد الس
 9   سعيد، هشام عبد المحسن

 53              سليم، سلوى علي
 ش

 54                شقير، حسن جبر
 4   الشناوي، محمد محروس
 49   الشويعر، طريفة سعود

 ص
 31 5   صبحي، سيد

 10   الصنيع، صالح بن إبراهيم
 ط

 17    طعيمة، صابر
 18              حيمالطيب، حسن عبد الر

 ع
 10  ) مشرف(عبد االله، إبراهيم وجيه 
 19   عبد الجابر، محمد محمود
 55   عبد القادر، عبد المنعم

 39             العدوي، محمد عبد العليم
 39                عسيري، مسفر عامر

 47                عشوي، مصطفى



 وراقيات)                                     1997-1987  (الإرشاد والعلاج النفسيان في الفكر الإسلامي المعاصر
 

223

 23   عفيفي، السيد عبد الفتاح
 40            ي الدين طالوالعلبي، مح

 24               علي، سعيد إسماعيل
 32                  العلي، محمد تيسير

 غ
 56                غباري، محمد سلامة

 13            الغريب، عبد العزيز بن علي
 ف

 12             فلاتة، عبد الحي عمر
 ق
 6     )محقق(القحطاني، محم بن سعيد 

 15     محمد قطب،
 ك

 20    الكتاني، إدريس
 م

 57             محمد، محمد شوكت
 25   محمد فضل، أسماء علي
 35 34 33 مرسي، كمال إبراهيم
 3             )مشرف(مرعي، توفيق أحمد 

 7               مساعدة، عبد الحميد أحمد 
 21                المعلمي، يحيى عبد االله

 41                 مكي، عباس
 48   منصور، عبد ايد سيد

 22              المهاجري، فاطمة عبد الحق
 42   مهدي، محمد عبد الفتاح

 ن
 36              النبهان، محمد فاروق

 60              النغمشي، عبد الغزيز محمد 



 محي الدين عطية                                              العدد العاشر     : إسلامية المعرفة، السنة الثالثة          
 
224

 ي
 36   ياكندي، قدرية حامد 

 58   )مشرف(يعقوب، رياض 
 43    يعقوب، سعيد

 
 لائحة المؤتمرات والندوات

مؤتمر تطوير برامج وخدمات الرعاية الاجتماعية في ضوء التصور  -
 .الإسلامي

المعهد العالي للخدمة الاجتماعية بالإسكندرية، والمعهد العالمي للفكر : الإسكندرية
 .1995الإسلامي، مكتب القاهرة، 

ميادين ومجالات : المؤتمر العالمي للفكر الإسلامي للخدمة الاجتماعية -
 .الخدمة الاجتماعية بنظرة إسلامية

 .1993المعهد العالمي للفكر الإسلامي، مكتب القاهرة، : القاهرة
 .المؤتمر العالمي الخامس للتربية الإسلامي -

 .1987جميعة الشباب المسلمين العالمية، : القاهرة
طوم، يناير المؤتمر العالمي الرابع للفكر الإسلامي بالتعاون مع جامعة الخر -

1987. 
 .ندوة نحو علم نفس إسلامي -

المعهد العالمي للفكر الإسلامي، بالتعاون مع الجمعية العربية للتربية : القاهرة
 .1989الإسلامية، 

 مراجع القائمة
 .جمعية المكتبات الأردنية والمكتبة الوطنية: الببليوغرافية الوطنية الأردنية -
 .كتبة الملك فهد الوطنيةم: الببليوغرافية الوطنية السعودية -
، أحمد تمراز، عمادة البحث ه1389/1413دليل الرسائل الجامعة  -

 .العلمي بجامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية
زيد عبد المحسن، : دليل الرسائل الجامعية في المملكة العربية السعودية -

 .مركز الملك فيصل للبحوث الإسلامية



 وراقيات)                                     1997-1987  (الإرشاد والعلاج النفسيان في الفكر الإسلامي المعاصر
 

225

من الجامعات العربية في مكتبة الجامعة دليل الرسائل الجامعة المودعة  -
 .الوطنية
: ه1400/1409دليل المؤلفات الإسلامية في المملكة العربية السعودية،  -

 .محمد خير رمضان يوسف
 .الببليوغرافية الوطنية، دار الكتب الوطنية: سجل المطبوعات التونسية -
 .الهيئة المصرية العامة للكتاب بالقاهرة: مجلة عالم الكتاب -
 .دار ثقيف للنشر والتأليف بالرياض: لة عالم الكتبمج -
 .الجمعية المغربية للتأليف والترجمة بالرباط: مجلة الكتاب المغربي -
 .مؤسسة المسلم المعاصر ببيروت: مجلة المسلم المعاصر -
ملخصات رسائل الماجستير بالجامعة الأردنية، كلية الدراسات العليا  -

 .بالجامعة الأردنية
 .عبد الجبار الرفاعي، قم، إيران: ادر الإسلاميةموسوعة المص -
 
 


