# الكيف والبيان

المَعِرُوف تَعْسِيرُ لِلتَّعِظِلَبِيِّ تَفْسِيرُ لِلتَّعِظِلْبِيِّ

للإمام النهمام أبواسماق أحل المعكروف بالإمام التعكبي

دئاسة قاتحقاق الإمام أبي مستمله بن عاشور مُرَلجَعَة وَتَدُقيق الأسْتَاذ نَظِيرالسَّاعِدي

ألجزء اللتاسع





DAR EHIA AL-TOURATH AL-ARABI

Publishing & Distributing

دار إحياء التراث العربي

بيروت ـ لبنان .. شارع دكاش ـ ماتف: ۲۰۲۷۹۲ ـ ۲۷۲۷۸۲ ـ ۲۷۲۷۸۳ فاكس: ۲۱۰۰۵۸ ـ ۲۲۳۰۵۸ ص.ب: ۲۱/۷۹۵۷

Beyrouth - Liban - Rue Dakkache - Tel. 272652 - 272655 - 272782 - 272783 Fax: 850717 - 850623 P.O.Box; 7957/11

الكيثف والبكان المئروف تفسير الثعلبي



# سُورَةُ الْإَحقَافِ

# مكّية. وهي خمسة وثلاثون آية وستمائة وأربع وأربعون كلمة. وألفان وخمسمائة وخمسة وتسعون حرفاً

أخبرنا أبو جعفر كامل بن أحمد المفيد، أخبرنا أبو عمرو محمّد بن جعفر بن محمّد الحبري، حدّثنا إبراهيم بن شريك الكوفي، حدّثنا أحمد بن عبدالله بن يونس، حدّثنا سلام بن سليم، حدّثنا هارون بن كثير، عن زيد بن أسلم، عن أبيه، عن أبي أمامة الباهلي، عن أبيّ بن كعب، قال: قال رسول الله ﷺ: «من قرأ سورة الأحقاف أُعطي من الأجر بعدد كلّ نمل في الدّنيا عشر حسنات ومحي عنه عشر سيّئات ويرفع له عشر درجات» [١].

## بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

حمّ (إِلَيْنَ تَغِيلُ الكِنْكِ مِنَ اللّهِ الْفَرْيِرِ الْمُتَكِيرِ (إِلَيْنَ مَا نَدَهُونَ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا إِلّا بِالْحَقِيلُ مُسَمَّعً وَاللّذِينَ كَفَرُوا عَمَّا أَنْذِرُوا مُعْرِضُونَ (إِنَّ قُلْ ارْءَبُثُم مَا تَدَعُونَ مِن دُونِ اللّهِ أَرُونِ مَاذَا خَلَقُوا مِن اللّهَ مَن اللّهُ عَلَيْهِ مِن اللّهِ مَن اللّهِ مَن لَا يَسْتَجِبُ لَهُ إِلَى يَوْمِ الْفِيكُمَةِ وَهُمْ عَن دُعَاتِهِمْ عَنْهُونَ (إِنَّ وَمَن أَصَلُ مِمَّى يَدَعُوا مِن دُونِ اللّهِ مَن لَا يَسْتَجِبُ لَهُ إِلَى يَوْمِ الْفِيكُمَةِ وَهُمْ عَن دُعَاتِهِمْ عَنْهُونَ (إِنَّ وَمَن أَنْفُولُ اللّهِ مَن لَا يَسْتَجِبُ لَهُ إِلَى يَوْمِ الْفِيكُمَةِ وَهُمْ عَن دُعَاتِهِمْ عَنْهُونَ اللّهُ فَي وَإِذَا لَتَنْفَى عَلَيْهِمْ ءَايِثُمَا بَيْتِ قَالَ اللّهِ مَن كُلُولُ اللّهُ فَلَى إِن الْفَرَادُ اللّهُ عَلَيْهُمْ ءَايِثُمَا بَيْتِ قَالَ اللّهِ مَن اللّهِ شَيْعًا هُو أَعْلَمُ لِمَا عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ الْمُعْرِقُ اللّهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ مَن اللّهِ شَيْعًا هُو أَعْلَمُ بِمَا لَا اللّهِ مَن اللّهِ شَيْعًا هُو أَعْلَمُ لِمَا اللّهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ اللّهُ مُعْلَمُ اللّهُ مَن اللّهِ شَيْعًا هُو أَعْلَمُ لِهِ عَلَيْهُمْ وَهُولُونَ الْفَعُورُ الرّحِيمُ اللّهُ مَنْهُمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ الْعَلَولُونَ الْفَعُورُ الرّحِيمُ الللّهُ عَلَيْهُمْ اللّهُ عَلَيْهُمْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُمْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُمْ اللّهُ عَلَيْهُمْ اللّهُ عَلَيْهُمْ اللّهُ عَلَيْهُمْ اللّهُ عَلَيْهُمْ اللّهُ عَلَيْهُمُ الْمُؤْمِلُ الْمُعْمِلُونَ اللّهُمُ الْمُعْمَالُونَ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمُ الْمُعْمُولُ الْمُعْمِلُونَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُعْمُولُ الْمُؤْمِلُ الْمُعْمُولُ الْمُعْمُولُ الْمُعْمِلُولُ الللّهُ الْمُعْمُولُ الللّهُ الْمُعْمُولُ الللّهُ اللّهُ اللْمُعْمُولُ الللّهُ الْمُعْمُولُ اللّهُ الْمُعْمُولُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُؤْمِلُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الْمُعْمُولُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الْمُعْمُولُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الْمُعْمُولُ الللّهُ الللّهُ اللللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللللللللْمُ الللل

﴿ حَمْ تَنْزِيلُ الْكِتَابِ مِنْ اللهِ الْعَزِيزِ الْحَكِيمِ \* مَا خَلَقْنَا السَّمْوَاتِ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا إِلاَّ بِالْحَقِّ وَأَجَل مُسَمِّى وَالَّذِينَ كَفَرُوا عَمَّا أُنْذِرُوا مُعْرِضُونَ \* قُلْ أَرَأَيْتُمْ \* في مصحف عبدالله (أرأيتكم). ﴿مَا تَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللهِ أَرُونِي مَاذَا خَلَقُوا مِنْ الْأَرْضِ أَمْ لَهُمْ شِرْكُ فِي السَّمَاوَاتِ اِئْتُونِي بِكِتَابِ \* من عند الله جاءكم.

﴿مِنْ قَبْلِ هَذَا﴾ القرآن فيه بيان ما تقولون. ﴿أَوْ أَثَارَة مِنْ عِلْمِ قرأه العامّة بالألف واختلف العلماء في تأويلها، أخبرنا عبدالله بن حامد الوزّان، أخبرنا مكي بن عبدان، حدّثنا عبدالله بن هاشم، حدّثنا يحيى بن سعيد، عن صفوان بن سليم، عن أبي سلمة، عن ابن عبّاس

وأظنّه عن النبي ﷺ ﴿أَوْ أَثَارَة مِنْ عِلْم﴾ قال: [الخط](١)، وقال ميمون بن مهران وأبو سلمة بن عبد الرحمن وقتادة: خاصّة من علم. الحسن: أثارة من علم يستخرجوه فيثير(٢).

مجاهد: رواية تأثرونها عمّن كان قبلهم. عكرمة ومقاتل: رواية عن الأنبياء (عليهم السلام).

محمّد بن كعب القرضي: الإسناد وأصل الكلمة من الأثر وهي الرواية. يقال: نموت الحديث (٣) أثره، أثراً وأثارة، كالشجاعة، والجلادة، والصلابة، فما آثروا، ومنه قيل للخبر: أثر.

#### قال الأعشى:

إنّ الّهاذي فيه تهماريستها بيّه نالها المسامع والآثرانا)

وقال الكلبي: بقية من علم. قال الأخفش: تقول العرب: لهذه الناقة أثارة من سمن، أي بقيّة. قال الراعي:

وذات أثسارة أكلت عليها بناتاً في أكمّتها قصارا

وقرأ علي بن أبي طالب ﷺ ﴿أُو أَثَارَةَ﴾ بفتح (الألف) وسكون (الثاء) من غير (ألف). وقرأ السلمي ﴿أُو أَثَارَةَ﴾ بفتح (الهمزة) و(الثاء) من غير (ألف)، أي خاصة من علم أوتيتموه وأوثرتم بها على غيركم. وقول عكرمة: أو ميراث من علم.

﴿إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ وَمَنْ أَضَلُ ﴾ أجهل. ﴿مِمَّنْ يَدْعُوا مِنْ دُونِ اللهِ مَنْ لاَ يَسْتَجِيبُ لَهُ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ وَهُمْ ﴾ يعني الأوثان. ﴿عَنْ دُعَاثِهِمْ غَافِلُونَ ﴾ لا يسمعون ولا يفهمون. فأخرجها وهي جماد مخرج ذكور بني آدم إذ كانت قد مثّلتها عبدتها بالملوك والأمراء التي تخدم.

﴿وَإِذَا حُشِرَ النَّاسُ كَانُوا لَهُمْ أَعْدَاءً وَكَانُوا بِعِبَادَتِهِمْ كَافِرِينَ ﴾ جاحدين وعنهم متبرّئين. بيانه قوله: ﴿تبرأنا إليك ما كانوا إِيّانا يَعبدُون﴾ (٥٠).

﴿ وَإِذَا تُتْلَى عَلَيْهِمْ آيَاتُنَا بَيِّنَات قَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لِلْحَقِّ لَمَّا جَاءَهُمْ هَذَا سِحْرٌ مُبِينٌ \* أَمْ يَقُولُونَ افْتَرَاهُ قُلْ إِنْ افْتَرَيْتُهُ فَلاَ تَمْلِكُونَ لِي مِنْ اللهِ شَيْئاً ﴾ إن عذّبني على افترائي.

<sup>(</sup>١) في فتح الباري وغيره: الخط، أي بكتاب مكتوب.

<sup>(</sup>٢) فتح الباري: ٨/ ٤٤٢ وفيه: أثره شيء يستخرجه فيثير؛ وتفسير الطبري: ٢٦/ ٥ ح٢٤١٥٣.

<sup>(</sup>٣) روي عن رسول الله ﷺ: «ما من نبي يموت... الحديث». تنوير الحوالك للسيوطي: ٢٤٧ ط. دار الكتب العلمية.

<sup>(</sup>٤) الصحاح: ٢/٥٧٥.

<sup>(</sup>٥) سورة القصص: ٦٣.

﴿هُوَ أَعْلَمُ بِمَا تُفِيضُونَ﴾ تخوضون. ﴿فِيهِ كَفَى بِهِ شَهِيداً بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ وَهُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ﴾.

ثُلُ مَا كُنتُ بِدَعَا مِنَ الرُّسُلِ وَمَا آذَرِى مَا بُفَعَلَ بِى وَلَا بِكُرِّ إِنَّ أَلَيْعُ إِلَا مَا يُوحِئَ إِلَى وَمَا أَنَا إِلَا مَذِيِّ مُّيِئِنُ ﴿ فَيُ مَّ اللَّهِ وَلَكُفْرُمُ بِهِ. وَشَهِدَ شَاهِدُ مِنْ بَنِيَ إِسَرَّهِ بِلَ عَلَى مِنْبِهِ. فَنَامَنَ فَيْ اللَّهِ وَكُفْرُمُ بِهِ. وَشَهِدَ شَاهِدُ مِنْ بَنِيَ إِسَرَّهِ بِلَ عَلَى مِنْبِهِ. فَنَامَنَ وَاللَّهُ مَنْ بَنِي اللّهِ وَكُفْرُمُ بِهِ. وَشَهِدَ شَاهِدُ مِنْ بَنِي إِسَرَهِ بِلَ عَلَى مِنْبِهِ. فَنَامَنَ وَقَالَ اللّذِينَ كَفَرُوا لِلّذِينَ مَامِنُوا لَوْ كَانَ خَبُرًا مَا سَبَقُونَا إِلَيْنِ مَامُوا لِهُ مَنْ مَا اللّهِ وَهَالَمُا وَرَحْمَةً وَهَلَذَا إِلَيْنَ مُنْ مُنْ إِلَيْنَ مُنْ مُوسَى إِمَامًا وَرَحْمَةً وَهَلَذَا كِنتُ مُصَدِقٌ لِسَانًا عَرَبَتَ لِي مُنْ مَن اللّهُ وَلَهُ مُنْ اللّهُ عَلَيْهِ لَلْهُ عَلَيْهِ اللّهُ مَن اللّهُ عَلَيْهِ مُنْ اللّهُ عَلَيْهِ الللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ وَلِلْ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهُ الللّهُ عَلَيْهِ الللللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهِ الللّهُ عَلَيْهِ الللّهُ عَلَيْهِ الللّهُ عَلَيْهِ اللللّهُ عَلَيْهِ الللللّهُ عَلَيْهُ الللللّهُ عَلَيْهِ الللّهُ عَلَيْهِ الللّهُ عَلَيْهِ الللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ الللللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَى الللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَالًا عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَالْهُ عَلَاهُ عَلَاللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَى مُنْ اللّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَا عَلَالْهُ عَلَاللّهُ عَلَيْهِ عَلَاهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَاهُ عَلَيْهُ عَلَا عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَيْهُ عَلَاهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَا عَلَا عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَا عَلَاهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَاهُ عَلَا عَلَا عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَا عَلَاهُ عَلَا عَلَيْه

﴿ قُلْ مَا كُنْتُ بِدْعاً مِنْ الرُّسُلِ ﴾ بديعاً مثل نصف ونصيف، من الرسل، لست بأوّل مرسل، فَلِمَ تنكرون نبوّتي؟ هل أنا إلاّ كالأنبياء قبلي؟ وجمع البدع: أبداع، قال عدي بن زيد:

فلا أنا بلغٌ من حوادث تعتري رجالاً عرت من بعد بؤسي وأسعدي(١)

﴿ وَمَا أَدْرِي مَا يُفْعَلُ بِي وَلا بِكُمْ اختلف العلماء في معنى هذه الآية وحكمها، فقال بعضهم: معناها وما أدري ما يفعل بي ولا بكم يوم القيامة. فلمّا نزلت هذه الآية فرح المشركون فرحاً شديداً، وقالوا: واللات والعُزّى ما أمرنا وأمر محمّد ﷺ عند الله إلا واحد، وما له علينا من مزية وفضل، ولولا إنّه ابتدع ما يقوله من ذات نفسه لأخبره الذي بعثه بما يفعل به. فأنزل الله تعالى ﴿لَيَغْفِرَ لَكَ الله ما تقدَّمَ مِن ذَنبِكَ وما تأخّر ﴾ (٢).

فبيّن له أمره ونسخت هذه الآية، فقالت الصحابة: هنيئاً لك يا نبيّ الله، قد علمنا ما يفعل بك، فماذا يفعل بنا؟ فأنزل الله تعالى: ﴿ليدخل المؤمنين والمؤمنات جنّات تجري من تحتِها الأنهار﴾(٣) الآية. وأنزل ﴿وَبَشِّر المؤمنين بأنَّ لَهُمْ مِنَ الله فَضْلاً كَبيراً﴾(٤) فبيّن الله تعالى ما يفعل به وبهم. وهذا قول أنس وقتادة والحسن وعكرمة.

أخبرني الحسين بن محمّد بن الحسين الدينوري، حدّثنا أحمد بن محمّد بن إسحاق السني، حدّثنا إسماعيل بن داود، حدّثنا هارون بن سعيد، حدّثنا ابن وهب، أخبرني يونس بن يزيد، عن أبي شهاب إنّ خارجة بن زيد بن ثابت أخبره أنّ أمّ العلاء ـ امرأة من الأنصار قد بايعت رسول الله ﷺ ـ أخبرته أنّهم اقتسموا والمهاجرين سكناهم قُرعة.

<sup>(</sup>۱) تفسير الطبرى: ٨/٢٦.

<sup>(</sup>٢) سورة الفتح: ٢.

<sup>(</sup>٣) سورة الفتح: ٥.

<sup>(</sup>٤) سورة الأحزاب: ٤٧.

قالت: فطار لنا عثمان بن مظعون فأنزلناه أبياتنا موضعه الّذي توفي فيه، فلمّا توفي غسّل وكفّن في أثوابه، فدخل رسول الله ﷺ فقلت لعثمان بن مظعون: رحمة الله عليك أبا السائب، لقد أكرمك الله، فقال رسول الله: «وما يدريك إنّ الله تعالى(١١) أكرمه».

قالت: فقلت: بأبي أنت وأمي لا أدري. قال: «أما هو فقد جاءه اليقين وما رأينا إلاّ خيراً. فوالله إنّي لأرجو له الجنّة، فوالله ما أدري - وأنا رسول الله - ماذا يفعل بي» [٢](٢). قالت: فوالله لا أزكّي بعده أحداً.

قالوا: وإنّما قال هذا حين لم يخبر بغفران ذنبه، وإنّما غفر الله له ذنبه في غزوة الحديبية قبل موته بسنتين وشيء، وقال ابن عبّاس: لمّا اشتدّ البلاء بأصحاب رسول الله ﷺ رأى رسول الله فيما يرى النائم وهو بمكّة أرضاً ذات سباخ ونخل رُفعت له، يهاجر إليها.

فقال له أصحابه وهم بمكّه: إلى متى نكون في هذا البلاء الّذي نحن فيه؟ ومتى نهاجر إلى الأرض التي أُريت. فسكت.

فأنزل الله تعالى: ﴿وَمَا أَدْرِي مَا يُفْعَلُ بِي وَلاَ بِكُمْ﴾ أُترك في مكاني أو أخرج إلى الأرض التي رفعت لي، وقال بعضهم: معناها: ولا أدري ما يفعل بي ولا بكم، إلى ماذا يصير أمري وأمركم في الدُّنيا؟

أنبأني عقيل بن محمّد، أخبرنا المعافى بن زكريا، أخبرنا محمّد بن جرير، أخبرنا ابن حميد، حدّثنا يحيى بن واضح، حدّثنا أبو بكر الهذل، عن الحسن. في قوله تعالى: ﴿وَمَا أَدْرِي مَا يُفْعَلُ بِي وَلاَ بِي وَلاَ بِي وَلاَ بِي مَا يُفْعَلُ بِي وَلاَ بِي وَلاَ بِي مَا أَدْرِي مَا يُفْعَلُ بِي وَلاَ بِكُمْ في الدُّنيا، أُحرج كما أخرجت الأنبياء من الرسل، ولكن قال: ﴿مَا أَدْرِي مَا يُفْعَلُ بِي وَلاَ بِكُمْ في الدُّنيا، أُحرج كما أخرجت الأنبياء من قبلي ولا أدري ما يفعل بكم، أُمّتي المكذّبة أم المصدّقة، أم أُمّتي المرميّة بالحجارة من السّماء قذفاً أم مخسوف بها خسفاً.

ثمّ أنزل الله تعالى: ﴿هو الّذي أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالهُدى وَدِينِ الحقّ لِيُظْهِرِه عَلَى الدِّينِ كُلّه وَكَفى بِاللهِ شَهِيداً﴾ (٣). يقول: سيظهر دينكم على الأديان. ثمّ قال في أُمّته: ﴿وَمَا كَانَ الله لَيُعذّبهم وأنتَ فيهم وما كانَ الله مُعذّبهم وهم يستغفرون ﴿ أَنْ فَأَخبره الله تعالى ما يصنع به وبأُمّته. وهذا قول السدي واليماني، وقال الضحّاك: ﴿وَلا أَدْرِي مَا يُفْعَلُ بِي وَلاَ بِكُمْ ﴾ أي ما تؤمرون وما تنهون عنه.

<sup>(</sup>١) غير موجودة في المصدر.

<sup>(</sup>٢) مسند أحمد: ٦/ ٤٣٦؛ صحيح البخاري: ٢/ ٧١، اختلاف في اللفظ.

<sup>(</sup>٣) سورة الفتح: ٢٨.

<sup>(</sup>٤) سورة الأنفال: ٣٣.

﴿إِنْ أَنَّبِعُ إِلاَّ مَا يُوحَى إِلَيَّ وَمَا أَنَا إِلاَّ نَذِيرٌ مُبِينٌ \* قُلْ أَرَأَيْتُمْ إِنْ كَانَ مِنْ عِنْدِ اللهِ وَكَفَرْتُمْ بِهِ وَشَهِدَ شَاهِدٌ مِنْ بَنِي إِسْرَائِيلَ عَلَى مِثْلِهِ﴾

قال قتادة والضحاك وابن زيد: هو عبدالله بن سلام شهد على نبوّة المصطفى ﷺ. ﴿فَآمَنَ وَاسْتَكْبَرْتُمْ اليهود، فلم يؤمنوا.

أخبرنا عبد الرّحمن بن إبراهيم بن محمّد بن يحيى، أخبرنا عبدوس بن الحسين بن منصور، حدّثنا محمّد بن إدريس يعني الحنظلي، وأخبرنا عبدالله بن حامد، حدّثنا أبو جعفر محمّد بن محمّد بن عبدالله البغدادي، حدّثنا إسماعيل بن محمّد بن إسحاق، حدّثنا عمر بن محمّد بن عبدالله الأنصاري.

حدّثني حميد الطويل، عن أنس، قال: جاء عبدالله بن سلام إلى رسول الله على مقدمه المدينة، فقال: إنّي سائلك عن ثلاث لا يعلمهن إلاّ نبي، ما أوّل أشراط السّاعة؟، وما أوّل طعام يأكله أهل الجنّة؟، والولد ينزع إلى أبيه أو إلى أُمّه؟.

قال: «أخبرني جبريل بهنّ آنفاً» قال عبدالله: ذاك عدوّ اليهود من الملائكة.

قال: «أمّا أوّل أشراط الساعة فنار تحشرهم من المشرق إلى المغرب، وأمّا أوّل طعام يأكله أهل الجنّة مرارة (١) كبد حوت، فأمّا الولد، فإذا سبق ماء الرجل ماء المرأة نزع الولد، وإذا سبق ماء المرأة نزعت الولدَ» [٣](٢).

فقال: أشهد أن لا إله إلا الله وأشهد أنّك رسول الله. ثمّ قال: يا رسول الله إنّ اليهود قوم بهت، وإن علموا بإسلامي قبل أن تسائلهم عنّي بهتوا عليّ عندك، فجاءت اليهود فقال لهم النبي عليه: «أي رجل عبد الله فيكم؟» قالوا: خيرنا وابن خيرنا، وسيّدنا وابن سيّدنا، وأعلمنا وابن أعلمنا. قال: «أرأيتم إن أسلم عبدالله». قالوا: أعاذه الله من ذلك، فخرج إليهم عبدالله. فقال: أشهد أن لا إله إلاّ الله، وأشهد أنَّ محمّداً رسول الله. قالوا: شرّنا وابن شرّنا. وانتقصوه، قال: هذا ما كنت أخاف يا رسول الله وأحذر.

ودليل هذا التأويل أنبأني عقيل بن محمّد أنّ المعافى بن زكريا أخبرهم، عن محمّد بن جرير، أخبرنا يونس، أخبرنا عبدالله بن يوسف السبكي قال: سمعت مالك بن أنس يحدّث، عن أبي النضر، عن عامر بن سعد بن أبي وقاص، عن أبيه، قال: ما سمعت رسول الله على الأرض: إنّه من أهل الجنّة، إلاّ لعبد الله بن سلام [٤] (٣).

<sup>(</sup>١) في المصدر زيادة.

<sup>(</sup>٢) مسند أحمد: ٣/ ١٨٩.

<sup>(</sup>٣) مجمع البحرين: ٢/ ٥٥١.

قال: وفيه نزلت ﴿وشهد شاهدٌ من بني إسرائيل على مثله﴾.

وقال آخرون: هو موسى بن عمران (عليه السلام).

وروى الشعبي، عن مسروق في هذه الآية، قال: والله ما نزلت في عبدالله بن سلام لأنّ له ﴿حم﴾ نزلت بمكّة، وإنّما أسلم عبدالله بالمدينة، وإنّما كانت محاجّة من رسول الله لقومه، فأنزل الله تعالى هذه الآية ومثل القرآن التوراة، فشهد موسى على التوراة، ومحمّد على القرآن، وكلاهما مُصدّق أحدهما الآخر، وقيل: هو ابن يامين.

وقيل: هو نبي من بني إسرائيل ﴿فآمن واستكبرتم﴾ فلم يؤمنوا.

﴿إِنَّ اللّهَ لاَ يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ﴾ لدينه وحجّته، وقال أهل المعاني: هذه الآية محذوفة الجواب مجازها ﴿قُلْ أَرَأَيْتُمْ إِنْ كَانَ مِنْ عِنْدِ اللّهِ وَكَفَرْتُمْ بِهِ وَشَهِدَ شَاهِدٌ مِنْ بَنِي إِسْرَائِيلَ عَلَى مِنْادِهِ مِن المحقّ منّا ومنكم، ومن المبطل؟

﴿ وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ من اليهود. ﴿ لِلَّذِينَ آمَنُوا لَوْ كَانَ ﴾ دين محمّد ﴿ خَيْراً مَا سَبَقُونَا إِلَيْهِ ﴾ يعني عبدالله بن سلام وأصحابه، قاله أكثر المفسِّرين، وقال قتادة: نزلت هذه الآية في ناس من مشركي قريش، قالوا: لو كان ما يدعونا إليه محمّد خيراً ما سبقنا إليه فلان، وفلان ﴿ يختص برحمته من يشاء ﴾ (١).

وقال الكلبي: ﴿وقال الذين كفروا﴾ يعني أسداً وغطفان ﴿للذين آمنوا﴾ يعني جهينة ومزينة. ﴿لوكان﴾ ما جاء به محمّد ﴿خيراً﴾ ما سبقنا إليه رعاء البهم ورذال الناس.

قال الله تعالى: ﴿وَإِذْ لَمْ يَهْتَدُوا بِهِ﴾ أي بالقرآن كما اهتدى به أهل الإيمان. ﴿فَسَيَقُولُونَ هَذَا إِفْكٌ قَلِيمٌ﴾ كما قالوا: أساطير الأوّلين. ﴿وَمِنْ قَبْلِهِ﴾ أي ومن قبل القرآن.

﴿ كِتَابُ مُوسَى إِمَاماً ﴾ يؤتم به. ﴿ وَرَحْمَةً ﴾ لمن آمن وعمل به، ونصبا على الحال، عن الكسائي، وقال أبو عبيدة: فيه إضمار أي أنزلناه أو جعلناه إماماً ورحمةً. الأخفش على القطع لأنّ قوله: ﴿ كتاب موسى ﴾ معرفة بالإضافة، والنكرة إذا أعيدت وأضيفت أو أدخلت عليها الألف واللام، صارت معرفة.

﴿ وَهَذَا كِتَابٌ مُصَدِّقٌ لِسَاناً عَرَبِياً ﴾ نصب على الحال، وقيل: أعني لسَاناً. وقيل: بلسان. ﴿ لِيُنْذِرَ ﴾ (بالتاء) مدني وشامي ويعقوب وأيوب، واختاره أبو عبيد وأبو حاتم على خطاب النبي (عليه السلام)، وقرأ الباقون (بالياء) على الخبر عنه. وقيل: عن الكتاب.

﴿الَّذِينَ ظَلَمُوا﴾ أنفسهم بالكفر والمعصية. ﴿وَبُشْرَى لِلْمُحْسِنِينَ ﴾ وجهان من الإعراب:

<sup>(</sup>١) سورة البقرة: ١٠٥.

الرفع على العطف على الكتاب مجازه ﴿وهذا كتاب مصدّق﴾ وبشرى، والنصب على معنى ﴿لتنذر الّذين ظلموا﴾ أو تبشّر. فلمّا جعل مكان وتبشر وبشرى أو وبشارة نصب كما يقال: أتيتك لأزورك وكرامة لك، وقضاء حقّك يعني لإزورك وأكرمك وأقضي حقّك، فنصبت الكرامة والقضاء بفعل مضمر.

إِنَّ الَّذِينَ قَالُوْا رَبُنَا اللهُ ثُمُ السَّنَعُمُوا فَلَا حَوْقُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَعْرَنُونَ ﴿ وَالْمَيْكُ الْمُنْكُ الْمُنْكُ الْمُنْكُ الْمُنْكُ الْمُنْكُ الْمُنْكُ الْمُنْكُ وَرَضَيْنَا الْإِنْسَنَ بِوَلِدَيْهِ إِحْسَنَا مَلَكُمْ مُرَعَنَا الْمُنْكُمْ وَلَمْنَا الْمِنْكُمْ وَلَمْنَا الْمُنْكُمْ وَلَمْنَا الْمُنْكُمْ وَلَمْنَا الْمُنْكُمْ وَلَمْنَا الْمُنْكُمْ وَلَمْنَا اللّهِ اللّهِ وَلَيْنَا اللّهِ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَيْنَا اللّهُ وَلَمْ اللّهُ وَلَمْ اللّهُ وَلَمْ اللّهُ وَلَمْنَا مَا عَبْلُوا وَلَنَافِعُ لِي فِي دُرْيَعَيَّا إِلَى اللّهُ وَلَذِي اللّهُ وَلَمْ اللّهُ وَلَمْنَا مَا عَبْلُوا وَلَنَافِعُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَعَلَمْ اللّهُ وَلَمْ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَمْ اللّهُ وَلَهُ اللّهُ وَلَمْ اللّهُ وَلَهُ اللّهُ وَلَمْ اللّهُ وَلَهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَهُ اللّهُ وَلَهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَاللّهُ اللّهُ وَلَاللّهُ اللّهُ وَلَاللّهُ اللّهُ وَلَيْكُمْ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَاللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللللللللّهُ اللللللللللّهُ اللللللللللّه

﴿إِنَّ الَّذِينَ قَالُوا رَبُّنَا اللهُ ثُمَّ اسْتَقَامُوا فَلاَ خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَحْزَنُونَ أُوْلَئِكَ أَصْحَابُ الْجَنَّةِ خَالِدِينَ فِيهَا جَزَاءً بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ وَوَصَّيْنَا الانسَانَ بِوَالِدَيْهِ إِحْسَاناً﴾ قرأ العامّة: «حسناً» بدون ألف، وقرأ أهل الكوفة: (إحساناً) وهي قراءة ابن عبّاس (١١).

﴿ حَمَلَتُهُ أُمُّهُ كُرُها ﴾ بَكُره ومشقة. ﴿ وَوَضَعَتْهُ كُرُهاً وَحَمْلُهُ وَفِصَالُهُ ﴾ وفِطامه، وقرأ الحسن

<sup>(</sup>۱) قيل: في مصاحف أهل الحرمين والبصرة والشام «حُسنا» وحجّتهم قوله تعالى في العنكبوت: ٨ (ووصينا الإنسان بوالديه حسناً)، وقرأ ابن مسعود وأبو رجاء: «حَسنا» بفتح الحاء والسين، وأما حجّة العامة فقوله تعالى في سورة الأنعام (وبالوالدين إحساناً) وهي في مصاحف أهل الكوفة، (راجع زاد المسير: ٦/ متالى في سورة القرطبي: ١٦/ ١٩٢) أقول: في مصاحف المسلمين هذا الزمان (إحساناً) وحجتنا قوله تعالى (ولا تفرقوا).

ويعقوب: «وفصله» بغير ألف. ﴿ ثَلاَتُونَ شَهْراً ﴾ قال المفسّرون: حَملَهُ ستّة أشهر ورضاعه أربعة وعشرون شهراً.

وقال ابن إسحاق: حمله تسعة أشهر وفصاله من اللبن لأحد وعشرين شهراً.

﴿حَتَّى إِذَا بَلَغَ أَشُدَّهُ نهاية قوّته وقامته وغاية شبابه واستوائه وهو ما بين ثماني عشرة سنة إلى أربعين سنة، فذلك قوله تعالى: ﴿وَبَلَغَ أَرْبَعِينَ سَنَةً ﴾ قال السدي والضحاك: نزلت هذه الآية في سعد بن أبي وقّاص. وقد مضت القصة، وقال الآخرون: نزلت في أبي بكر الصدّيق وأبيه أبي قحافة عثمان بن عمرة، وأمّه أمّ الخير بنت صخر بن عمرو بن عامر، فلمّا بلغ أبو بكر أربعين سنة آمن بالنبي عليه وقال لربّه: إنّي تبت إليك وإنّي من المسلمين.

أخبرنا ابن منجويه، حدّثنا عبيدالله بن محمّد بن شنبه، حدّثنا إسحاق بن صدقة، حدّثنا عبدالله بن هاشم، عن سيف بن عمر، عن عطية، عن أبي أيّوب، عن علي ولله في قوله: 

﴿ووصّينا الإنسان بوالديه حُسْناً ﴿ نزلت في أبي بكر، أسلم أبواه جميعاً ولم يجتمع لأحد من أصحاب رسول الله [من] المهاجرين [أسلم] أبواه غيره، أوصاه الله بهما ولزم ذلك مَن بعده.

﴿قَالَ رَبِّ أَوْزِعْنِي﴾ ألهمني وأوسعني. ﴿أَنْ أَشْكُرَ نِعْمَتُكَ الَّتِي أَنْمَمْتَ عَلَى وَعَلَى وَالِدَيَّ وَاللَّهِ وَأَنْ أَعْمَلَ صَالِحًا تَرْضَاهُ وَأَصْلِحْ لِي فِي ذُرِّيَّتِي﴾ أن تجعلهم مؤمنين صالحين. قالوا: فأجاب الله تعالى أبا بكر في أولاده فأسلموا، ولم يكن أحد من الصحابة أسلم هو ووالداه وبنوه وبناته إلا أبو بكر في أله بكر في الله على الله تعالى أبا بكر في الله بكر في اله بكر في الله الله بكر في الله بكر في

﴿إِنِّي تُبْتُ إِلَيْكَ وَإِنِّي مِنْ الْمُسْلِمِينَ \* أُوْلَئِكَ الَّذِينَ نَتَقَبَّلُ عَنْهُمْ أَحْسَنَ مَا عَمِلُوا > يعني أعمالهم الصالحة فيثيبهم عليها.

﴿وَنَتَجَاوَزُ عَنْ سَيِّنَاتِهِمْ﴾ فلا يعاقبهم بها. ﴿فِي أَصْحَابِ الْجَنَّةِ﴾ أي مع أصحاب الجنّة، و(في) بمعنى مع ﴿وَعْدَ الله المؤمنين والمؤمنات و(في) بمعنى مع ﴿وَعْدَ الله المؤمنين والمؤمنات جنّات تجري من تحتها الأنهار﴾(١) ﴿وَالَّذِي قَالَ لِوَالِدَيْهِ﴾ إذا دعوه إلى الإيمان بالله والإقرار بالبعث والجزاء. ﴿أُفّ لَكُمَا﴾ وهي كلمة كراهية.

﴿أَتَعِدَانِنِي﴾ قراءة العامة (بنونين) حقيقيتين، وروى أهل الشام (بنون) واحدة مشدّدة ﴿أَنْ أُخْرَجَ﴾ من قبري حيّاً بعد فنائي وبلائي. ﴿وَقَدْ خَلَتْ﴾ مضت ﴿الْقُرُونُ مِنْ قَبْلِي﴾ فلم يبعث منهم أحد. وقرأ الحسن والأعمش وأبو معمر أن أُخُرج بفتح وضم (الراء).

﴿وَهُمَا يَسْتَغِيثَانِ اللَّهُ ﴾ يستصرخان الله ويستغيثانه عليه ويقولان له: ﴿وَيُلُكَ آمِنْ إِنَّ وَعْدَ

<sup>(</sup>١) سورة التوبة: ٧٢.

اللهِ حَقَّ فَيَقُولُ مَا هَذَا﴾ الذي تعدانني وتدعوانني إليه. ﴿إِلاَّ أَسَاطِيرُ الْأَوَّلِينَ﴾ قال ابن عبّاس وأبو العالية والسدي ومجاهد: نزلت هذه الآية في عبدالله. وقيل: في عبد الرّحمن بن أبي بكر الصدّيق. قال له أبواه: أسلم وألحّا عليه في دعائه إلى الإيمان. فقال: أحيوا لي عبدالله بن جدعان وعامر بن كعب ومشايخ قريش حتّى أسألهم عمّا يقولون.

قال محمّد بن زياد: كتب معاوية إلى مروان حتّى يبايع الناس ليزيد، فقال عبد الرّحمن بن أبى بكر: لقد جئتم بها هرقلية، أتبايعون لأبنائكم؟

فقال مروان: هذا الذي يقول الله تعالى فيه: ﴿والذي قال لوالديه أُفِّ لكما أتعدانني﴾... الآية. فسمعت عائشة ﷺ بذلك فغضبت، وقالت: والله ما هي به، ولو شئت لسمّيته ولكنّ الله لعن أباك وأنت في صلبه فأنت نضض<sup>(۱)</sup> من لعنة الله.

﴿ أُوْلَئِكَ الَّذِينَ حَقَّ عَلَيْهِمُ الْقَوْلُ ﴾ وجب عليهم العذاب. قالوا: يعني الَّذين أشار عليهم ابن أبي بكر، وقال أحيوهم إليّ، هم الّذين حقّ عليهم القول، وهم الماضون بقوله: ﴿ وقد خلت القرون من قبلي ﴾، فإمّا ابن أبي بكر فقد أجاب الله تعالى فيه دعاء أبيه بقوله: ﴿ وأصلح لي في ذريتي ﴾ فأسلم وحسن إسلامه.

وقال الحسن وقتادة: هذه الآية مرسلة عامة، وهي نعت عبد كافر فاجر عاق لوالديه. ﴿فِي أَمَم﴾ مع أُمم. ﴿قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهِمْ مِنْ الْجِنِّ وَالْأنسِ إِنَّهُمْ كَانُوا خَاسِرِينَ \* وَلِكُلَّ﴾ واحد من الفريقين المؤمنين والكافرين.

﴿ وَرَجَاتٌ مِمَّا عَمِلُوا ﴾ منازل ومراتب عند الله يوم القيامة بإعمالهم فيجازيهم عليها، وقال ابن زيد: في هذه الآية دُرج أهل النار تذهب سفالاً، ودُرج أهل الجنّة تذهب علواً. ﴿ وَلِيُوفَيّهُم ﴾ أجورهم (بالياء) مكي وبصري وهشام، والباقون (بالنون).

﴿أَعْمَالَهُمْ وَهُمْ لاَ يُظْلَمُونَ وَيَوْمَ يُعْرَضُ الَّذِينَ كَفَرُوا عَلَى النَّارِ فيقال لهم: ﴿أَذْهَبْتُمْ طَيّبَاتِكُمْ فِي حَيَاتِكُمْ الدُّنْيَا وَاسْتَمْتَعْتُمْ بِهَا فَو قَرْ أَبُو جعفر وابن كثير ويعقوب (أذهبتم طيباتكم) بالاستفهام، واختلف فيه عن أهل الشام، وغيرهم بالخبر، وهما صحيحتان فصيحتان لأنّ العرب تستفهم بالتوبيخ وتترك الاستفهام فيه. فتقول: أذهبت ففعلت كذا وكذا؟، وذهبت ففعلت وفعلت؟

﴿ فَالْيَوْمَ تُجْزَوْنَ عَذَابَ الْهُونِ بِمَا كُنْتُمْ تَسْتَكْبِرُونَ فِي الْأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ وَبِمَا كُنْتُمْ تَسْتَكْبِرُونَ فِي الْأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ وَبِمَا كُنْتُمْ تَسْتَكْبِرُونَ فِي الْأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ وَبِمَا كُنْتُمْ تَفْسُقُونَ ﴾ أخبرنا ابن محمّد بن الحسين بن منجويه، حدّثنا عبدالله، حدّثنا محمّد بن أحمد بن إبراهيم الكرابيسي، حدّثنا حميد بن الربيع، حدّثنا أبو معمر،

<sup>(</sup>١) كذا في المخطوط.

حدّثنا عبد الوارث، حدّثنا محمّد بن حجارة، عن حميد الشامي، عن سليمان، عن ثوبان مولى رسول الله ﷺ، قال: كان رسول الله إذا سافر كان آخر عهده بإنسان من أهله وأوّل من يدخل عليه إذا قدم فاطمة عليها السلام.

فلمّا قدم من غزوة فأتاها فأذا لمح وقيل: لمح على بابها ورأى على الحسن والحسين قلبين من فضّة، فرجع ولم يدخل عليها، فلمّا رأت ذلك فاطمة ظنّت إنّه لم يدخل عليها من أجل ما رأى، فهتكت الستر ونزعت القلبين من الصّبيين، فقطعتهما، فبكى الصبيّان، فقسمته بينهما نصفين، فانطلقا إلى رسول الله عليه وهما يبكيان، فأخذه رسول الله منهما، وقال: «يا ثوبان إذهب بهذا إلى بني فلان - أهل بيت بالمدينة - واشتر لفاطمة قلادة من عصب وسوارين من عاج» قال: «فإنّ هؤلاء أهل بيتي ولا أحبّ أن يأكلوا طيّباتهم في الحياة الدُّنيا» [٥](١).

أنبأني عقيل بن محمّد، قال: أخبرنا المعافى بن زكريا، أخبرنا محمّد بن جرير، حدّثنا كثير، حدّثنا يزيد، حدّثنا سعيد، عن قتادة، قال: حدّثنا صاحب لنا، عن أبي هريرة، قال: إنّما كان طعامنا مع رسول الله على الأسودان: الماء، والتمر، والله ما كنا نرى سمراكم هذه ولا ندري ما هي. وبه عن قتادة، عن أبي بردة بن عبدالله بن قيس الأشعري، عن أبيه، قال: أي بُني لو شهدتنا ونحن مع نبيّنا على إذا أصابتنا السماء حسبت إنّ ريحنا ريح الضأن، إنّما كان لباسنا الصوف.

وبه عن قتادة، قال: ذُكر لنا أنّ عمر بن الخطّاب على كان يقول: لو شئت كنت أطيبكم طعاماً وألينكم لباساً، ولكنّي أستبقي طيباتي. وذكر لنا أنّه لما قدم الشام صُنع له طعام لم ير قبله مثله. قال: هذا لنا فما لفقراء المسلمين الذين ماتوا وهم لا يشبعون من خبز الشعير؟! قال خالد ابن الوليد: لهم الجنّة. فاغرورقت عينا عمر، وقال: لئن كان حظّنا في الحطام وذهبوا فيما أرى أنا بالجنّة لقد باينونا بوناً بعيداً. وذُكر لنا أنّ النبي على أهل الصفة، مكاناً يجتمع فيه فقراء المسلمين ـ وهم يرقعون ثيابهم بالأدم ما يجدون لها رقاعاً.

قال: أنتم اليوم خير أم يوم يغدو أحدكم في حلة ويروح في أُخرى، ويغدى عليه بحفئة ويُراح عليه بأُخرى، ويستر بيته كما يستر الكعبة؟ قالوا: نحن يومئذ خير.

أخبرنا الحسين بن منجويه، حدّثنا محمّد بن أحمد بن نصرويه، حدّثنا أبو العبّاس أحمد ابن موسى الجوهري، حدّثنا علي بن سهل الرملي، حدّثنا الوليد بن مسلم، حدّثني رزق أبو الهذيل، حدّثني عبيدالله بن عبدالله، عن ابن عبّاس، عن عمر بن الخطّاب عليه أنّه حدّثه أنّه دخل على رسول الله على حين هجر نساءه فوافاه على سرير رميل، يعني مرمُولاً مشدوداً، قد أثّر الحصيرُ في جنبه، متوسّد وسادة من أدم محشوة ليف.

<sup>(</sup>١) مسند أحمد: ٥/ ٢٧٥؛ الدر المنثور: ٦/٣٤.

فقال عمر: والتفتَّ في البيت فوالله ما رأيت شيئاً يردّ البصر إلاّ أهب ـ يعني جلداً معطوبة ـ قد سطع ريحها، فبكيت، فقلت: يا رسول الله أنت رسول الله وخيرته، فيما أرى وهذا كسرى وقيصر في الديباج والحرير؟! فاستوى رسول الله جالساً، وقال: «أَوَفي شك أنت يابن الخطّاب؟» «أولئك قوم عجلت لهم طيّباتهم في حياتهم الدُّنيا» [٦](١).

أخبرنا ابن منجويه الدينوري، حدّثنا عبيدالله بن محمّد بن عتبة، حدّثنا الفرماني، حدّثنا أبو أمية الواسطي، حدّثنا يزيد بن هارون، أخبرنا مبارك بن فضالة، حدّثنا حفص بن أبي العاص، قال: كنت أتغدى مع رسول الله على فتغدينا الخبز والزيت والخل، والخبز واللبن، والخبز واللبن، وأقل ذلك اللحم العريض، وكان يقول: «لا تنخلوا الدقيق فإنّه كله طعام» [٧]. فيجىء بخبز منقلع غليظ، فجعل يأكل ويقول لنا: كلوا. فجعلنا نعتذر، فقال: ما لكم لا تأكلون؟! فقلت: لا نأكله والله يا أمير المؤمنين، نرجع إلى طعام ألين من طعامك.

قال: بخ يا بن أبي العاص، ألا ترى أنّي عالم بأن آمر بدقيق أن ينخل بخرقة فيَخبز في كذا، وكذا؟ أما ترى أنّي عالم إنّ آمر إلى عناق سمينة فيلقى عنها شعرها، ثمّ تخرج صلاء كأنّه كذا وكذا؟ أما ترى أنّي عالم أن أعمل إليَّ صاع أو صاعين من زبيب فاجعله في سقاء ثمّ أرش عليه من الماء فيطبخ كإنّه دم غزال؟

قال: قلت: والله يا أمير المؤمنين إني لأراك عالماً بطيب العيش، فقال عمر: أجل، والله الذي لا إله إلا هو لولا إنّي أخاف أن ينقص من حسناتي يوم القيامة لشاركتكم في العيش، ولكنّي سمعت الله يقول لقوم: ﴿أَذَهبتم طيّباتكم في حياتكم الدُّنيا واستمتعم بها﴾(٢).

أخبرنا ابن منجويه، حدّثنا عبدالله بن يوسف، حدّثنا عبدالله بن محمّد بن عبد العزيز، حدّثنا محمّد بن بكار الريان، حدّثنا أبو معشر، عن محمّد بن قيس، عن جابر بن عبدالله. قال: اشتهى أهلي لحماً، فمررت بعمر بن الخطّاب على فقال: ما هذا يا جابر؟ فقلت: أشتهى أهلي لحماً، فاشتريت لحماً بدرهم. فقال: أوكلّما اشتهى أحدكم شيئاً جعله في بطنه؟ أما تخشى أن تكون من أهل هذه الآية ﴿أذهبتم طيّباتكم في حياتكم الدُّنيا﴾؟

أخبرنا ابن منجويه، حدّثنا محمّد بن الحسين، حدّثنا بشر، حدّثنا ابن أبي الخصيب، أخبرني أحمد بن محمّد بن أبي موسى، حدّثنا أجمد بن أبي الحواري، حدّثنا أبي، قال: قال وهب بن الورد: خلق ابن آدم والخبز معه، فما زاد على الخبز ينمو شهوة. قال: فحدّثت به أبا سليمان. فقال: صدق، الملح مع الخبز شهوة.

﴿وَاذْكُرْ أَخَا عَادَ للهِ يعني هود (عليه السلام).

<sup>(</sup>۱) مسند أحمد: ۱/ ۳٤.

<sup>(</sup>۲) كنز العمال: ۲۱/۱۲۲ ح ۳۰۹۲۶.

﴿إِذْ أَنْذَرَ قَوْمَهُ بِالأَحْقَافِ﴾ قال ابن عبّاس: الأحقاف واد بين عمان ومهرة. مقاتل: كانت منازل عاد باليمن في حضرموت بموضع يقال له: مهرة إليها تنسب الجمال، فيقال: إبل مهرية ومهاري، وكانوا أهل عمد سيارة في الربيع، فإذا هاج العود رجعوا إلى منازلهم، وكانوا من قبيلة إرم.

وقال الضحّاك: الأحقاف جبل بالشام. مجاهد: هي أرض جساق من جسمي. قتادة: ذكر لنا أنّ عاداً كانوا حيّاً باليمن أهل رمل مشرفين على البحر بأرض يقال لها: الشحر. ابن زيد: هي ما استطال من الرمل كهيئة الجبل ولم يبلغ أن يكون جبلاً (١).

الكلبي: الأحقاف ما نضب عنه الماء زمان الغرق، كان ينضب الماء من الأرض ويبقى أثره. الخليل: هي الرمال العظام. الكسائي: هي ما استدار من الرمل، وواحدها حقف وحقاف، مثل دبغ ودباغ، ولبس ولباس. وقيل: الحقاف جمع الحقف، والأحقاف جمع الجمع.

ونظير حقف أحقاف شبر وأشبار. قال الأعشى:

فبات إلى أرطاة حقف تلفّه حريق شمال يترك الوجه أقتما<sup>(٢)</sup>

وقال: بنا بطن حرّى ذي حقاف عقنقل. ويقال: حقفٌ أحقف أي رمل متناه في الاستدار. قال العجاج: بات إلى إرطاة حقف أحقفا، والفعل منه أحقف. قال الراجز: سماوة الهلال حتّى احقوقفا. أي انحنى واستدار.

﴿وَقَدْ خَلَتْ النَّذُرُ﴾ مضت الرسل. ﴿مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ﴾ أي قبل هود. ﴿وَمِنْ خَلْفِهِ﴾ وهي في قراءة عبدالله ﴿ومن بعده﴾. ﴿أَلاَّ تَعْبُدُوا إِلاَّ اللهَ إِنِّي أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْم عَظِيمٍ \* قَالُوا أَجِئْتَنَا لِتَأْفِكَنَا﴾ لتصرفنا. ﴿عَنْ آلِهَتِنَا فَأْتِنَا بِمَا تَعِدُنَا﴾ من العذاب. ﴿إِنْ كُنْتَ مِنْ الصَّادِقِينَ قَالَ إِنَّمَا الْعِلْمُ﴾ بوقت مجيء العذاب.

﴿عِنْدَ اللهِ ﴾ لا عندي وإنّما أنا مبلّغ. ﴿وَأَبَلّغُكُمْ مَا أُرْسِلْتُ بِهِ وَلَكِنّي أَرَاكُمْ قَوْماً تَجْهَلُونَ \* فَلَمَّا رَأَوْهُ عني العذاب. ﴿عَارِضاً ﴾ نُصب على الحال، وإن شئت بالتكرير أي رأوهُ عارضا وهو السحاب، سمّي بذلك لأنّه يعرض أي يبدو في عرض السماء.

قال مجاهد: استعرض بهم الوادي. قال الأعشى:

يا من يرى عارضاً قد بتُّ أرمقه كإنّما البرق في حافاته الشعل<sup>(٦)</sup> قال المفسّرون: ساق الله تعالى السحابة السوداء التي اختار قيل بن عتز رأسه وقد عاد بما

<sup>(</sup>١) راجع تفسير الدر المنثور: ٣/٦٦ مورد الآية.

<sup>(</sup>۲) تفسير الطبري: ۲۹/۲٦.

<sup>(</sup>٣) جامع البيان للطبري: ٢٦/٣٦.

فيها من النقمة إلى عاد فخرجت عليهم من واد لهم يقال له: المغيث. وكانوا قد حبس عنهم المطر أيّاماً، فلمّا رأوها.

[قالوا: هذا عارض ممطرنا حتى عرفت أنها ريح امرأة منهم يقال لها مهدر فصاحت وصعقت، فلمّا أفاقت قيل لها: ما رأيت؟ قالت: ريحاً فيها كشهب النار](١).

﴿مُسْتَقْبِلَ أَوْدِيَتِهِمْ﴾ استبشروا بها.

﴿ قَالُوا هَذَا عَارِضٌ مُمْطِرُنَا﴾ يقول الله تعالى: ﴿ بَلْ هُوَ مَا اسْتَعْجَلْتُمْ بِهِ رِيحٌ فِيهَا عَذَابُ أَلِيمٌ ﴾ فجعلت تحمل الفسطاط، وتحمل الظعينة، فترفعها حتّى ترى كأنّها جرادة.

أخبرنا ابن منجويه، حدّثنا عبيد الله بن محمّد بن شنبه، حدّثنا عبيدالله بن أحمد بن منصور الكسائي، حدّثنا الحارث بن عبدالله، حدّثنا هشيم، عن جويبر، حدّثنا أبو داود الأعمى، عن ابن عبّاس في قول الله تعالى: ﴿فلمّا رأوه عارضاً مستقبل أوديتهم﴾ الآية، قال: لمّا دنا العارض قاموا فمدّوا أيديهم، فأوّل ما عرفوا أنّها عذاب رأوا ما كان خارجاً من ديارهم، من رحالهم، ومواشيهم تطير بهم الريح بين السماء والأرض، مثل الرشا، قالوا: فدخلوا بيوتهم، وأغلقوا أبوابهم، فجاءت الريح فعلّقت أبوابهم وصرعتهم، وأمر الله تعالى الريح فأهالت عليهم الرمال فكانوا تحت الرمل سبع ليال، وثمانية أيّاماً حسوماً لهم أنين، ثمّ أمر الله الريح فكشفت عنهم الرمال ثمّ أمرها فاحتملتهم، فرمت بهم في البحر.

فهم الذين يقول الله تعالى: ﴿ تُلَكَّمُ كُلَّ شَيْء بِأَمْرِ رَبِّهَا ﴾ مرّت به من رجال عاد وأموالها بأذن ربّها. أخبرنا ابن منجويه، حدّثنا عمر بن الخطّاب، حدّثنا عبدالله بن الفضل، حدّثنا أبو هشام، حدّثنا حفص، عن ابن جريح، عن عطاء، عن عائشة في قالت: كان النبي في إذا رأى الريح فزع، وقال: «اللّهم إنّي أسألك خيرها وخير ما فيها، وخير ما أرسلت به، وأعوذ بك من شرّها وشر ما فيها، وشرّ ما أرسلت به» [٨](٢).

فإذا رأى مخيلة قام، وقعد، وجاء، وذهب، وتغيّر لونه، فنقول: يا رسول الله، فيقول: «إنّي أخاف أن يكون مثل قوم عاد، حيث قالوا هذا عارض ممطرنا» [٩]<sup>(٣)</sup>.

﴿ فَأَصْبَحُوا لا يُرَى إِلا مَسَاكِنُهُم ﴾ قرأ الحسن (لا تُرى) بتاء مضمومة ﴿ إلا مساكنهم ﴾ برفع (النون). ومثله روى شعيب بن أيوب، عن يحيى بن آدم، عن أبي بكر بن عيّاش، عن عاصم. قال أبو حاتم: هذا لا يستقيم في اللغة إلاّ إنْ أُوّل فيه إضمار كما تقول في الكلام: لا تُرى

<sup>(</sup>١) تفسير الثعالبي: ٣/٤٦ مورد الآية؛ وتفسير ابن كثير: ٢/ ٢٣٥؛ وتفسير الطبري: ٨/ ٢٨٥.

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم: ٣٦/٢؛ السنن الكبرى ٣/ ٣٦٠.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق.

النساء إلاّ زينب، ولا يجوز لا تُرى إلاّ زينب، وقال سيبويه: معناه (لا ترى) أشخاصهم. ﴿إلاّ مساكنهم﴾ وأجرى الفرّاء هذه الآية على الاستكراه، وذكر أنّ المفضل أنشده:

نارنا لم تر ناراً مشلها قد علمت ذاك معد كرما<sup>(۱)</sup> فأنّث فعل مثل لأنّه للنّار، قال: وأجود الكلام أن يقول: لم تر مثلها نار.

وقرأ الأعمش وعاصم وحمزة ويعقوب وخلف (بياء) مضمومة ﴿مساكنهم﴾ رفعاً واختاره أبو عبيدة رفعاً وأبو حاتم. قال الكسائي: معناه لا يُرى شيء إلاّ مساكنهم.

وقال الفرّاء: لا يُرى الناس لأنّهم كانوا تحت الرمل، فإنّما يرى مساكنهم لأنّها قائمة. وقرأ الباقون (تَرى) (بتاء) مفتوحة (مساكنهم) نصباً على معنى (لا ترى) يا محمّد (إلاّ مساكنهم). ﴿كَذَلِكَ نَجْزِي الْقَوْمَ الْمُجْرِمِينَ﴾.

وَلَقَدَ مَكُنَّهُمْ فِيمَا إِن مُكَنَّكُمْ فِيهِ وَجَعَلْنَا لَهُمْ سَمَعًا وَأَيْمَرُا وَأَقِدَةً فَمَا أَغْنَى عَنْهُمْ سَمّعُهُمْ وَلاَ أَقِيدَهُم وَلاَ أَقْدُونَ مِن الْقُرَى وَصَرَفَنَا الْآبَتِ لَعَلَهُم يَرْجَعُونَ إِلَى فَلَوْلا نَصَرَهُمُ الّذِينَ الْقَدُونَ مِن دُونِ اللّهِ فُرِيانًا ءَالهُمُ أَبِل صَلُوا عَنهُم وَوَلاك إِفْكُهُم وَمَا كَانُوا بِفَرَوْن إِلَى فَوْمِهِم مُنذِرين فِي قَالُوا يَنقَوْمَنَا إِنَا يَسَعَيْنُ الْفَرْءَانَ فَلَمَا مَصَدُونُ قَالُوا أَنْصِتُوا فَلْمَا قُصِي وَلَوا إِلَى فَوْمِهِم مُنذِرينَ فِي قَالُوا يَنقَوْمَنَا إِنَا يَسَعَيْنَ الْمُعْرِينَ اللّهِ مُرْمِن مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ يَهْدِئ إِلَى الْمُونِ وَلِمُ لَيْ مُنتَعِيم اللّهُ مُن اللّهِ وَمَا اللّهُ وَمَا اللّهُ وَمَا اللّهُ وَمَا اللّهُ مِن دُونِهِ أَوْلِيا أَوْلُوا مُن يُونِهُمُ وَمَا اللّهُ مُن عَذَاتٍ اللّهِ وَمَا اللّهُ وَمَا لَوْلُ اللّهِ وَمَا اللّهُ مُن دُونِهِ أَوْلِيانًا أَوْلُهُ فِي صَلّالٍ مُن يُنْ عَذَاتٍ اللّهِ وَمَا اللّهُ مُن وَلِي اللّهُ مِن دُونِهِ أَوْلِيا أَوْلَالِكُون فِي صَلّالِ مُن اللّهِ عَلَالِ مُن اللّهُ مِن دُونِهِ أَوْلِيانًا أَوْلِيلُوا مُن اللّهُ مُن اللّهُ مُن وَلَيْهُ أَوْلَتُهُ فِي صَلَالٍ مُن يَنْ عَذَاتٍ اللّهِ وَاللّهُ مُن وَلَيْهِ أَوْلِيلًا أَوْلَتِكَ فِي صَلَالٍ مُنِينٍ النّهُ وَاللّهُ مُن دُونِهِ أَوْلِيلًا أَوْلَالِكُ فِي صَلَالٍ مُن يُنْهُ وَاللّهُ مُن دُونِهِ أَوْلِيلًا أَوْلَالِكُ فِي صَلَالٍ مُن يُربِينَ اللّهُ وَاللّهُ مُن دُونِهِ أَوْلِيلًا أَوْلَالِكُ فِي صَلَالًا مُنْهِ اللّهُ وَالْمِن اللّهُ مُن دُونِهِ أَوْلِيلًا أَوْلِيلًا فَي صَلَالٍ مُن اللّهُ مِن دُونِهِ أَوْلِيلًا أَوْلُولُولُ فَي صَلّالِ مُن اللّهُ مُن دُونِهِ الللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ مُن دُونِهِ الللّهُ وَاللّهُ الللّهُ مُن دُونِهِ الللّهُ مُن دُونِهِ الللّهُ مُن دُونِهِ الللّهُ وَاللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

﴿وَلَقَدْ مَكَّنَّاهُمْ فِيمَا إِنْ مَكَّنَّاكُمْ فِيهِ﴾ أي فيما لا يمكنكم فيه من بسطة الأجسام، وقوّة الأبدان، وطول العمر، وكثرة المال.

﴿وَجَعَلْنَا لَهُمْ سَمْعاً وَأَبْصَاراً وَأَفْئِدَةً فَمَا أَغْنَى عَنْهُمْ سَمْعُهُمْ وَلاَ أَبْصَارُهُمْ وَلاَ أَفْئِدَتُهُمْ مِنْ شَيْء إِذْ كَانُوا يَجْحَدُونَ بِآيَاتِ اللهِ وَحَاقَ بِهِمْ مَا كَانُوا بِهِ يَسْتَهْزِئُون \* وَلَقَدْ أَهْلَكْنَا مَا حَوْلَكُمْ ۗ يا أهل مكّة.

﴿مِنْ الْقُرَى﴾ كحجر ثمود، وأرض سدوم ونحوهما.

﴿وَصَرَّفْنَا الْأَيَاتِ﴾ الحجج والبيّنات وأنواع العبر والعظات ﴿لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ﴾ عن كفرهم، فلم يرجعوا، فأهلكناهم، يخوّف مشركي قريش. ﴿فَلَوْلاَ نَصَرَهُمْ الَّذِينَ اتَّخَذُوا مِنْ دُونِ

<sup>(</sup>١) جامع البيان للطبري: ٣٦/٢٦.

اللهِ قُرْبَاناً اللهَ لَهُ يعني الأوثان، قال الكسائي: القربان كلّ ما يُتقرّب به إلى الله تعالى من طاعة، ونسكة، والجمع قرابين، كالرهبان والرهابين.

﴿بَلْ صَلُّوا عَنْهُمْ وَذَلِكَ إِفْكُهُمْ أَي كذبهم الذي كانوا يقولون: إنّها تقرّبهم إلى الله تعالى، وتشفع لهم عنده. وقرأ ابن عبّاس وابن الزبير ﴿ذلك إفكهم بفتح (الألف) و(الفاء) على الفعل، أي ذلك القول صرفهم عن التوحيد. وقرأ عكرمة ﴿إفكهم بتشديد (الفاء) على التأكيد والتفسير. قال أبو حاتم: يعني قلبهم عمّا كانوا عليه من النعيم. ودليل قراءة العامّة قوله: ﴿وَمَا كَانُوا يَفْتَرُونَ ﴾.

وَإِذْ صَرَفْنَا إِلَيْكَ نَفَراً مِنْ الْحِنِ الآية. قال المفسّرون: لمّا مات أبو طالب خرج رسول الله على وحده إلى الطائف يلتمس ثقيف النصرة، والمنعة له من قومه، فروى محمّد بن أحمد عن يزيد بن زياد عن محمّد بن كعب القرظي، قال: لمّا انتهى رسول الله على وحده إلى الطائف، عمد إلى نفر من ثقيف، هم يومئذ سادة ثقيف وأشرافهم وهم اخوة ثلاثة: عبد ياليل، ومسعود، وحبيب، بنو عمر بن عمير، عندهم امرأة من قريش من بني جمح، فجلس إليهم، فدعاهم إلى الله تعالى وكلّمهم بما جاءهم له من نصرته على الإسلام، والقيام معه على من خالفه من قومه.

فقال أحدهم، هو يمرط ثياب الكعبة إن كان الله تعالى أرسلك، وقال الآخر: أما وجد الله أحد يرسله غيرك؟ وقال الثالث: والله لا أُكلّمك كلمة أبداً لئن كنت رسولاً من الله كما تقول، لأنت أعظم خطراً من أن أردّ عليك الكلام، ولئن كنت تكذب على الله ما ينبغي لي أن أُكلّمك.

فقام رسول الله ﷺ من عندهم وقد يئس من خير ثقيف، وقال لهم: «إذا فعلتم ما فعلتم فاكتموه» [١٠].

وكره رسول الله أن يبلغ قومه عنه فيديرهم عليه ذلك، فلم يفعلوا وأغروا به سفهاءهم، وعبيدهم يسبّونه، ويصيحون به، حتّى اجتمع عليه الناس وألجؤوه إلى حائط لعتبة، وشيبة ابني ربيعة، هما فيه، ورجع عنه سفهاء ثقيف.

ولقد لقي رسول الله على تلك المرأة من بني جمح، فقال لها: «ماذا لقينا من أحمائك؟».

فلمّا اطمئن رسول الله، قال: «اللَّهم إنّي أشكو إليك ضعف قوّتي، وقلّة حيلتي، وهواني على النّاس، أرحم الراحمين أنت ربّ المستضعفين، وأنت ربّي، إلى من تكلني، إلى بعيد يتجهمني أو إلى عدوِّ ملّكته أمري. إن لم يكن بك عليَّ غضب، فلا أبالي، ولكن عافيتك هي أوسع، وأعوذ بنور وجهك من أن ينزل بي غضبك، ويحلّ عليَّ سخطك، لك العتبى حتّى ترضى، لا حول، ولا قوّة إلاّ بك» [11](١).

<sup>(</sup>١) البداية والنهاية: ٣/١٦٦.

فلمّا رأى أبناء ربيعة ما لقي تحرّكت له رحمهما، فدعوا غلاماً لهما نصرانياً، يقال له: عداس. فقالا له: خذ قطفاً من هذا العنب وضعه في ذلك الطبق، ثمّ اذهب به إلى ذلك الرجل فقل له يأكل منه، ففعل عداس ثمّ أقبل به حتّى وضعه بين يدي رسول الله ﷺ، فلمّا وضع رسول الله يده، قال: «بسم الله».

ثمّ أكل، فنظر عداس إلى وجهه، ثمّ قال: والله إنّ هذا الكلام ما يقوله أهل هذه البلدة. قال له رسول الله: «ومن أي أهل البلاد أنت يا عداس؟ وما دينك؟». قال: أنا نصراني وأنا رجل من أهل نينوى.

فقال له رسول الله: «من قرية الرجل الصالح يونس بن متّى». قال له: وما يدريك ما يونس بن متّى؟! قال له رسول الله: «ذاك أخي، كان نبيّاً وأنا نبيّ». فأكبّ عداس على رسول الله ﷺ فقبّل رأسه، ويديه، ورجليه [١٢](١).

قال: فيقول أبناء ربيعة أحدهما لصاحبه، أما غلامك فقد أفسده عليك. فلمّا جاءهم عداس، قالا له: ويلك يا عداس ما لكَ تقبّل رأس هذا الرجل، ويديه، ورجليه؟! قال: يا سيّدي ما في الأرض خيرٌ من هذا، لقد خبّرني بأمر ما يعلمه إلاّ نبي. فقال: ويحك يا عداس لا يصرفنّك عن دينك، فإنّ دينك خيرٌ من دينه.

ثمّ إنّ رسول الله والمسلم الله والمسلم المسلم المس

قال: «لا تخرج منه حتّى أعود إليك». ثمّ انطلق حتّى قام وافتتح القرآن فجعلت أرى أمثال

<sup>(</sup>١) البداية والنهاية: ٣/١٦٧.

النسور تهوي تمشي في رفوفها، وسمعت لغطاً شديداً، حتّى خفت على نبي الله، وغشيته أسورة كثيرة حالت بيني وبينه، حتّى ما أسمع صوته، ثمّ طفقوا ينقطعون مثل قطع السحاب داهنين، ففزغ رسول الله ﷺ مع الفجر، ثمّ انطلق إليَّ، وقال: «أنمت؟» فقلت: لا والله لقد هممت مراراً أن أستغيث بالناس حتّى سمعتك تقرعهم بعصاك. تقول: «اجلسوا».

قال: «لو خرجت لم آمن أن يتخطّفك بعضهم».

ثمّ قال: «هل رأيت شيئاً؟». قلت: نعم رأيت رجالاً سوداً مسفري ثياب بيض. فقال: «أولئك جنّ نصيبين سألوني المتاع» ـ والمتاع الزاد ـ «فمتعتهم بكلّ عظم حائل وبعرة وروثة».

فقالوا: يا رسول الله يقذرها الناس علينا. فنهى النبيّ ﷺ أن يُستنجى بالعظم والروث. قال: فقلت: يا رسول الله وما يعني ذلك عنهم؟ قال: «إنّهم لا يجدون عظماً إلا وجدوا عليه لحمة يوم أُكل، ولا روثة إلا وجدوا فيها حبّها يوم أُكلت».

فقلت: يا رسول الله، لغطاً شديداً. فقال: «إنّ الجنّ يدارك في قتيل قتل بينهم» - وقيل: قتل - «فتحاكموا إليّ، فقضيت بينهم بالحقّ». قال: ثمّ تبرّز رسول الله ﷺ، ثمّ أتاني فقال: «هل معك ماء؟». قلت: يا رسول الله معي أداوة فيها شيء من نبيذ التمر، فاستدعاه فصببت على يديه فتوضّأ.

وقال: «تمرة طيبة وماء طهور». قال قتادة: فذكر لنا ابن مسعود لمّا قدم الكوفة رأى شيوحاً شمُطاً من الزط، فأفزعوه حين رآهم. وقال: اظهروا. فقيل له: إنّ هؤلاء قوم من الزط، فقال: ما أشبههم بالنفر الذين صرفوا إلى رسول الله ﷺ، يريد الجنّ [١٣] [١٣].

قال: أخبرنيه ابن منجويه، حدّثنا ابن حنش المقري، حدّثنا ابن زنجويه، حدّثنا سلمة، حدّثنا عبد الرزاق، حدّثنا معمر، عن قتادة بمثل معناه إلاّ إنّه لم يذكر قصة نبيذ التمر.

أخبرنا الحسين بن محمّد الحديثي، حدّثنا محمّد بن الحسن الصوفي، حدّثنا أبو جعفر محمّد بن صالح بن ذريح، حدّثنا مسروق بن المرزبان، حدّثنا ابن أبي زائدة، حدّثنا داود بن أبي هند، عن علقمة، قال: سألت عبدالله بن مسعود، هل كان مع رسول الله ﷺ أحد من الجنّ؟.

فقال: لا لم يصحبه منّا أحدٌ. ولكنّا فقدناهُ ذات ليلة، فقلنا استطير أو اغتيل، فتفرّقنا في الشعاب والأودية نلتمسه، فلمّا أصبحنا رأيناه مقبلاً من نحو حراء.

فقلنا: يا رسول الله، بتنا بشرِّ ليلة بات بها قوم، نقول: استطير أو اغتيل.

فقال: «إنّه أتاني داع من الجنّ، فذهبت أُقرئهم القرآن». قال: وأراني آثارهم وآثار نيرانهم. قال: «فسألوه ليلتيئذ الزاد».

<sup>(</sup>۱) كنز العمال: ١٦٩/٦.

فقال: «فكلّ عظم لم يذكر اسم الله عليه يقع في أيديكم أوفر ما كان لحماً، والبعر لدوابكم».

فقال رسول الله ﷺ: «لا تستنجوا بالعظام ولا بالبعر فإنّه زاد إخوانكم من الجنّ» [18](١).

أخبرنا أبو عبدالله بن منجويه، حدّثنا أبو بكر بن خرجه، حدّثنا محمّد بن أيّوب، أخبرنا سلمان بن داود الشاذكوي، عن خالد بن عبدالله الواسطي، عن خالد الحدّاء، عن أبي معشر، عن إبراهيم، عن علقمة، عن عبدالله، قال: لم أكن مع النبيّ ﷺ ليلة الجنّ وودت أنّي كنت

أخبرنا ابن منجويه، حدّثنا موسى بن محمّد بن علي، حدّثنا يوسف بن يعقوب القاضي، حدّثنا سليمان بن حرب، حدّثنا شعبة، عن عمرو بن مرة، قال: سألت أبا عبيدة بن عبدالله، أكان عبدالله مع النبيّ على ليلة الجنّ؟ قال: لا. قال: وسألت إبراهيم. فقال: ليت صاحبنا كان الله عبدالله مع النبيّ على الله المجنّ؟ قال: لا. قال: وسألت إبراهيم.

قوله تعالى: ﴿وَإِذْ صَرَفْنَا إِلَيْكَ نَفْراً مِنَ الْجَنِّ يَسْتَمِعُونَ الْقُرْآنَ﴾ اختلفوا في مبلغ عددهم، فقال ابن عبّاس: كانوا سبعة نفر من جنّ نصيبين فجعلهم رسول الله ﷺ رُسلاً إلى قومهم.

أخبرنا ابن منجويه، حدّثنا طلحة بن محمّد بن جعفر، وعبيدالله بن أحمد بن يعقوب، قال: أخبرنا أبو بكر بن مجاهد، حدّثني أحمد بن حرب، حدّثنا سنيد، حدّثنا حجاج، قال: قال ابن جريح: أخبرني وهب بن سلمان، عن شعيب الحماني. إنّ أسماء الجنّ الّذين صرفهم الله تعالى إلى رسوله شاصر، وماصر، ومنشي، وماشي، والأحقب(٢) وقال آخرون: كانوا تحدة

أخبرني أبو على السراج، أخبرنا أبو بكر القطان، حدّثنا أحمد بن يوسف السّلمي، حدّثنا محمّد بن يوسف الفريابي، قال: كان زوبعة محمّد بن يوسف الفريابي، قال: كان زوبعة من التسعة الّذين استمعوا القرآن من النبي صلّى الله عليه وسلّم.

﴿ فَلَمَّا حَضَرُوهُ قَالُوا أَنْصِتُوا ﴾ قالوا: صه. وبإسناده عن سفيان، عن أبي إسحاق، عن ثابت بن قطبة الثقفي، قال: جاء أُناسٌ إلى عبدالله بن مسعود، قالوا: كنّا في سفر فرأينا حيّة متشحّطة في دمها مقتولة، فأخذها رجل منّا، فواريناها، فلمّا ولّوا جاءهم ناس، فقالوا: إنّكم دفنتم عمراً، فقالوا ومَنْ عمر؟ قالوا: الحيّة التي دفنتم في مكان كذا وكذا. أمّا إنّه كان من النفر

<sup>(</sup>١) سنن الترمذي: ١٦/١.

<sup>(</sup>٢) راجع تفسير القرطبي: ٢١/ ٢١٤؛ وفتح الباري: ٨/١٧٥.

الّذين استمعوا القرآن من النبي (عليه السلام) وكان بين حيّتين من الجنّ من المسلمين وغيرهم، فال، فقتل.

أخبرنا ابن منجويه، حدّثنا عمر بن الخطّاب، حدّثنا عبدالله بن الفضل، حدّثنا سهل بن حمزة، حدّثنا عبدالله بن صالح، حدّثني معاوية بن صالح، عن أبي الزاهرية، عن جبير بن نفير،

عن أبي ثعلبة الحشي إنّ رسول الله ﷺ، قال: «الجنّ على<sup>(١)</sup> ثلاثة أصناف: صنف لهم أجنحة يطيرون في الهواءو وصنف حيات وكلاب، وصنف يحلّون ويظعنون» [١٥](٢).

فلمّا حضروه، قالوا: قال: بعضهم لبعض أنصتوا، فأنصتوا واستمعوا القرآن، حتّى كاد يقع بعضهم على بعض من شدّة حرصهم، نظيرما في سورة الجنّ.

﴿ فَلَمَّا قُضِيَ ﴾ فرغ من تلاوة القرآن واستماع الجان. وقرأ لاحق بن حميد (قَضَى) بفتح (القاف) و(الضاد)، يعني النبي ﷺ

﴿ وَلَّوْا إِلَى قَوْمِهِمْ مُنْذِرِينَ ﴾ مخوّفين داعِين بأمر النبي ﷺ.

﴿ قَالُوا يَا قَوْمَنَا إِنَّا سَمِعْنَا كِتَاباً أُنْزِلَ مِنْ بَعْدِ مُوسَى مُصَدِّقاً لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ يَهْدِي إِلَى الْحَقِّ وَإِلَى طَرِيق مُسْتَقِيم \* يَا قَوْمَنَا أَجِيبُوا دَاعِي اللهِ \* يعني محمّد ﷺ.

# ﴿ وَآمِنُوا بِهِ يَغْفِرْ لَكُمْ مِنْ ذُنُوبِكُمْ وَيُجِرْكُمْ مِنْ عَذَابِ أَلِيمٍ ﴾

قال ابن عبّاس: فاستجاب لهم من فوقهم نحو من سبعين رجلاً من الجنّ فرجعوا إلى رسول الله فوافقوه بالبطحاء. فقرأ عليهم القرآن وأمرهم ونهاهم. واختلف العلماء في حكم مؤمني الجنّ، فقال قوم: ليس لمؤمني الجنّ ثواب إلاّ نجاتهم من النار، وتأوّلوا قوله تعالى: ﴿يغفر لكم ذنوبكم ويجركم من عذاب أليم﴾ وإلى هذا القول ذهب أبو حنيفة.

أخبرنا الحسين بن محمّد بن منجويه، حدّثنا عبدالله بن يوسف، حدّثنا الحسن بن نجيويه، حدّثنا عمرو بن ثور، وإبراهيم بن أبي سفيان، قالا: حدّثنا محمّد بن يوسف الفرباني، حدّثنا سفيان، عن ليث، قال: الجنّ ثوابهم أن يجاروا من النار، ثمّ يقال لهم: كونوا تراباً مثل البهائم.

وقال آخرون: إن كان عليهم العقاب في الإساءة وجب أن يكون لهم الثواب في الإحسان مثل الإنس. وإليه ذهب مالك وابن أبي ليلى.

أخبرنا أبو عبدالله الثقفي الدينوري، حدّثنا أبو علي بن حبش المقري، حدّثنا محمّد بن عمران، حدّثنا ابن المقري وأبو عبيد الله. قالا: حدّثنا العبدي، عن سفيان، عن جويبر، عن الضحّاك، قال: الجنّ يدخلون الجنّة ويأكلون ويشربون.

<sup>(</sup>١) «على» غير موجودة في المصدر.

<sup>(</sup>٢) مستدرك الحاكم: ٢/٢٥٦.

﴿ وَمَنْ لاَ يُجِبُ دَاعِي اللهِ فَلَيْسَ بِمُعْجِز فِي الأرْضِ وَلَيْسَ لَهُ مِنْ دُونِهِ أُولِيَاءُ أُولَئِكَ فِي ضَلاَل مُبِين﴾.

أُوْلَمَ بَرَوًا أَنَّ اللَّهُ الَّذِي خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ وَلَمْ يَعْيَ بِخَلِفِهِنَّ بِقَادِرٍ عَلَىٓ أَن يُحْتِي ٱلْمَوْتَىٰ بَكَيَ إِنَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ۞ وَيَوْمَ يُعْرَضُ الَّذِينَ كَفَرُواْ عَلَى ٱلنَّارِ ٱلْبَسَ هَاذَا بِالْحَقِّيِّ قَالُواْ بَلَى وَرَيِّنَا ۚ قَالَ فَــُدُوقُواْ الْعَدَابَ بِمَا كُنتُمْ تَكَفُرُونَ ۞ فَاصْدِرْ كَمَا صَبَرَ أُولُوا الْعَزْرِ مِنَ الرَّسُلِ وَلَا نَسْتَغْجِل لَمُنْمُ كَأَنَّهُمْ يَوْمَ

بَرَوْنَ مَا يُوعَدُونَ لَمَ يَلَبُنُوا إِلَّا سَاعَةً مِن شَّهَارٍ بَلَنَعٌ فَهَلَ يُهَلِّكُ إِلَّا الْفَوْمُ الْفَسِيقُونَ ﴿ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْفَوْمُ الْفَسِيقُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

﴿ أَوَلَمْ يَرَوْا أَنَّ اللَّهَ الَّذِي خَلَقَ السَّمْوَاتِ وَالأَرْضَ وَلَمْ يَعْيَ بِخَلْقِهِنَّ ﴾ لم يضعف عن إبداعهن، ولم يعجز عن اختراعهن. ﴿بِقَادِرِ قراءة العامة (بالباء) و(الألف) على الأسم واختلفوا في وجه دخول (الباء) فيه، فقال أبو عبيدة والأخفش: هي صلة، كقوله: ﴿تنبت بالدهن (١١) وقال الحارث بن حلزة:

قيل ما اليوم بيّضت بعيون التاس فيها تغيظ وإياء(٢) أراد بيضت عيون النّاس.

وقال الكسائي والفراء: (الباء) فيه جلبت الاستفهام والجحد في أوّل الكلام، كقوله: ﴿أُولِيسَ الَّذِي خَلَقَ السماوات والأرض بقادر﴾(٣). والعرب تدخلها في الجحود، إذا كانت رافعة لما قبلها، كقول الشاعر:

فسمسا دجسعست بسخسانسيسة دكساب حكيم بن المسيّب منتهاها(٤) وقرأ الأعرج وعاصم الجحدري وابن أبي إسحاق ويعقوب بن إسحاق ﴿يقدر﴾ (بالياء) من غير (ألف) على الفعل، واختار أبو عبيد قراءة العامّة لأنّها في قراءة عبدالله ﴿خلق السّماوات والأرض قادر﴾ بغير (باء).

﴿عَلَى أَنْ يُحْيِىَ الْمَوْتَى بَلَى إِنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْء قَدِيرٌ وَيَوْمَ يُعْرَضُ الَّذِينَ كَفَرُوا عَلَى النَّارِ﴾ فيقال لهم: ﴿ أَلَيْسَ هَذَا بِالْحَقِّ قَالُوا بَلَى وَرَبِّنَا قَالَ﴾ لهم المقرّر بذلك ﴿فَذُوقُوا الْعَذَابَ بِمَا كُنْتُمْ تَكْفُرُونَ \* فَأُصْبِرُ كَمَا صَبَرَ أُوْلُوا الْعَزْمِ مِنْ الرُّسُلِ \*.

قال ابن عبّاس: ذوو الحزم. ضحّاك: ذوو الجدّ والصّبر. القرظي: ذوو الرأي

سورة المؤمنون: ٢٠. (1)

ديوان الحارث بن حلزة: ١٩. (٢)

سورة يس: ٨١. (٣)

المغني: ١/٠١١ رقم ١٦٣. (٤)

والصواب. واختلفوا فيهم، فقال ابن زيد: كلّ الرسل كانوا أُولي عزم، ولم يتّخذ الله رسولاً، إلاّ كان ذا عزم، وهو اختيار علي بن مهدي الطبري، قال: وإنّما دخلت ﴿مِنَ ﴾ للتجنيس لا للتبعيض، كما يقال: اشتريت أكسية من الخزّ، وأردية من البز. حكاها شيخنا أبو القاسم بن

وقال بعضهم: كلّ الأنبياء (عليهم السلام) أُولوا عزم، إلاّ يونس، ألا ترى إنّ نبيّنا ﷺ نهى عن أن يكون مثله، لخفّة وعجلة ظهرت منه حين ولّى من قومه مغاضباً، فابتلاه الله بثلاث: سلّط عليه العمالقة حتى أغاروا على أهله وماله، وسلّط الذئب على ولْدِهِ فأكلهم، وسلّط الحوت عليه حتّى ابتلعه.

سمعت أبا منصور الجمشاذي يحكيها، عن أبي بكر الرازي، عن أبي القاسم الحكيم. وقيل: هم نجباء الرّسل المذكورون في سورة الأنعام وهم ثمانية عشر، وهو اختيار الحسين بن الفضل، قال: لقوله في عقبه: ﴿أُولئك الذين هدى الله فبهداهم اقتده﴾(١).

وقال الكلبي: هم الذين أمروا بالقتال، فأظهروا المكاشفة، وجاهدوا الكفرة بالبراءة، وجاهدوهم. أخبرنا ابن منجويه الدينوري، عن أبي علي حبش المقري، قال: قال بعض أهل العلم: أولو العزم اثنا عشر نبيًا أرسلوا إلى بني إسرائيل بالشام فعصوهم، فأوحى الله تعالى إلى الأنبياء (عليهم السلام): "إنّي مرسل عذابي على عصاة بني إسرائيل"، فشق ذلك عليهم، فأوحى الله تعالى إليهم أن اختاروا لأنفسكم، إن شئتم أنزلت بكم العذاب وأنجيت بني إسرائيل، وإن شئتم أنجيتكم وأنزلت ببني إسرائيل. فتشاوروا بينهم، فاجتمع رأيهم على أن ينزل بهم العذاب وينجي بني إسرائيل، فأنجى الله بني إسرائيل وأنزل بأولئك العذاب، وذلك إنّه سلط عليهم ملوك الأرض، فمنهم من نشر بالمناشير، ومنهم من سُلخ جلد رأسه ووجهه، ومنهم من رُفع على الخشب، ومنهم من أحرق بالنّار، وقيل هم ستّة: نوح، وهود، وصالح، ولوط، وشعيب،

وهم المذكورون على النسق في سورة الأعراب (٢) والشعراء. وقيل أصحاب الشرائع، وهم خمسة: نوح، وإبراهيم، وموسى، وعيسى، ومحمّد ﷺ.

وقال مقاتل: أولو العزم ستّة: نوح صبر على أذى قومه فكانوا يضربونه حتّى يغشى عليه، وإبراهيم صبر على النّار، وإسحاق صبر على الذبح، ويعقوب صبر على فقد ولده وذهاب بصره، ويوسف صبر في البئر وفي السجن، وأيّوب صبر على ضرّه.

<sup>(</sup>١) سُورة الأنعام: ٩٠.

<sup>(</sup>٢) كذا في المخطوط.

وقال الحسن البصري: هم أربعة: إبراهيم، وموسى، وداود، وعيسى. فقال: إبراهيم فعزمه قيل له: أسلم، قال: أسلمت لربّ العالمين. ثمّ ابتلي في ماله، وولده، ووطنه، ونفسه، فوجِدَ صادقاً وافياً في جميع ما أُبتلي به، وأمّا موسى، فعزمه قوله حين قال له قومه: ﴿إنّا لمدركون﴾(١) قال: ﴿كلاّ إنّ معي ربّى سيهدين﴾(١).

وأمّا داود، فعزمه أنّه أخطأ خطيئة، فنُبّه عليها، فبلي أربعين سنة على خطيئته حتّى نبتت من دموعه شجرة، وقعد تحت ظلّها، وأمّا عيسى فعزمه أنّه لم يضع في الدُّنيا لبنة على لبنة، وقال: إنّها معبر فاعبروها، ولا تعمروها. فكان الله تعالى يقول لرسوله ﷺ: ﴿فاصبر كما صبر أُولُوا العَزمِ مِنَ الرُّسل﴾ أي كن صادقاً فيما ابتليت به مثل صدق إبراهيم، واثقاً بنصرة مولاك مثل ثقة موسى، مهتماً لما سلف من هفواتك مثل اهتمام داود، زاهداً في الدنيا مثل زهد عيسى (عليه السلام).

حدّثنا الإمام أبو منصور محمّد بن عبدالله الجمشاذي لفظاً، أخبرنا أبو عمرو محمد بن محمّد بن أحمد القاضي، أخبرنا أبو عبد الرحمن، أخبرنا ابن أبي الربيع، أخبرنا عبد الرزاق، أخبرنا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿فاصبر كما صبر أُولُوا العزم من الرَّسل﴾، قال: نوح، وإبراهيم، وموسى، وعيسى (عليهم السلام).

أخبرنا أبو منصور الجمشاذي، أخبرنا أبو عبدالله محمّد بن يوسف الدقّاق، أخبرنا الحسن ابن محمّد بن جابر، حدّثنا عبدالله بن هاشم، حدّثنا وكبع، عن أبي جعفر الرازي، عن الربيع ابن أنس، عن أبي العالية في قوله: ﴿فاصبر كما صبر أُولُو العزم من الرُّسل﴾، قال: كانوا ثلاثة: نوح، وإبراهيم، وهود، ومحمّد رابعهم، أمر أن يصبر كما صبروا.

أخبرني أبو عبدالله بن منجويه، حدّثنا محمّد بن عبدالله بن برزة، حدّثنا الحارث بن أبي أسامة، حدّثنا داود بن المخبر، حدّثنا سليمان بن الحكم، عن الأحوص بن حكيم بن كعب الحبر، قال: في جنّة عدن مدينة من لؤلؤ بيضاء، تكلّ عنها الأبصار، لم يرها نبي مرسل ولا ملك مُقرّب، أعدّها الله سبحانه وتعالى لأولي العزم من الرُّسل والشهداء والمجاهدين، لأنّهم فضّلوا الناس عقلاً وحلماً وإنابة ولباً.

﴿ وَلاَ تَسْتَعْجِلْ ﴾ العذاب. ﴿ لَهُمْ ﴾ فإنّه نازل بهم لا محالة. ﴿ كَأَنَّهُمْ يَوْمَ يَرَوْنَ مَا يُوعَدُونَ ﴾ من العذاب في الآنيا ﴿ إِلاَّ سَاعَةً مِنْ نَهَار ﴾ يعني في جنب يوم الدَّنيا ، وقيل: لأنّه ينسيهم هول ما عاينوا قدر مكثهم في الدُّنيا. ثمّ قال: ﴿ بَلاَغْ ﴾ أي هذا

<sup>(</sup>١) سورة الشعراء: ٦١.

<sup>(</sup>٢) سورة الشعراء: ٦٢.

القرآن وما ذكر فيه من البيان بلاغ بلغكم محمّد على عن الله تعالى، دليله ونظيره في سورة

(عليه السلام) ﴿فَهَلْ يُهْلَكُ ﴾ بالعذاب إذا نزل ﴿إِلاَّ الْقَوْمُ الْفَاسِقُونَ ﴾ الخارجون عن أمر الله تعالى.

أخبرنا الحسين بن محمّد الحديثي، حدّثنا سعد بن محمّد بن إسحاق الصيرفي، حدّثنا محمّد بن عثمان بن أبي شنبه، حدّثنا منجاب بن الحارث، حدّثنا علي بن مهير، حدّثنا ابن أبي ليلى، عن الحكيم عن سعيد بن جبير، عن ابن عبّاس، قال: إذا عسر على المرأة ولدها، فلتكتب هاتين الآيتين والكلمتين في صحيفة، ثمّ تُغسّل، ثمّ تسقى منها: بسم الله الرّحمن الرّحيم لا إله إلا الله الحليم الكريم سبحان الله ﴿ربّ السّماوات السّبع، وربّ العرش العظيم﴾ (١٠) ﴿كَأَنَّهُمْ يَوْمَ يَرُونَ مَا يُوعَدُونَ لَمْ يَلْبَنُوا إِلاَّ سَاعَةً مِنْ نَهَار بَلاَغٌ فَهَلْ يُهْلَكُ إِلاَّ الْقَوْمُ الْفَاسِقُونَ﴾.

<sup>(</sup>١) سورة المؤمنون: ٨٦.

# سُورَةُ مُحَمَّ

### مدنية، وهي ثمان وثلاثون آية وتسع وثلاثون كلمة، وألفان وثلاثمائة وتسعة وأربعون حرفاً

أخبرنا أبو الحسن محمّد بن القاسم بن أحمد الفارسي بقراءتي عليه، أخبرنا أبو عمر، وإسماعيل بن مجيد بن أحمد بن يوسف السلمي، أخبرنا أبو عبدالله محمّد بن إبراهيم بن سعيد البوشيخي، حدّثنا سعيد بن حفص، قال: قرأت على معقل بن عبدالله، عن عكرمة بن خالد، عن سعيد بن جبير، عن ابن عبّاس، عن أبي بن كعب، قال: قال رسول الله على: «من قرأ سورة محمّد كان حقّاً على الله تعالى أن يسقيه من أنهار الجنّة» [١٦](١).

# بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

﴿الَّذِينَ كَفَرُوا وَصَدُّوا عَنْ سَبِيلِ اللهِ أَضَلَّ أَعْمَالَهُمْ ﴾ أي أبطلها فلم يقبلها، وقال الضحّاك: أبطل كيدهم ومكرهم بالنبي ﷺ وجعل الديرة عليهم.

<sup>(</sup>١) تفسير مجمع البيان: ٩/ ١٥٩.

﴿وَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَآمَنُوا بِمَا نُزِّلَ عَلَى مُحَمَّد وَهُوَ الْحَقُّ مِنْ رَبِّهِمْ كَفَّرَ عَنْهُمْ سَيِّئَاتِهِمْ وَأَصْلَحَ بَالَهُمْ ﴾ حالهم، وجمعُهُ بالات. قال سفيان الثوري: ﴿وآمنوا بما نُزِّل على مُحمّد ﴾ لم يخالفوه في شيء. قال ابن عبّاس: ﴿الّذين كفروا وصدّوا ﴾ أهل مكّة. ﴿والّذين آمنوا وعملوا الصّالحات ﴾ الأنصار.

﴿ ذَلِكَ بِأَنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا اتَّبَعُوا الْبَاطِلَ ﴾ يعني الشياطين. ﴿ وَأَنَّ الَّذِينَ آمَنُوا اتَّبَعُوا الْحَقَّ مِنْ رَبِّهِمْ ﴾ يعني القرآن. ﴿كَذَلِكَ يَضْرِبُ اللهُ لِلتَّاسِ ﴾ يبيّن الله للنّاس. ﴿أَمْثَالَهُمْ ﴾ أشكالهم.

﴿فَإِذَا لَقِيتُمْ الَّذِينَ كَفَرُوا﴾ من أهل الحرب. ﴿فَضَرْبَ﴾ نصب على الإغراء ﴿الرِّقَابِ﴾ الأعناق، واحدتها رقبة. ﴿حَتَّى إِذَا أَثْخَنتُمُوهُمْ﴾ أي غلبتموهم، وقهرتموهم، وصاروا أسرى في أيديكم. ﴿فَشُدُّوا الْوَثَاقَ﴾ كي لا يفلتوا منكم، فيهربوا. ﴿فَإِمَّا مَنّا﴾ عليهم ﴿بَعْدُ﴾ الأسر، بإطلاقكم إيّاهم من غير عوض، ولا فدية.

﴿وَإِمَّا فِدَاءٌ﴾ (و) نصبا بإضمار الفعل، مجازه: فإمّا أن تمنّوا عليهم منّاً، وإمّا أن تفادوهم، واختلف العلماء في حكم هذه الآية، فقال قوم: هي منسوخة بقوله: ﴿فإمّا تثقفنهم في الحرب فشرّد بهم﴾(١)... الآية. وقوله: ﴿فاقتلوا المشركين حيث وجدتموهم﴾(١)، وإلى هذا القول ذهب قتادة، والضحاك، والسدي، وابن جريج، وهي رواية العوفي، عن ابن عبّاس.

أخبرنا عقيل بن محمّد أنّ أبا الفرج البغدادي أخبرهم، عن محمّد بن جرير، حدّثنا ابن عبد الأعلى، حدّثنا ابن ثور، عن معمر، عن عبد الكريم الجزري، قال: كُتب إلى أبي بكر في أسير أسر، فذكر أنّهم التمسوه بفداء كذا، وكذا، فقال أبو بكر: اقتلوه، لَقتل رجل من المشركين أحبّ إليّ من كذا، وكذا.

وقال آخرون: هي مُحكمة والإمام مخيّر بين القتل، والمنّ، والفداء. وإليه ذهب ابن عمر، والحسن، وعطاء، وهو الاختيار؛ لأنّ النبي عليه والخلفاء الراشدين كلّ ذلك فعلوا، فقتل رسول الله عقبة بن أبي معيط، والنضر بن الحارث، يوم بدر صبراً فادى سائر أسارى بدر. وقيل: بني قريظة، وقد نزلوا على حكم سعد، وصاروا في يده سلماً ومنّ على أمامة بن أثال الحنفي وهو أسير في يده.

أخبرنا عقيل أنّ أبا الفرج القاضي البغدادي أخبرهم، عن محمّد بن جرير، حدّثنا ابن عبد الأعلى، حدّثنا ابن ثور، عن معمر، عن رجل من أهل الشام ممّن كان يحرس عمر بن عبد العزيز، قال: ما رأيت عمر قتل أسيراً إلاّ واحداً من الترك، كان جيء بأسارى من الترك، فأمر

<sup>(</sup>١) سورة الأنفال: ٥٧.

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة: ٥.

بهم أن يسترقوا، فقال رجل ممّن جاء بهم: يا أمير المؤمنين لو كنت رأيت هذا ـ لأحدهم ـ وهو يقتل المسلمين، لكثر بكاؤك عليهم فقال عمر: قد فدك، فاقتله، فقام إليه فقتله.

﴿حَتَّى تَضَعَ الْحَرْبُ أَوْزَارَهَا﴾(١) أثقالها وأحمالها فلا تكون حرب، وقيل: حتَّى تضع الحرب آثامها، وأجرامها، فيرتفع، وينقطع، لأنَّ الحرب لا تخلو من الإثم في أحد الجانبين والفريقين. وقيل: معناه حتّى يضع أهل الحرب آلتها وعدَّتها أو آلتهم وأسلحتهم فيمسكوا عن الحرب.

والحرب القوم المحاربون كالشرب والركب، وقيل حتّى يضع الأعداء المتحاربون أوزارها وآثامها بأن يتوبوا من كفرهم ويؤمنوا بالله ورسوله. ويقال للكراع: أوزار، قال الأعشى:

وأعسددت للمسحرب أوزارها وماحاً طوالاً وخيلاً ذكورا(٢) ومعنى الآية أثخنوا المشركين بالقتل، والأسر حتّى يظهر الإسلام على الأديان كلّها، ويدخل فيه أهل كلّ ملّة طوعاً أو كرهاً ﴿**ويكون الدّين كلّه لله﴾<sup>(٣)</sup> ف**لا نحتاج إلى قتال وجهاد،

وقال الحسن: معناه حتّى لا يُعبد إلاّ الله. الكلبي: حتّى يسلموا أو يسالموا. ﴿فَلِكَ﴾ الذي ذكرت وبيَّنت من حكم الكفَّار ﴿وَلَوْ يَشَاءُ اللَّهُ لأَنتَصَرَ مِنْهُمْ﴾ فأهلكهم وكفاكم أمرهم بغير قتال.

﴿ وَلَكِنْ لِيَبْلُوَ بَعْضَكُمْ بِبَعْضِ ﴾ من حكم الكفّار ونعلم المجاهدين منكم والصابرين ﴿ وَالَّذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ اللهِ ﴾ قرأ الحسن بضم (القاف) وكسر (التاء) مشدّداً من غير (ألف)، وقرأ أبو عمرو ويعقوب وحفص بضمّ (القاف) وكسر (التاء) مخفّفاً من غير (ألف)، واختاره أبو حاتم يعني الشهداء، وقرأ عاصم الحجدري ﴿قُتِلُوا﴾ بفتح (القاف) و(التاء) من غير (ألف)، يعنى والذين قتلوا المشركين.

وقرأ الباقون ﴿قاتلوا﴾ (بالألف) من المقاتلة، وهم المجاهدون، واختاره أبو عبيد. ﴿فَكُنْ يُضِلُّ أَعْمَالَهُمْ﴾ قال قتادة: ذُكر لنا إنَّ هذه الآية أُنزلت يوم أُحُد ورسول الله ﷺ في الشعب وقد فشت فيهم الجراحات والقتل، وقد نادي المشركون: أعلُ هُبل، فنادي المسلمون: الله أعلى وأجلّ. فنادى المشركون: يوم بيوم والحرب سجال، لنا عزّى ولا عزّى لكم.

فقال رسول الله ﷺ: «قولوا: الله مولانا ولا مولى لكم، إنَّ القتال مختلفة، إما قتلانا فأحياء عند ربّهم يرزقون، وإمّا قتلاكم ففي النّار يُعذّبون» [١٧]<sup>(٤)</sup>.

وذلك عند نزول عيسى (عليه السلام).

<sup>(</sup>٢) كتاب العين: ٧/ ٣٨١. سورة محمد: ٤. (1)

سورة الأنفال: ٣٩. (٣)

<sup>(</sup>٤)

جامع البيان للطبري: ٧٦/٨٦.

﴿سَيَهْدِيهِمْ﴾ في الدُّنيا إلى الطاعة وفي العقبي إلى الدرجات.

﴿ وَيُصْلِحُ بَالَهُمْ ﴾ يرضي خصماءهم، ويقبل أعمالهم ﴿ وَيُدْخِلُهُمْ الْجَنَّةَ عَرَّفَهَا لَهُمْ ﴾ أي بين لهم منازلهم فيها حتى يهتدوا إلى مساكنهم، ودرجاتهم التي قسم الله لهم، لا يخطئون، ولا يستدلّون عليها أحد، كأنّهم سكّانها منذ خُلقوا، وإنّ الرجل ليأتي منزله منها إاذ دخلها كما كان يأتي منزله في الدُّنيا، لا يشكل ذلك عليه. وإنّه أهدى إلى درجته وزوجته وخدمه ونعمه منه إلى أهله ومنزله في الدُّنيا. هذا قول أكثر المفسِّرين، وقال المؤرّخ: يعني طيبها، والعرف: الريح الطيّبة، تقول العرب: عرّفت المرقة إذا طيّبتها بالملح والأبازير، قال الشاعر:

وتدخل أيد في حناجر أقنعت لعادتها من الحزير المعرّف(١) ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنْ تَنصُرُوا اللهَ ﴾ أي رسوله ودينه.

﴿ يَنصُرْكُمْ وَيُثَبِّتُ أَقْدَامَكُمْ على الإسلام، وفي القتال ﴿ وَالَّذِينَ كَفَرُوا فَتَعْساً لَهُمْ ﴾ قال ابن عبّاس: بُعداً لهم، وقال أبو العالية: سقوطاً، وقال الضحّاك: خيبة، وقال ابن زيد: شقاً، وقال ابن جرير: حزناً، وقال الفراء: هو نصب على المصدر على سبيل الدعاء، وأصل التعس في النّاس والدواب، وهو أن يقال للعاثر: تعساً، إذا لم يريدوا قيامه، ويقال: أتعسه الله، فتعس وهو متعس، وضدّه لعاء إذا أرادوا قيامه، وقد جمعها الأعمش في بيت واحد يصف ناقته:

بنات لوث غفرناه إذا عشرت فالتعس أدنى لها من أن أقول لعا(٢)

﴿وَأَضَلَّ أَعْمَالَهُمْ ﴾ لأنّها كانت في طاعة الشيطان خالية عن الإيمان. ﴿ ذَلِكَ ﴾ الإضلال، والإبعاد. ﴿ بِأَنَّهُمْ كَرِهُوا مَا أَنزَلَ اللهُ فَأَحْبَطَ أَعْمَالَهُمْ \* أَفَلَمْ يَسِيرُوا فِي الأرْضِ فَيَنظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ دَمَّرَ اللهُ عَلَيْهِمْ ﴾ أي أهلكهم ودمّر عليهم منازلهم، ثمّ توعّد مشركي قريش. ﴿ وَلِلْكَافِرِينَ أَمْثَالُهَا ﴾ إن لم يؤمنوا ﴿ ذَلِكَ ﴾ الذي ذكرت، وفعلت ﴿ بِأَنَّ اللهَ مَوْلَى الَّذِينَ آمَنُوا ﴾ وليّهم، وناصرهم، وحافظهم، وفي حرف ابن مسعود ذلك بأنّ الله ولي الذين آمنوا.

﴿وَأَنَّ الْكَافِرِينَ لاَ مَوْلَى لَهُمْ \* إِنَّ اللهَ يُدْخِلُ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ جَنَّات تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ وَالَّذِينَ كَفَرُوا﴾ محلّه رفع على الابتداء ﴿يَتَمَتَّعُونَ﴾ في الدُّنيا ﴿وَيَأْكُلُونَ كَمَا تَأْكُلُ الْأَنْهَامُ﴾ ليس لهم همّة إلا بطونهم، وفروجهم، وهم لاهون ساهون عمّا في غدهم، وقيل: المؤمن في الدُّنيا يتزوّد، والمنافق يتزيّن، والكافر يتمتّع.

﴿ وَالنَّارُ مَثْوىً لَهُمْ ﴾ .

<sup>(</sup>١) لسان العرب: ٢٩٩/٨.

<sup>(</sup>٢) كتاب العين: ٨/ ٢٣٩.

وَكَانِن مِن وَيَهِ هِي آشَدُ فُونَ مِن فَرَيكِ الَّي آخَرَ الْمَاكَنَهُمْ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّه

﴿وَكَأَيِّنْ مِنْ قَرْيَة هِيَ أَشَدُّ قُوَّةً مِنْ قَرْيَتِكَ الَّتِي أَخْرَجَتْكَ أَي أخرجك أهلها يدل عليه ﴿أَهْلَكُنَاهُمْ ﴾ ولم يقل: أهلكناها ﴿فَلاَ نَاصِرَ لَهُمْ ﴾ عن ابن عبّاس: لما خرج رسول الله عليه السلام من مكّة إلى الغار، التفت إلى مكّة، وقال: «أنت أحبّ بلاد الله إلى الله، وأحبّ بلاد الله إلى الله، وأحبّ بلاد الله إلى المشركين لم يخرجوني لم أخرج منك» [18]. فأنزل الله تعالى هذه الآية.

﴿أَفَمَنْ كَانَ عَلَى بَيِّنَة مِنْ رَبِّهِ﴾ وهو محمّد ﷺ والمؤمنون ﴿كَمَنْ زُيِّنَ لَهُ سُوءُ عَمَلِهِ وَاتَّبَعُوا أَهْوَاءَهُمْ﴾ وهم أبو جهل والمشركون.

﴿مَثَلُ﴾ شبه وصفة ﴿الْجَنَّةِ الَّتِي﴾ وقرأ علي بن أبي طالب أمثال الجنّة التي ﴿وُعِدَ الْمُتَّقُونَ فِيهَا أَنْهَارٌ مِنْ مَاء غَيْرِ آسِن﴾ آجن متغيّر منتن، يقال: آسن الماء يأسن، وآجن يأجن، وأسن يأسن ويأسن، وأجن يأجن، أسونا، وأُجوناً، إذا تغيّر، ويقال: أسِنَ الرجل: بكسر السين لا غير، إذا أصابته ريح منتنة، فغشى عليه قال زهير:

ي غادر القرنُ مصفراً أنامله (۱) يميد في الرمح ميل المائح الأسن وقرأ العامّة آسن بالمد، وقرأ ابن كثير بالقصر وهما لغتان.

﴿وَأَنْهَارٌ مِنْ لَبَنِ لَمْ يَتَغَيَّرُ طَعْمُهُ وَأَنْهَارٌ مِنْ خَمْرِ لَذَّة لِلشَّارِبِينَ ﴾ لم تدنسها الأيدي، ولم تدنسها الأحبار: تدنسها الأرجل، ونظير لذ ولذيذ، طب وطبيب. ﴿وَأَنْهَارٌ مِنْ عَسَل مُصَفِّى ﴾ قال كعب الأحبار:

<sup>(</sup>١) تاج العروس: ٩/١٢٢؛ وفي تفسير القرطبي ٢٣٦/١٦: قد أترك القرن، والبيت لزهير.

نهر دجلة نهر ماء الجنّة، ونهر الفرات نهر لبنهم، ونهر مصر نهر خمرهم، ونهر سيحان نهر عسلهم، وهذه الأنهار الأربعة تخرج من نهر الكوثر.

﴿ وَلَهُمْ فِيهَا مِنْ كُلِّ الثَّمَرَاتِ وَمَغْفِرَةٌ مِنْ رَبِّهِمْ كَمَنْ هُوَ خَالِدٌ فِي النَّارِ ﴾ يعني المتقين الذين هم أهل الجنّة، كمن هو خالد في النّار، فاستغنى بدلالة للكلام عليه، وقال ابن كيسان: مَثَلُ الجنّة التي فيها هذه الأنهار، والثمار، كمَثَلُ النّار التي فيها الحميم، ومَثَلُ أهل الجنّة في النعيم المقيم، كمثل أهل النّار في العذاب الأليم.

﴿ وَسُقُوا مَاءً حَمِيماً فَقَطَّعَ ﴾ إذا أُدنِي منهم شوى وجوههم، ووقعت فروة رؤوسهم، فإذا شربوه قطّع.

﴿أَمْعَاءَهُمْ وَمِنْهُمْ ﴾ يعني ومن هؤلاء الكفّار ﴿مَنْ يَسْتَمِعُ إِلَيْكَ ﴾ وهم المنافقون يستمعون قولك، فلا يعونه، ولا يفهمونه تهاوناً منهم بذلك، وتغافلاً ﴿حَتَّى إِذَا خَرَجُوا مِنْ عِنْدِكَ قَالُوا لِللَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ ﴾ من الصحابة ﴿مَاذَا قَالَ آنِفاً ﴾ (الآن) وأصله الابتداء. قال مقاتل: وذلك أنّ النبيّ عَلَيْ كان عَلَيْ يخطب ويحث المنافقين، فسمع المنافقون قوله، فلمّا خرجوا من المسجد سألوا عبدالله بن مسعود عمّا قال رسول الله عَلَيْ استهزاءً وتهاوناً منهم بقوله.

قال ابن عبّاس في قوله: ﴿قالوا للّذين أُوتُوا العلم﴾: أنا منهم وقد سئلت فيمن سئل. قال قتادة: هؤلاء المنافقون، دخل رجلان: رجل عقل عن الله تعالى وانتفع بما سمع، ورجل لم يعقل عن الله، فلم ينتفع بما سمع، وكان يقال: النّاس ثلاثة: سامع عاقل، وسامع عامل، وسامع غافل تارك.

﴿أُوْلَئِكَ الَّذِينَ طَبَعَ اللهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ فلم يؤمنوا. ﴿وَاتَّبَعُوا أَهْوَاءَهُمْ وَالَّذِينَ اهْتَدَوْا ﴾ يعني المؤمنين. ﴿زَادَهُمْ هُدىً وَآتَاهُمْ ﴾ وقرأ ابن مسعود والأعمش وأنطاهم وأعطاهم ﴿تَقُواهُمْ ﴾ ألهمهم ذلك، ووفّقهم، وقال سعيد بن جبير: وآتاهم ثواب تقواهم.

﴿ فَهَلْ يَنْظُرُونَ ﴾ ينتظرون. ﴿ إِلاَّ السَّاعَةَ أَنْ تَأْتِيَهُمْ بَغْتَةً فَقَدْ جَاءَ أَشْرَاطُهَا ﴾ أماراتها وعلاماتها، وبعث [النبي] ﷺ منها وقيل: أدلّتها وحجج كونها، واحدها شرط، وأصل الأشراط الإعلام، ومنه الشرط، لأنّهم جعلوا لأنفسهم علامة يعرفون بها، ومنه الشرط في البيع وغيره.

ويقال: أشرط نفسه في عمل كذا، وأعلمها وجعلا له. قال أوس بن حجر يصف رجلاً وقد تدلّى بحبل من رأس جبل إلى نبعة ليقطعها ويتخذ منها قوساً:

فأشرط فيها نفسه وهو معصم وألقى بأسباب له وتوكلا(١)

<sup>(</sup>١) غريب الحديث: ١/١١.

﴿فَأَنَّى لَهُمْ إِذَا جَاءَتْهُمْ ذِكْرَاهُمْ﴾ يعني فمن أين لهم التذكّر والاتعاظ والتوبة إذا جاءتهم السّاعة، نظيره قوله تعالى: ﴿وأنَّى لَهُم التَّنَاوشِ مِن مَكَان بَعيِد﴾(١).

﴿ فَاعْلَمْ أَنَّهُ لاَ إِلَهَ إِلاّ الله ﴾ قال بعضهم: الخطاب للنبي على والمراد به غيره وأخواتها كثيرة، وقيل: فاثبت عليه، وقال الحسين بن الفضل: فازدد علماً على علمك، وقال عبد العزيز ابن يحيى الكناني: هو أنّ النبي على كان يضجر، ويضيق صدره من طعن الكافرين، والمنافقين فيه، فأنزل الله هذه الآية، يعني فاعلم إنّه لا كاشف يكشف ما بك إلاّ الله، فلا تعلق قلبك على أحد سواه.

وقال أبو العالية وابن عيينة: هذا متصل بما قبله، معناه فاعلم إنّه لا ملجأ، ولا مفزع عند قيام السّاعة، إلاّ الله. سمعت أبا القاسم بن حبيب يقول: سمعت أبا بكر بن عدش يقول: معناه فاعلم إنّه لا قاضي في ذلك اليوم إلاّ الله، نظيره ﴿مالك يوم الدين﴾(٢).

﴿ وَاسْتَغْفِرْ لِذَنْبِكَ ﴾ ليتسنّ أُمّتك بسنّتك، وقيل: واستغفر لذنبك من التقصير الواقع لك في معرفة الله.

﴿ وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ ﴾ أخبرني عقيل بن محمّد أنّ أبا الفرج القاضي أخبرهم، عن محمّد بن جرير، حدّثنا أبو كريب، حدّثنا عثمان بن سعيد، حدّثنا إبراهيم بن سليمان، عن عاصم الأحول، عن عبدالله بن سرحس، قال: دخلت على رسول الله ﷺ، فقلت: غفر الله لك يا رسول الله، فقال رجل من القوم: استغفر لك يا رسول الله؟! قال: «نعم ولك» [١٩]. ثمّ قرأ ﴿ واستغفر لذبك وللمؤمنين وللمؤمنات ﴾.

أخبرنا ابن منجويه الدينوري، حدّثنا أحمد بن علي بن عمر بن حبش الرازي، حدّثنا أبو بكر محمّد بن عيّاش العتبي، حدّثنا أبو عثمان سعيد بن عنبسة الحراز، حدّثنا عبد الرّحمن بن محمّد، عن بكر بن حنيس، عن محمّد بن يحيى، عن يحيى بن وردان، عن أبي هريرة، قال: قال رسول الله عليه: "من لم يكن عنده مال يتصدّق به، فليستغفر للمؤمنين والمؤمنات، فإنّها صدقة» [۲۰](۳).

﴿ وَاللَّهُ يَعْلَمُ مُتَقَلَّبَكُمْ وَمَثْوَاكُمْ ﴾ قال عكرمة: يعني منقلبكم من أصلاب الآباء إلى أرحام الأُمّهات، ومثواكم: الأُمّهات، ومثواكم: مقامكم في الأرض. ابن كيسان: متقلبكم من ظهر إلى بطن، ومثواكم: مقامكم في القبور. ابن عبّاس والضحّاك: منصرفكم ومنتشركم في أعمالكم في الدُّنيا،

<sup>(</sup>١) سورة سبأ: ٥٢.

<sup>(</sup>٢) سورة الحمد: ٤.

<sup>(</sup>٣) مجمع الزوائد: ٢١/١٠.

ومثواكم: مصيركم إلى الجنّة وإلى النّار. ابن جرير: متقلبكم: منصرفكم لأشغالكم بالنهار، ومثواكم: مضجعكم للنوم بالليل، لا يخفى عليه شيء من ذلك.

﴿وَيَقُولُ الَّذِينَ آمَنُوا﴾ اشتياقاً منهم إلى الوحي وحرصاً على الجهاد. ﴿لَوْلاَ نُزِّلَتْ سُورَةٌ﴾ تأمرنا بالجهاد. ﴿فَإِذَا أُنزِلَتْ سُورَةٌ مُحْكَمَةٌ﴾ بالأمر والنهي، قال قتادة: كلّ سورة ذكر فيها الجهاد، فهي محكمة، وهي أشدّ للقرآن على المنافقين. وفي حرف عبدالله (سورةٌ محدثة) ﴿وَذُكِرَ فِيهَا الْقِتَالُ رَأَيْتَ الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ مَرضٌ عني المنافقين ﴿يَنظُرُونَ إِلَيْكَ ﴾ شزراً، بتحديق شديد كراهة منهم للجهاد، وجبناً منهم على لقاء العدو ﴿نَظَرَ ﴾ كنظر ﴿الْمَغْشِيّ عَلَيْهِ مِنْ الْمَوْتِ فَأُولِي لَهُمْ ﴾ وعيد وتهديد، قال: ﴿طَاعَةٌ ﴾ مجازه، ويقول هؤلاء المنافقون قبل نزول الآية المحكمة (طاعةٌ) رفع على الحكاية أي أمرنا طاعة أو منّا طاعة.

﴿ وَقَوْلٌ مَعْرُونٌ ﴾ حسن وقيل: هو متصل بالكلام الأوّل، (واللام) في قوله (لهم) بمعنى (الباء) مجازه فأولى بهم طاعة لله ورسوله ﴿ وقولٌ معروفٌ ﴾ بالإجابة والطاعة.

﴿ فَإِذَا عَزَمَ الْأَمْرُ ﴾ أي جدّ الأمر وعُزم عليه وأُمروا بالقتال. ﴿ فَلَوْ صَدَقُوا اللهَ ﴾ في إظهار الإيمان والطاعة ﴿ لَكَانَ خَيْراً لَهُمْ فَهَلْ عَسَيْتُمْ ﴾ فلعلّكم ﴿ إِنْ تَوَلَّيْتُمْ ﴾ أعرضتم عن الإيمان، وعن القرآن، وفارقتم أحكامه.

﴿ أَنْ تُفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ ﴾ بالمعصية، والبغي، وسفك الدماء، وتعودوا إلى ما كنتم عليه في الجاهلية من الفرقة، بعدما جمعكم الله تعالى بالإسلام، وأكرمكم بالألفة.

قال قتادة: كيف رأيتم القوم حين تولّوا عن كتاب الله؟ ألم يسفكوا الدم الحرام، وقطعوا الأرحام، وعصوا الرّحمن؟، وقال بعضهم: هو من الآية. قال المسيب بن شريك والفراء: يقول: ﴿فهل عسيتم إن توليتم إن ولّيتم أمر الناس ﴿أن تفسدوا في الأرض بالظلم، نزلت في بني أمية، ودليل هذا التأويل ما أخبرنا الحسين بن محمّد بن الحسين، حدّثنا هارون بن محمّد بن هارون، حدّثنا محمّد بن عبد العزيز، حدّثنا القاسم بن يونس الهلالي، عن سعيد بن الحكم الورّاق، عن ابن داود، عن عبدالله بن مغفل، قال: سمعت النبي على يقرأ ﴿فهل عسيتم إن وليتم أن تفسدوا في الأرض ولا يقطّعوا أرحامهم هذا الحي من قريش أخذ الله عليهم إن وُلوا الناس ألا يفسدوا في الأرض ولا يقطّعوا أرحامهم (۱).

وقرأ علي بن أبي طالب ﴿إن توليتم﴾ بضمّ (التاء) و(الواو) وكسر (اللام)، يقول<sup>(٢)</sup>: إن وليتكم ولاة جائرة خرجتم معهم في الفتنة، وعاونتموهم<sup>(٣)</sup>. ومثله روى رويس عن يعقوب.

<sup>(</sup>١) تفسير القرطبي: ١٦ / ٢٤٦.

<sup>(</sup>٢) في تفسير الطبري (٦ / ٤٨٣): أي ولي عليكم.

<sup>(</sup>٣) في تفسير القرطبي: حاربتموهم.

﴿وَتُقَطِّعُوا أَرْحَامَكُمْ ﴾ قرأ يعقوب، وأبو حاتم، وسلام (وتقطعوا) خفيفة من القطع اعتباراً بقوله: ﴿وَيَقْطَعُونَ مَا أَمَرَ اللهُ بِهِ أَنْ يَوصَلَ ﴾ (١) وقرأ الحسن ﴿يقطّعوا ﴾ مفتوحة الحروف، اعتباراً بقوله: ﴿فتقطّعوا أمرهم بينهم ﴾ (٢). وقرأ غيرهم ﴿وتقطعوا ﴾ بضم (التاء) مشدّداً من التقطيع على التكثير لأجل الأرحام.

﴿ أُوْلَئِكَ الَّذِينَ لَعَنَهُمْ اللَّهُ فَأَصَمَّهُمْ وَأَعْمَى أَبْصَارَهُمْ ﴾ عن الحقّ.

أَفَلاَ بِنَدَرُونَ الْقُرْءَاتِ أَدْ عَلَى فَلُوبِ أَفْعَالُهَا إِنَّ الْذِبِ اَرْتَدُوا عَلَى اَدَنَوُهِ مِن بَسَدِ مَا بَبَبَّ لَهُمُ الْهَدَ الشَّهِ الْهَدَ الْهَبَرِ وَاللَّهُ بِعَلَمُ الْهَا لَهُمْ وَأَمْلِى لَهُمْ وَأَمْلِى لَهُمْ وَاللَّهُ يَعْلَمُ الْهَدِي كَرْهُوا مَا مَرْكِ اللَّهُ مَا اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ وَكُومُهُمْ الْمَلَيْكُمُ الْمَلَيْكُمُ الْمَلَيْكُمُ الْمَلَيْكُمُ الْمَلَيْكُمُ الْمَلَيْكُمُ اللَّهِ وَاللَّهُ يَعْلَمُ اللَّهُ وَاللَّهُ يَعْلَمُ اللَّهُ الْمَعْمَمُ اللَّهُ وَكُومُهُمْ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَكُومُوا رَضُونَهُمْ الْمُلَامُ اللَّهُ وَلَمُعْمَا اللَّهِ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَلَّهُ اللَّهُ وَلَمُعْمَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَمُولُ مِن اللَّهُ اللَّهُ وَلَلَّهُ اللَّهُ وَلَلْهُ اللَّهُ وَلَمُولُ مِن اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللْعُلُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

﴿أَفَلاَ يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْآنَ أَمْ عَلَى قُلُوبِ أَقْفَالُهَا﴾ تفهم مواعظ القرآن، وأحكامه، أخبرنا عقيل ابن محمّد، أخبرنا المعافى بن زكريا، أخبرنا محمّد بن جرير، حدّثنا ابن حميد، حدّثنا يحيى بن واضح، حدّثنا ثور بن يزيد، عن خالد بن معدان، قال: ما من النّاس أحدٌ إلاّ وله أربع أعين: عينان في وجهه لدنياه، ومعيشته، وعينان في قلبه لدينه، وما وعد الله من الغيب. وما من أحدٌ إلا وله شيطانٌ متبطّن فقار ظهره، عاطف عنقه على عاتقه، فاغرٌ فاه إلى ثمرة قلبه، فإذا أراد الله بعبد خيراً أبصرت عيناه اللّان في قلبه ما وعد الله تعالى من الغيب، فيعمل به، وإذا أراد الله بعبد شراً طمس عليهما، فذلك قوله: ﴿أم على قلوب أقفالها﴾.

<sup>(</sup>١) سورة البقرة: ٢٧.

<sup>(</sup>٢) سورة المؤمنون: ٥٣.

وبه عن ابن جرير، حدّثنا بشير، حدّثنا حمّاد بن زيد، حدّثنا هشام بن عبده عن أبيه، قال: تلا رسول الله ﷺ يوماً: ﴿أفلا يتدبّرون القرآن أم على قلوب أقفالها ﴾ فقال شاب من أهل اليمن: بل عليها أقفالها حتّى يكون الله يفتحها أو يفرجها، فما زال الشاب في نفس عمر حتّى ولي فاستعان به.

﴿إِنَّ الَّذِينَ ارْتَدُّوا عَلَى أَدْبَارِهِمْ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُمْ الْهُدَى ﴾ قال قتادة: هم كفّار أهل الكتاب كفروا بمحمّد وهم يعرفونه ويجدون نعته مكتوباً عندهم، وقال ابن عبّاس والضحّاك والسدي: هم المنافقون.

﴿الشَّيْطَانُ سَوَّلَ لَهُمْ﴾ زيّن لهم ﴿وَأَمْلَى لَهُمْ﴾ قرأ أبو عمرو بضم (الألف) وفتح (الياء) على وجه على وجه ما لم يُسمَّ فاعله. وقرأ مجاهد، ويعقوب بضمّ (الألف) وإرسال (الياء) على وجه الخبر من الله تعالى عن نفسه أنّه يفعل ذلك بهم وهو اختيار أبي حاتم. وقرأ الآخرون ﴿وأملى﴾ بفتح (الألف) بمعنى وأملى الله لهم وهو اختيار أبي عبيدة.

﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ ﴾ يعني هؤلاء المنافقين أو اليهود ﴿ قَالُوا لِلَّذِينَ كَرِهُوا مَا نَزَّلَ اللَّهُ ۗ وهم المشركون. ﴿ سَنُطِيعُكُمْ فِي بَعْضِ الْأَمْرِ ﴾ في مخالفة محمّد ﷺ، والقعود عن الجهاد.

﴿ وَاللَّهُ يَعْلَمُ إِسْرَارَهُمْ ﴾ قرأ أهل الكوفة إلا أبو بكر بكسر (الألف) على الفعل، غيرهم بفتحها على جمع السر.

﴿ فَكَيْفَ إِذَا تَوَقَّتُهُم ﴾ (بالتاء) قراءة العامّة، وقرأ عيسى بن عمر (توفّيهم) (بالياء). ﴿ الْمُلاَئِكَةُ يَضْرِبُونَ وُجُوهَهُمْ وَأَدْبَارَهُم ﴾ عند الموت، نظيرها في الأنفال والنحل. ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ اتَّبَعُوا مَا أَسْخَطَ اللهَ وَكَرِهُوا رِضْوَانَهُ فَأَحْبَطَ أَعْمَالَهُمْ \* أم حَسِبَ الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ ﴾ شك، يعني المنافقين ﴿ أَنْ لَنْ يُخْرِجَ اللهُ أَضْغَانَهُمْ ﴾ أحقادهم على المؤمنين، واحدها ضغن، فيبديها لهم حتى يعرفوا نفاقهم. ﴿ وَلَوْ نَشَاءُ لأرَيْنَاكَهُمْ ﴾ أي لأعلمناكهم، وعرفناكهم، ودللناك عليهم، تقول العرب: سأريك ما أصنع بمعنى سأعلمك، ومنه قوله تعالى: ﴿ بما أريك الله ﴾ (١).

﴿ فَلَعَرَفْتَهُمْ بِسِيمَاهُمْ ﴾ بعلامتهم، قال أنس بن مالك: ما أخفي على رسول الله على بعد نزول هذه الآية شيء من المنافقين، كان يعرفهم بسيماهم، ولقد كنّا معه في غزاة وفيها سبعة من المنافقين يشكوهم النّاس، فناموا ذات ليلة وأصبحوا وعلى كلّ واحد منهم مكتوب هذا منافق. فذلك قوله: ﴿ سيماهم ﴾ .

وقال ابن زيد: قد أراد الله إظهار نفاقهم، وأمر بهم أن يخرجوا من المسجد، فأبوا إلاّ أنّ

<sup>(</sup>١) سورة النساء: ١٠٥.

يمسكوا بلا إله إلا الله، فلمّا أبوا أن يمسكوا إلاّ بلا إله إلاّ الله، حُقنت دماؤهم، ونَكحوا، ونكحوا، ونكحوا بها.

﴿ وَلَتَعْرِفَنَّهُمْ فِي لَحْنِ الْقَوْلِ ﴾ قال ابن عبّاس: في معنى ﴿ القول ﴾: الحُسن في فحواه. القرظي: في مقصده ومغزاه. واللحن وجهان: صواب، وخطأ، فأمّا الصواب فالفعل منه لحن يلحن لحناً، فهو لحن إذا فطن للشيء، ومنه قول النبي ﷺ: «ولعلّ بعضكم أن يكون ألحن بحجّته من بعض » [٢١] (١)، والفعل من الخطأ لحن يلحن لحناً، فهو لاحن، والأصل فيه إزالة الكلام عن جهته، وفي الخبر أنّه قبل لمعاوية: إنّ عبيدالله بن زياد يتكلّم بالفارسية، فقال: أليس طريفاً من ابن أخي أن يلحن في كلامه أي يعدل به من لغة إلى لغة، قال الشاعر:

وحسديست السذه هسو مسمّسا ينعست الناعشون يبوزن وزنا(٢)

يعني ترتل حديثها .

﴿وَاللهُ يَعْلَمُ أَعْمَالُكُمْ وَلَنَبْلُوَنَّكُمْ﴾ بالجهاد ﴿حَتَّى نَعْلَمَ الْمُجَاهِدِينَ مِنْكُمْ وَالصَّابِرِينَ وَنَبْلُوَ أَخْبَارَكُمْ﴾ قرأ العامّة كلّها بالنون لقوله: ﴿ولو نشاء لأريناكهم﴾(٣). وروى أبو بكر والمفضل، عن عاصم كلّها (بالياء). وقرأ يعقوب، (ونبلوا) ساكنة (الواو) ردّاً على قوله: (نعلم).

قال إبراهيم بن الأشعث: كان الفضل إذا قرأ هذه الآية بكى، وقال: اللَّهُم لا تبلنا، فإنَّك إن بلوتنا هتكت أستارنا، وفضحتنا.

﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا وَصَدُّوا عَنْ سَبِيلِ اللهِ وَشَاقُّوا الرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُمْ الهُدَى لَنْ يَضُرُّوا اللهَ شَيْئاً وَسَيُحْبِطُ أَعْمَالَهُمْ ﴿ قال ابن عبّاس: هم المطعمون يوم بدر، نظيره قوله: ﴿إِنَّ اللَّذِينَ كَفُرُوا يَنْفَقُونَ أَمُوالُهُم لِيصدُّوا عن سبيل الله ﴾ (٤٠) . . . الآية .

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَلاَ تُبْطِلُوا أَعْمَالُكُمْ ﴾ بمعصيتها، قال مقاتل والثمالي: لا تمنوا على رسول الله فتبطلوا أعمالكم، نزلت في بني أسد. وسنذكر القصة في سورة الحجرات إن شاء الله. وقيل: بالعجب والرياء.

﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا وَصَدُّوا عَنْ سَبِيلِ اللهِ ثُمَّ مَاتُوا وَهُمْ كُفَّارٌ فَلَنْ يَغْفِرَ اللهُ لَهُمْ ۗ قيل: هم أصحاب القليب، وحكمها عام ﴿فَلاَ تَهِنُوا ﴾ تضعفوا ﴿وَتَدْعُوا إِلَى السَّلْمِ ﴾ إلى الصلح ﴿وَأَنْتُمْ

<sup>(</sup>١) مسند أحمد: ٢/ ٣٣٢؛ صحيح البخاري: ٨/ ٦٢.

<sup>(</sup>٢) الصحاح: ٦/٤١٦.

<sup>(</sup>۳) سورة محمد: ۳۰.

<sup>(</sup>٤) سورة الأنفال: ٣٦.

الأَعْلَوْنَ ﴾ لأنَّكم مؤمنون محقّون.

﴿ وَاللَّهُ مَعَكُمْ ﴾ قال قتادة: لا تكونوا أوّل الطائفتين ضرعت إلى صاحبتها ﴿ وَلَنْ يَتِرَكُمْ أَعْمَالَكُمْ ﴾ قال ابن عبّاس وقتادة والضحّاك وابن زيد: لن يظلمكم. مجاهد: لن ينقصكم أعمالكم بل يثيبكم عليها، ويزيدكم من فضله، ومنه قول النبيّ ﷺ: «من فاته صلاة العصر فكأنّما وتر أهله وماله » [٢٢] (١) أي ذهب بهما.

﴿إِنَّمَا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا لَعِبٌ وَلَهُوٌ وَإِنْ تُؤْمِنُوا وَتَتَّقُوا يُؤْتِكُمْ أُجُورَكُمْ وَلاَ يَسْأَلْكُمْ وَبَكم . ﴿أَمْوَالَكُمْ لَا يَسْأَلُكُمْ وَلاَ يَسْأَلْكُمْ وَلِلاَ يَسْأَلُكُمْ وَلاَ يَسْأَلُكُمْ وَلِلاَ يَسْأَلُكُمْ وَلاَ يَسْأَلُكُمْ وَلاَ يَسْأَلُكُمْ وَلاَ يَسْأَلُكُمْ عَلَيها الْجَنّة ، نظيره قوله : ﴿وَمَا أُرِيدُ مَنْهُم مِنْ رَزِقَ ﴿(٢) . الآية ، وقيل : (ولا يسألكم) محمّد صدقة أموالكم ، نظيره قوله : ﴿قُلْ مَا أَسْأَلُكُمُ عَلَيْهِ مِنْ أَجِر . . ﴾ (٣) وقيل : معنى الآية ولا يسألكم الله ورسوله أموالكم كلّها إنّما يسألانكم غيضاً من فيض ، ربع العشر فطيبوا بها نفساً ، وإلى هذا القول ذهب ابن عُينة وهو اختيار أبي بكر بن عبدش ، قال : حكى لنا ابن حبيب عنه ، يدلّ عليه سياق الآية .

﴿ إِنْ يَسْأَلُكُمُوهَا فَيُحْفِكُمْ ﴾ فيجهدكم ويلحّ ويلحفكم عليها، وقال ابن زيد: الإحفاء أن تأخذ كلّ شيء بيدك.

وتَبْخُلُوا وَيُخْرِجُ أَصْغَانَكُمْ وَال قتادة: قد علم الله تعالى أنّ في مسألة المال خروج الأضغان هما أنتُمْ هَوُلاَءِ تُدْعَوْنَ لِتُنفِقُوا فِي سَبِيلِ اللهِ فَمِنْكُمْ مَنْ يَبْخُلُ وَمَنْ يَبْخُلْ فَإِنَّمَا يَبْخُلُ عَنْ الْأَصْغان هما أَنتُمْ هوَلاء الله المعتم هوا أنتُمْ الْفُقْرَاء الله الله المعتم الله الكلبي: هم نَمْ لا يكونوا أطوع لله تعالى وأمثل منكم، قال الكلبي: هم كندة والنخع. الحسن: هم العجم. عكرمة: فارس والروم. أخبرنا أبو عبدالله الحسين بن محمّد ابن الحسين بن عبدالله بن منجويه الدينوري، حدّثنا عمر بن الخطّاب، حدّثنا عبدالله بن الفضل، حدّثنا يحيى بن أيّوب، حدّثنا إسماعيل بن جعفر، أخبرني عبدالله بن نجيح، عن العلاء بن عبد الرّحمن، عن أبيه، عن أبي هريرة، قال: قال أناس من أصحاب رسول الله على: يا رسول الله مَنْ هؤلاء الذين ذكرهم الله تعالى في القرآن إن تولّينا استبدلوا، ثمّ لا يكونوا أمثالنا؟ قال: وكان همامان إلى جانب رسول الله على فضرب رسول الله على فخذ سلمان وقال: هذا وقومه على والذي نفسي بيده لو كان الإيمان معلقاً (٥) بالثريا لناله لتناوله رجال من فارس» [٢٣] (٢٠).

<sup>(</sup>۱) مسند أحمد: ۱۰۲/۲.

<sup>(</sup>٢) سورة الذاريات: ٥٧.

<sup>(</sup>٣) سورة ص: ٨٦.

<sup>(</sup>٤) في المصدر: أصحابه بدلاً من «وقومه».

<sup>(</sup>٥) في المصدر: منوطاً بدلاً من «معلقاً».

<sup>(</sup>٦) سنن الترمذي: ٦٠/٥.

### سُورَةُ الْفَتحِ

## مدنية، وهي تسع وعشرون آية، وخمسمائة وستّون كلمة، وألفان وأربعمائة وثمانية وثلاثون حرفاً

أخبرنا عبيدالله بن محمّد الزاهد بقراءتي عليه، حدّثنا أبو العبّاس السرّاج، حدّثنا أبو الأشعث، حدّثنا أبو المعتمر، قال: لمّا رجعنا الأشعث، حدّثنا أبو المعتمر، قال: لمّا رجعنا من غزوة الحديبية، قد حيل بيننا وبين نسكنا، فنحن بين الحزن والكآبة، فأنزل الله تعالى عليه ﴿إنّا فتحنا لك فتحاً مبيناً ﴾ الآية كلّها.

فقال رسول الله: «لقد نزلت عليَّ آية هي أحبُّ إليَّ من الدُّنيا جميعاً» [٢٤](١).

أخبرنا أبو الحسن بن أبي الفضل القهندري بقراءتي عليه، أخبرنا مكي بن عبدان، حدّثنا محمّد بن يحيى، قال: وفيما قرأت على عبدالله بن نافع وحدّثني مطرف، عن مالك، عن زيد بن أسلم، عن أبيه أنّ رسول الله على كان يسير في بعض أسفاره وعمر بن الخطّاب على يسير معه ليلاً، فسأله عمر عن شيء فلم يجبه، ثمّ سأله فلم يجبه، قال عمر: فحرّكت بعيري حتّى تقدّمت ليلاً، فسأله عمر عن شيء فلم يجبه، ثمّ سأله فلم يجبه، قال عمر: فحرّكت بعيري حتّى تقدّمت أمام الناس، وخشيت أن يكون نزل فيّ قرآن، فجئت رسول الله على، فقال: «لقد أُنزلت عليّ الليلة سورة لهي أحبُّ إليّ ممّا طلعت عليه الشمس» [٢٥] (٢)، ثمّ قرأ ﴿إِنّا فتحنا لك فتحاً مبيناً ليغفر لك الله ما تقدّم من ذنبك وما تأخر﴾.

أخبرنا الحسين بن محمّد بن منجويه الثقفي، حدّثنا الفضل بن الفضل الكندي، حدّثنا حمرة بن الحسين بن عمر البغدادي، حدّثنا محمّد بن عبدالملك، قال: سمعت يزيد بن هارون يقول: سمعت المسعودي يذكر، قال: بلغني أنّ من قرأ في أوّل ليلة من رمضان ﴿إنّا فتحنا لك فتحاً مبيناً ﴾ في التطوّع حفظ ذلك العام.

#### بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيمِ

#### إِنَّا فَتَحَنَّا لَكَ فَتَمَّا نُبِينًا ﴿ لَلَهُ لَكَ اللَّهُ مَا تَقَدَّمَ مِن ذَيْكَ وَمَا تَأْخَرَ وَيُتِذَ يَعْمَتُمُ عَلَيْكَ وَيَهِدِيكَ

<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم: ١٧٦/٥؛ السنن الكبرى: ٥/٢١٧.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري: ٦/ ٤٤؛ كنز العمال: ١/ ٥٨١.

﴿ إِنَّا فَتَحْنَا لَكَ فَتْحاً مُبِيناً ﴾ أخبرنا عبيدالله بن محمّد الزاهد، أخبرنا أبو العبّاس السرّاج، حدّثنا هنّاد بن السري، حدّثنا يونس بن بكير، حدّثنا علي بن عبدالله التيمي يعني أبا جعفر الرازي، عن قتادة، عن أنس ﴿إِنَّا فتحنا لك فتحاً مبيناً ﴾ قال: فتح مكّة، وقال مجاهد والعوفي: فتح خيبر، وقال الآخرون: فتح الحديبية.

روى الأعمش، عن أبى سفيان، عن جابر، قال: ما كنّا نعدّ فتح مكّة إلاّ يوم الحديبية.

وروى إسرائيل، عن أبي إسحاق، عن البراء، قال: تعدون أنتم الفتح فتح مكّة، وقد كان فتح مكّة فتحاً، ونحن نعد الفتح بيعة الرضوان يوم الحديبية، كنّا مع رسول الله ﷺ أربع عشرة مائة. والحديبية بئر.

أخبرنا عقيل بن محمّد الفقيه أنّ أبا الفرج القاضي البغدادي، أخبرهم، عن محمّد بن جرير، حدّثنا موسى بن سهل الرملي، حدّثنا محمّد بن عيسى، حدّثنا مجمع بن يعقوب الأنصاري، قال: سمعت أبي يحدِّث، عن عمّه عبد الرّحمن بن يزيد، عن عمّه، مجمع بن حارثة الأنصاري ـ وكان أحد القرّاء الذين قرأوا القرآن ـ قال: شهدنا الحديبية مع رسول الله على فلمّا انصرفنا عنها، إذا الناس يهزون الأباعر، فقال بعض النّاس لبعض: ما بال النّاس؟ قالوا: أوحي إلى رسول الله على قال: فخرجنا نوجف، فوجدنا النبي (عليه السلام) واقفاً على راحلته عند كراع العميم، فلمّا اجتمع إليه الناس، قرأ ﴿إنّا فتحنا لك فتحاً مبيناً﴾. فقال عمر: أو فتح هو يا رسول الله؟ قال: «نعم والّذي نفسي (١٠) بيده إنّه لفتح» [٢٦] (٢٠). فقسم على الخمس بخيبر على أهل الحديبية، لم يدخل فيها أحد إلاً من شهد الحديبية.

أخبرنا الحسين بن محمّد بن منجويه العدل، حدّثنا أبو محمّد عبدالله بن محمّد بن شنبه، حدّثنا عبيدالله بن أحمد الكسائي، حدّثنا الحارث بن عبدالله، أخبرنا هشيم، عن مغيرة، عن

<sup>(</sup>١) في المصدر: «نفس محمد» بدلاً من «نفسي».

<sup>(</sup>۲) مسند أحمد: ٣/٤٤٠ سنن أبي داود: ١/٢٢٢.

الشعبي في قوله: ﴿إِنَّا فتحنا لك فتحاً مبيناً ﴾ قال: فتح الحديبية، غفر له ما تقدّم من ذنبه، وما تأخّر، وأطعموا نخل خيبر، وبلغ الهدي محلّه، وظهرت الروم على فارس، وفرح المؤمنون بظهور أهل الكتاب على المجوس.

وقال مقاتل بن حيان: يسّرنا لك يُسراً بيّناً، وقال مقاتل بن سليمان: لمّا نزل قوله: ﴿مَا أَدْرِي مَا يَفْعُلُ بِي وَلا بَكُم﴾ (١) فرح بذلك المشركون، والمنافقون، وقالوا: كيف نتّبع رجلاً لا يدري ما يفعل به وبأصحابه، ما أمرنا وأمره إلاّ واحد، فأنزل الله تعالى بعدما رجع من الحديبية ﴿إِنّا فتحنا لك فتحاً مبيناً﴾ أي قضينا لك قضاءً بيّناً.

﴿ لِيَغْفِرَ لَكَ اللهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِكَ وَمَا تَأَخَّرَ ﴾ فنسخت هذه الآية تلك الآية، وقال ﷺ: «لقد نزلت عليَّ آية ما يسرّني بها حمر النعم» [٢٧] (٢٠).

وقال الضحاك: ﴿إِنَّا فتحنا لك فتحاً مبيناً ﴾ بغير قتال، وكان الصلح من الفتح، وقال الحسن: فتح الله عليه بالإسلام.

﴿لِيَغْفِرَ لَكَ اللهُ قال أبو حاتم: هذه (لام) القسم، لما حذفت (النون) من فعله كسرت اللام ونُصبَ فعلها بسببها بلام كي، وقال الحسين بن الفضيل: لمو مردود إلى قوله: ﴿واستغفر لذنبك وللمؤمنين والمؤمنات﴾ ﴿ليغفر لك الله ما تقدّم من ذنبك وما تأخّر ﴾ ﴿وليدخل المؤمنين والمؤمنات جنّات تجري ﴾ وقال محمّد بن جرير: هو راجع إلى قوله: ﴿إذا جاء نصر الله والفتح ورأيت النّاس يدخلون في دين الله أفواجاً فسبّح بحمد ربّك واستغفره ﴾ (٣) ﴿ليغفر لك الله ما تقدّم من ذنبك ﴾ قبل الرسالة ﴿وما تأخّر ﴾ إلى وقت نزول هذه السورة.

أخبرنا أبو عبدالله الحسين بن محمّد بن عبدالله الحافظ، حدّثنا أبو عمرو عثمان بن عمر ابن حقيف الدرّاج، حدّثنا حامد بن شعيب، حدّثنا شريح بن يونس، حدّثنا محمّد بن حميد، عن سفيان الثوري ﴿مَا تَقَدّم مِن ذَنبِك﴾ ما عملت في الجاهلية ﴿وما تأخّر﴾ كلّ شيء لم تعمله.

وقال عطاء بن أبي مسلم الخرساني: ﴿ما تقدّم من ذنبك﴾ يعني ذنب أبويك آدم وحوّاء ببركتك ﴿وما تأخّر﴾ ديوان أُمّتك بدعوتك. سمعت الطرازي يقول: سمعت أبا القاسم النصر آبادي يقول: سمعت أبا علي الرودباري بمصر يقول: في قول الله تعالى: ﴿ليغفر لك الله ما تقدّم من ذنبك وما تأخّر﴾، قال: لو كان لك ذنب قديم أو حديث لغفرناه.

﴿ وَيُتِمَّ نِعْمَتَهُ عَلَيْكَ وَيَهْدِيكَ صِرَاطاً مُسْتَقِيماً ﴾ أي ويثبتك عليه، وقيل: يهدي بك.

<sup>(</sup>١) سورة الأحقاف: ٩.

<sup>(</sup>٢) تفسير القرطبي: ٢٦٠/١٦ وفيه: عليَّ سُوَّرة.

<sup>(</sup>٣) سورة النصر: ٣.١.

﴿ وَيَنْصُرَكَ اللَّهُ نَصْراً عَزِيزاً ﴾ غالباً. وقيل: مُعزّاً. ﴿ هُوَ الَّذِي أَنْزَلَ السَّكِينَةَ ﴾ الرحمة، والطمأنينة ﴿ وَيَنْصُرَكَ اللَّهُ وَمِينَ الطمأنينة إلاّ التي في البقرة.

﴿لِيَزْدَادُوا إِيمَاناً مَعَ إِيمَانِهِمْ قال ابن عبّاس: بعث الله نبيّه ﷺ بشهادة أن لا إله إلاّ الله، فلمّا صدّقوا فيها زادهم الصلاة، فلمّا صدّقوا زادهم الصيام، فلمّا صدّقوا زادهم الزّكاة، فلمّا صدّقوا زادهم الحجّ، ثمّ زادهم الجهاد، ثمّ أكمل لهم دينهم بذلك، وقوله تعالى: ﴿ليزدادوا إيماناً مع إيمانهم ﴾ أي تصديقاً بشرائع الإيمان مع تصديقهم بالإيمان.

وقال الضحاك: يقيناً مع يقينهم، وقال الكلبي: هذا في أمر الحديبية حين صدق الله رسوله الرؤيا بالحقّ.

﴿ وَلِلهِ جُنُودُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَكَانَ اللهُ عَلِيماً حَكِيماً ﴾ أخبرنا عبيدالله بن محمّد الزاهد، أخبرنا أبو العبّاس السرّاج، حدّثنا محمّد بن عبدالله بن المبارك، حدّثنا يونس بن محمّد، حدّثنا شيبان، عن قتادة في قوله سبحانه: ﴿ لِيَغْفِرَ لَكَ اللهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِكَ وَمَا تَأَخَّرَ ﴾ قال أنس بن مالك: إنّها نزلت على النبي على بعد مرجعه من الحديبية، وأصحابه مخالطو الحزن والكآبة، قد حيل بينهم وبين مناسكهم ونحروا بالحديبية، فقال النبي على الله أنزلت على آية هي أحبُ إلي من الدُنيا جميعاً » [٢٨] (١) فقرأها على أصحابه، فقالوا: هنيئاً مريئاً يا رسول الله، قد بين الله تعالى ما يفعل بك، فماذا يفعل بنا؟ فأنزل الله تعالى: ﴿ لِيُدْخِلَ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ الطَّانِينَ بِاللهِ ظَنَّ اللهِ فَوْزاً عَظِيماً \* وَيُعَذَّبُ الْمُنَافِقِينَ وَالْمُشْرِكِينَ وَالْمُشْرِكِينَ وَالْمُؤْمُنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتَ جَنَات تجري من تحتها والمؤمنين. والمؤمنين والمؤمنين والمُؤمنِينَ وَالْمُشْرِكِينَ وَالْمُشْرِكِينَ وَالْمُشْرِكِينَ وَالْمُؤْمُنِينَ بِاللهِ ظَنَّ السَّوْءِ ﴾ أي لن ينصر الله محمّداً على والمؤمنين.

﴿عَلَيْهِمْ دَائِرَةُ السَّوْءِ﴾ بالذلّ والعذاب ﴿وَغَضِبَ اللهُ عَلَيْهِمْ وَلَعَنَهُمْ وَأَعَدَّ لَهُمْ جَهَنَّمَ وَسَاءَتْ مَصِيراً \* وَللهِ جُنُودُ السَّمْوَاتِ وَالأرْضِ وَكَانَ اللهُ عَزِيزاً حَكِيماً \* إِنَّا أَرْسَلْنَاكَ شَاهِداً وَمُبَشِّراً وَنَذِيراً لِتُؤْمِنُوا بِاللهِ وَرَسُولِهِ وَا ابن كثير وأبو عمرو أربعتها (بالياء) واختاره أبو عبيد، قال: لذكر الله المؤمنين وبعده، وبعده، فأمّا قبله فقوله تعالى: ﴿في قلوبِ المؤمنين وبعده قوله: ﴿ فَي قلوبِ المؤمنين ﴾ وبعده قوله: ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ وَرَأُهَا الآخرون (بالتاء) واختاره أبو حاتم.

﴿وَتُعَزَّرُوهُ﴾ وقرأ محمّد بن السميقع (بزايين)، وغيره (بالراء) أي لتعينوه، وتنصروه. قال

<sup>(</sup>۱) مسند أحمد: ٣/ ٢١٥؛ صحيح مسلم: ٥/ ١٧٦.

عكرمة: تقاتلون معه بالسيف، أخبرنا علي بن محمّد بن محمّد بن أحمد البغدادي، أخبرنا أبو محمّد عبدالله بن محمّد الشيباني، أخبرنا عيسى بن عبدالله البصري بهراة، حدّثنا أحمد بن حرب الموصلي، حدّثنا القاسم بن يزيد الحرمي، حدّثنا سفيان بن سعيد الثوري، عن يحيى بن سعيد القطان، حدّثنا سفيان بن عينية، عن عمرو بن دينار، عن جابر بن عبدالله، قال: لمّا نزلت على النبي على النبي الله وتعزّروه، قال لنا: ماذا كُم؟ قلنا: الله ورسوله أعلم.

قال: لتنصروه وَتُوَقِّرُوهُ وتعظّموه وتفخموه. وهاهنا وقف تام. ﴿وَتُسَبِّحُوهُ﴾ أي وتسبحوا الله بالتنزيه والصلاة. ﴿بُكْرَةٌ وَأَصِيلا﴾.

إِنَّ النِّينِ بَيَاعِونِكَ إِنِمَا يَبَايِمُونَ اللّهَ بَدُ اللّهِ فَوَى الْدِيهِمْ فَمَن ذَكَ فَإِنَمَا يَكُ عَلَى نَفْيهِ، وَمَن الْحَوْلِ بِمَا عَهُدُ عَلِمُ اللّهُ فَلُونِ بِالسِنَتِهِم مَّا لَيْسَ فِي قُلُوهِمْ قُلْ فَمَن بَعْلِكُ لَكُمْ مِن اللّعَ شَيْتًا إِنْ أَرَادَ بِكُمْ صَمَّا أَوَ فَاسَعَنْهِم لَنَا بَعْمُونَ بِاللّهِ يَعْمُ اللّهُ وَمَن اللّهِ وَمَن اللّهِ وَمَن اللّهِ وَمَن اللّهِ وَرَسُولِهِ وَإِنَّ وَلِكَ فَي مُعْمَلُونَ فِي اللّهَ وَمَن اللّهِ وَرَسُولِهِ وَإِنَّ اللّهُ وَمَن لَمْ مُولًا وَمُولِهِ وَاللّهُ وَمَن اللّهِ وَرَسُولِهِ وَإِنَّ اللّهُ وَمَن اللّهِ وَرَسُولِهِ وَإِن اللّهُ وَمَن اللّهِ وَرَسُولِهِ وَإِن اللّهُ وَلَهُ وَلَا اللّهُ وَمَن اللّهُ وَمَن اللّهُ وَمَن اللّهُ وَلَمُ اللّهُ وَمَن اللّهُ وَمِن اللّهُ وَمَن اللّهُ وَمُولًا وَمِن اللّهُ وَمَن اللّهُ وَمَن اللّهُ وَمَن اللّهُ وَمَن اللّهُ وَمَن اللّهُ وَمِن اللّهُ وَمَن اللّهُ وَمَن اللّهُ وَمَن اللّهُ وَمَن اللّهُ وَمَن اللّهُ وَمَن اللّهُ وَمَا اللّهُ وَمِن اللّهُ وَمَن اللّهُ وَمُولُولُهُ وَمُ وَمَن اللّهُ وَمُعْلِمُ اللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَمَلُولُولُهُ وَمَا وَاللّهُ اللّهُ وَمِن اللّهُ وَمِن اللّهُ وَمِن اللّهُ وَمِن اللّهُ وَمِنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ وَمِنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ وَمِن اللّهُ وَمَا وَمُن اللّهُ وَمِن اللّهُ وَمِنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ وَمَا اللّهُ وَمَا مُلْكُونَ عَلَيْهُ وَاللّهُ وَمَا وَمُعْلَى اللّهُ وَمِنْ اللّهُ عَلَيْمُ وَمِنْ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَمُنْ اللّهُ وَمُن اللّهُ وَمُن اللّهُ وَمُن اللّهُ وَمِن اللّهُ وَمَا مُلْكُونَ عَلَيْهُ اللّهُ وَمَا الللّهُ وَمَا اللّهُ وَمُن اللّهُ وَمَا مُلْكُولُولُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْمُ اللّهُ وَاللّهُ الللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ الللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللللّهُ وَاللّهُ اللللللّهُ وَاللّهُ اللللللْمُ اللهُ وَاللّهُ وَاللّ

﴿إِنَّ الَّذِينَ يُبَايِعُونَكَ﴾ يا محمّد بالحديبية على أن لا يفروا ﴿إِنَّمَا يُبَايِعُونَ اللّهَ﴾.

أخبرنا ابن منجويه، حدّثنا ابن حبش المقري، حدّثنا محمّد بن عمران، حدّثنا أبو عبدالله المخزومي، حدّثنا سفيان بن عينية، عن عمرو بن دينار إنّه سمع جابراً يقول: كنّا يوم الحديبية ألف وأربعمائة، فقال لنا رسول الله ﷺ: «أنتم اليوم خير أهل الأرض» [٢٩](١). قال: وقال لنا

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري: ٥/ ٦٣؛ صحيح مسلم: ٢٦/٦.

جابر: لو كنت أبصر لأريتكم موضع الشجرة، وقال: بايعنا رسول الله تحت السمّرة على الموت على أن لا نفرّ، فما نكث أحد منّا البيعة، إلاّ جد بن قيس وكان منافقاً، اختباً تحت أبط بعيره، ولم يسر مع القوم. ﴿يَدُ اللّهِ فَوْقَ أَيْدِيهِمْ ﴾ قال ابن عبّاس: ﴿يد الله الوفاء لما وعدهم من الخير ﴿فوق أيديهم الوفاء.

وقال السدي: ﴿يد الله فوق أيديهم﴾ وذلك إنّهم كانوا يأخذون بيد رسول الله ﷺ ويبايعونه، و ﴿يد الله فوق أيديهم﴾ عند المبايعة.

وقال الكلبي: معناه نعمة الله عليهم فوق ما صنعوا من البيعة، وقال ابن كيسان: قوّة الله ونصرته فوق قوّتهم ونصرتهم.

﴿ فَمَنْ نَكَتَ﴾ يعني البيعة ﴿ فَإِنَّمَا يَنْكُثُ عَلَى نَفْسِهِ ﴾ عليه وباله ﴿ وَمَنْ أَوْفَى بِمَا عَاهَدَ عَلَيْهُ اللهَ فَسَيُؤْتِيهِ ﴾ قرأ أهل العراق (بالياء)، وغيرهم (بالنون).

وأَجْراً عَظِيماً وهو الجنّة (سَيَقُولُ لَكَ الْمُخَلَّفُونَ مِنْ الْأَعْرَابِ قال ابن عبّاس ومجاهد: يعني أعراب غفار، ومزينة، وجهينة، وأشجع، وأسلم، والديك، وذلك أنّ النبيّ عليه حين أراد المسير إلى مكّة عام الحديبية معتمراً استنفر من حول المدينة من الأعراب، وأهل البوادي ليخرجوا معه حذراً من قريش أن يعرضوا له بحرب ويصدّوه عن البيت، وأحرم هو وساق معه الهدي ليعلم النّاس أنّه لا يريد حرباً، فتثاقل عنه كثير من الأعراب، وقالوا: نذهب معه إلى قوم، قد جاؤوه، فقتلوا أصحابه، فنقاتلهم، فتخلّفوا عنه. واعتلُّوا بالشغل، فأنزل الله تعالى: (سيقول لك المخلَّفون من الأعراب) الذين خلّفهم الله عن صحبتك، وخدمتك في حجّتك، وعمرتك إذا انصرفت إليهم، فعاتبتهم على التخلّف عنك.

﴿ شَغَلَتْنَا أَمْوَالُنَا وَأَهْلُونَا فَاسْتَغْفِرْ لَنَا﴾ ثمّ كذّبهم في اعتذارهم واستغفارهم وأخبر عن إسرارهم وإضمارهم، فقال: ﴿ يَقُولُونَ بِأَلْسِنَتِهِمْ مَا لَيْسَ فِي قُلُوبِهِمْ قُلْ فَمَنْ يَمْلِكُ لَكُمْ مِنْ اللهِ شَيْئاً إِنْ أَرَادَ بِكُمْ ضَرّاً ﴾ قرأ حمزة والكسائي وخلف بضمّ (الضاد) والباقون بالفتح، واختاره أبو عبيد، وأبو حاتم، قالا: لأنّه قابله بالنفع ضدّ الضرّ.

﴿أَوْ أَرَادَ بِكُمْ نَفْعاً بَلْ كَانَ اللهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيراً \* بَلْ ظَنَنْتُمْ أَنْ لَنْ يَنْقَلِبَ الرَّسُولُ وَالْمُؤْمِنُونَ إِلَى أَهْلِيهِمْ أَبَداً وَزُيِّنَ ذَلِكَ فِي قُلُوبِكُمْ وَظَنَنْتُمْ ظَنَّ السَّوْءِ \* وذلك بأنّهم قالوا: إنَّ محمّداً وأصحابه أكلة رأس فلا يرجعون، فأين تذهبون؟ انتظروا ما يكون من أمرهم.

﴿وَكُنْتُمْ قَوْماً بُوراً﴾ هالكين، فاسدين، لا تصلحون لشيء من الخير. ﴿وَمَنْ لَمْ يُؤْمِنْ بِاللهِ وَرَسُولِهِ فَإِنَّا أَعْتَدْنَا لِلْكَافِرِينَ سَعِيراً ﴿ ولله مُلْكُ السَّمْوَاتِ وَالأَرْضِ يَغْفِرُ لِمَنْ يَشَاءُ وَيُعَذِّبُ مَنْ يَشَاءُ وَيُعَذِّبُ مَنْ يَشَاءُ وَيُعَذِّبُ مَنْ يَشَاءُ وَيُعَذِّبُ مَنْ يَشَاءُ وَكَانَ اللهُ غَفُوراً رَحِيماً سَيَقُولُ الْمُخَلَّفُونَ ﴾ عن الحديبية ﴿إِذَا انطَلَقْتُمْ إِلَى مَغَانِمَ ﴾ يعني عنائم خيبر ﴿لِتَأْخُذُوهَا ذَرُونَا نَتَبِعْكُمْ ﴾ إلى خيبر فنشهد معكم، فقال أهلها: ﴿يُرِيدُونَ أَنْ يُبَدِّلُوا

كُلام الله في قرأ حمزة والكسائي (كلم الله) بغير (ألف)، وغيرهم (كلام الله)، واختاره أبو عبيد وأبو حاتم، قال الفرّاء: الكلام مصدر، والكلم جمع الكلمة، ومعنى الآية يريدون أن يغيّروا وعد الله الذي وعد أهل الحديبية، وذلك أنّ الله تعالى جعل غنائم خيبر لهم عوضاً من غنائم أهل مكّة، إذا انصرفوا عنهم على صلح، ولم يصيبوا منهم شيئاً، وقال ابن زيد: هو قوله تعالى: ﴿فاستأذنوك للخروج فقل لن تخرجوا معي أبداً ولن تقاتلوا معي عدوّاً ﴾ والقول الأوّل أصوب، وإلى الحقّ أقرب، لأنّ عليه عامّة أهل التأويل، وهو أشبه بظاهر التنزيل لأنّ قوله: ﴿فَقُلُ لَنْ تَتّبِعُونَا ﴾ إلى خيبر. ﴿كَذَلِكُمْ قَالَ ﴿فقل لن تخرجوا معي أبداً ﴾ نزلت في غزوة تبوك. ﴿قُلْ لَنْ تَتّبِعُونَا ﴾ إلى خيبر. ﴿كَذَلِكُمْ قَالَ اللهُ مِنْ قَبْلُ ﴾ أي من قبل مرجعنا إليكم: إنّ غنيمة خيبر لمن شهد الحديبية، ليس لغيرهم فيها نصيب.

﴿ فَسَيَقُولُونَ بَلْ تَحْسُدُونَنَا ﴾ أن نصيب معكم من الغنائم. ﴿ بَلْ كَانُوا لاَ يَفْقَهُونَ إِلاَّ قَلِيلا قُلْ لِلْمُخَلَّفِينَ مِنْ الْاعْرَابِ سَتُدْعَوْنَ إِلَى قَوْم أُولِي بَأْس شَدِيد ﴾ قال ابن عبّاس، وعطاء بن أبي رباح، وعطاء الخراساني، وعبد الرحمن بن أبي ليلى، ومجاهد: هم فارس. كعب: الروم. الحسن: فارس، والروم. عكرمة: هوازن. سعيد بن جبير: هوازن، وثقيف. قتادة: هوازن وغطفان يوم حنين. الزهري، ومقاتل: بنو حنيفة أهل اليمامة، أصحاب مُسيلمة الكذّاب.

قال رافع بن جريج: والله لقد كنّا نقرأ هذه الآية فيما مضى ﴿ستدعون إلى قوم أُولي بأس شديد﴾ فلا نعلم من هم حتّى دعا أبو بكر رضي الى قتال بني حنيفة، فعلمنا أنّهم هم، وقال أبو هريرة: لم تأت هذه الآية بعد.

﴿ تُقَاتِلُونَهُمْ أَوْ يُسْلِمُونَ ﴾ قرأ العامّة يسالمون في محل الرفع عطفاً على قوله: ﴿ تَقَاتُلُونَهُمْ ، وفي حرف أبي (أو يسلموا) بمعنى حتّى يسلموا، كقول امرئ القيس: أو يموت فنعذرا.

﴿فَإِنْ تُطِيعُوا يُؤتِكُمُ اللهُ أَجْراً حَسَناً وَإِنْ تَتَوَلَّوْا كَمَا تَوَلَّيْتُمْ مِنْ قَبْلُ ﴾ يعني عام الحديبية ﴿يُعَذِّبُكُمْ عَذَاباً أَلِيماً ﴾ وهو النّار. قال ابن عبّاس: فلمّا نزلت هذه الآية قال أهل الزمانة: فكيف بنا رسول الله ؟ فأنزل الله سبحانه وتعالى: ﴿لَيْسَ عَلَى الْأَعْمَى حَرَجٌ ﴾ في التخلف عن الجهاد، والقعود عن الغزو.

﴿وَلاَ عَلَى الاْعْرَجِ حَرَجٌ وَلاَ عَلَى الْمَرِيضِ حَرَجٌ ﴾ في ذلك. ﴿وَمَنْ يُطِعْ اللهَ وَرَسُولُهُ يُدْخِلُهُ جَنَّات تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الاْنْهَارُ وَمَنْ يَتَوَلَّ يُعَذِّبُهُ عَذَاباً أَلِيماً ﴾ قرأ أهل المدينة والشام (يدخله) (ويعذّبه) فيهما (بالنون) فيهما وقرأ الباقون (بالياء) فيهما، واختاره أبو عبيد وأبو حاتم، قالا: لِذِكر الله تعالى قبل ذلك.

<sup>(</sup>١) سورة التوبة: ٨٣.

﴿لَقَدْ رَضِيَ اللّهُ عَنْ الْمُؤْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ ﴾ بالحديبية على أن يناجزوا قريشاً، ولا يفروا . ﴿تَحْتَ الشَّجَرَةِ ﴾ وكانت سمرة، ويروى أنّ عمر بن الخطّاب و ينه مرّ بذلك المكان بعد أن ذهبت الشجرة، فقال: أين كانت؟ فجعل بعضهم يقول: هاهنا، وبعضهم هاهنا، فلمّا كثر اختلافهم قال: سيروا، هذا التكلف، وقد ذهبت الشجرة، أما ذهب بها سيل وأمّا شيء سوى ذلك. وكان سبب هذه البيعة أنّ رسول الله على دعا خراش بن أمية الخزاعي، فبعثه إلى قريش بمكّة، وحمله على جمل له يقال له: الثعلب ليبلغ أشرافهم عنه ما جاء له، وذلك حين نزل الحديبية.

فعقروا له جمل رسول الله على السلام) عمر بن الخطّاب ولله على الله مكّة، فقال: يا رسول الله، فدعا رسول الله (عليه السلام) عمر بن الخطّاب ولله ليبعثه إلى مكّة، فقال: يا رسول الله إنّي أخاف قريشاً على نفسي، وليس بمكّة من بني عدي بن كعب أحد يمنعني، وقد عرفت قريش عداوتي إيّاها، وغلظتي عليهم، ولكنّي أدّلك على رجل هو أعزّ بها منّي، عثمان بن عفّان، فدعا رسول الله عثمان، فبعثه إلى أبي سفيان وأشراف قريش يخبرهم أنّه لم يأت لحرب، وإنّما جاء زائراً لهذا البيت، معظّماً لحرمته، فخرج عثمان إلى مكّة، فلقيه أبان بن سعيد بن العاص حين دخل مكّة، أو قبل أن يدخلها، فنزل عن دابّته وحمله بين يديه، ثمّ ردفه وأجازه حتى بلّغ رسالة رسول الله على غلماء قريش لعثمان حين فرغ من رسالة رسول الله: إن شئت أن تطوف بالبيت فطف به، فقال: ما كنت لأفعل حتى يطوف به رسول الله.

فاحتبسته قريش عندهم، فبلغ رسول الله على والمسلمين أنّ عثمان قد قُتل، فقال رسول الله: «لا نبرح حتّى نناجز القوم»(١). ودعا الناس إلى البيعة، فكانت بيعة الرضوان تحت الشجرة، فكان الناس يقولون: بايعهم رسول الله على الموت، وقال بكير بن الأشج: بايعوه على الموت، فقال رسول الله (عليه السلام): «بل على ما استطعتم» [٣٠](٢).

وقال عبدالله بن معقل: كنت قائماً على رأس رسول الله على ذلك اليوم، وبيدي غصن من السمرة، أذبّ عنه، وهو يبايع النّاس، فلم يبايعهم على الموت، وإنّما بايعهم على أن لا يفرّوا، وقال جابر بن عبدالله: فبايع رسولَ الله على النّاس ولم يتخلّف عنه أحد من المسلمين حضرها إلاّ الجد بن قيس أخو بني سلمة، لكأنّي أنظر إليه لاصقاً بإبط ناقته مستتر بها من النّاس.

وكان أوّل من بايع بيعة الرضوان رجل من بني أسد يقال له: أبو سنان بن وهب. ثمّ أتى رسول الله على إنّ الذي ذُكر من أمر عثمان باطل، واختلفوا في مبلغ عدد أهل بيعة الرضوان، فروى شعبة، عن عمرو بن مُرّة، قال: سمعت عبدالله بن أبي أوفى يقول: كنّا يوم الشجرة ألف وثلاثمائة، وكانت أسلم يومئذ من المهاجرين.

<sup>(</sup>١) البداية والنهاية: ١٩١/٤.

<sup>(</sup>٢) تفسير الطبري: ٢٦/٢٦١؛ وعيون الأثر: ٢/١١٩.

وقال قتادة: كانوا خمسة عشر ومائة. وروى العوفي عن ابن عبّاس، قال: كان أهل البيعة تحت الشجرة ألفاً وخمسمائة وخمسة وعشرون. وقال آخرون: كانوا ألفاً وأربعمائة.

أخبرنا الحسين بن محمّد بن منجويه، حدّثنا علي بن أحمد بن نصرويه، حدّثنا أبو عمران موسى بن سهل بن عبد الحميد الخولي، حدّثنا محمّد بن رمح، حدّثنا الليث بن سعد، عن أبي الزبير، عن جابر بن عبدالله، عن رسول الله ﷺ. قال: «لا يدخل النّار أحدٌ ممّن بايع تحت الشجرة» [٣١](١).

﴿ فَعَلِمَ مَا فِي قُلُوبِهِمْ ﴾ من الصدق، والصبر، والوفاء. ﴿ فَأَنْزَلَ السَّكِينَةَ عَلَيْهِمْ وَأَثَابَهُمْ فَتْحاً قَرِيباً ﴾ وهو خيبر ﴿ وَمَغَانِمَ كَثِيرَةً يَأْخُذُونَهَا ﴾ وكانت خيبر ذات عقار وأموال. فاقتسمها رسول الله بينهم.

﴿ وَكَانَ اللّهُ عَزِيزاً حَكِيماً وَعَدَكُمْ اللّهُ مَغَانِمَ كَثِيرَةً تَأْخُذُونَهَا ﴾ وهي الفتوح التي تفتح لهم إلى يوم القيامة ﴿ فَعَجَّلَ لَكُمْ هَذِهِ ﴾ يعني يوم خيبر. ﴿ وَكَفَّ أَيْدِيَ النَّاسِ عَنْكُمْ ﴾ أهل مكة عنكم بالصلح، وقال قتادة: يعني وكفّ اليهود من خيبر، وحلفاءهم من أسد، وغطفان، عن بيضتكم، وعيالكم، وأموالكم بالمدينة، وذلك أنّ مالك بن عوف النصري، وعيينة بن حصن الفزاري، ومن معهما من بني أسد وغطفان جاءوا لنصرة أهل خيبر فقذف الله تعالى في قلوبهم الرعب فانصرفوا.

﴿ وَلِتَكُونَ ﴾ هزيمتهم، وسلامتكم ﴿ آيَةً لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ ليعلموا أنّ الله هو المتولّي حياطتهم، وحراستهم في مشهدهم ومغيبهم. ﴿ وَيَهْدِيكُمْ صِرَاطاً مُسْتَقِيماً ﴾ طريق التوكّل، والتفويض حتّى تتقوا في أموركم كلّها بربّكم، وتتوكّلوا عليه، وقيل: يثبتكم على الإسلام، ويزيدكم بصيرة ويقينا بصلح الحديبية، وفتح خيبر، وذلك أنّ رسول الله على لما رجع من غزوة الحديبية إلى المدينة، أقام بها بقيّة ذي الحجّة، وبعض المحرم، ثمّ خرج في بقيّة المحرم سنة سبع إلى خيبر، واستخلف على المدينة سماع بن عرفطة الغفاري.

أخبرنا عبدالله بن محمّد بن عبدالله الزاهد، قرأه عليه، أخبرنا أبو العبّاس محمّد بن إسحاق السرّاج، حدّثنا يعقوب بن إبراهيم، حدّثنا عثمان بن عمر، أخبرنا ابن عون، عن عمرو ابن سعيد، عن أنس بن مالك، أخبرنا عبيدالله بن محمّد، أخبرنا أبو العبّاس السرّاج، حدّثنا عبد الأعلى بن حمّاد أبو يحيى الباهلي، حدّثنا يزيد بن زريع، حدّثنا عن ابن أبي عروبة، قال: أخبرنا عبيدالله بن محمّد، حدّثنا أبو العبّاس السرّاج، حدّثنا إبراهيم بن سعيد الجوهري، حدّثنا روح، عن سعيد، عن قتادة، عن أنس، قال: كنت رديف أبي طلحة يوم أتينا خيبر، فصبّحهم روح، عن سعيد، عن قتادة، عن أنس، قال: كنت رديف أبي طلحة يوم أتينا خيبر، فصبّحهم

<sup>(</sup>۱) مسند أحمد: ۳/۳۵۰؛ وسنن أبي داود: ۲/۲۰۲.

رسول الله على حرثهم، وقالوا: محمّد والمساحيهم، وفؤوسهم، وغدوا على حرثهم، وقالوا: محمّد والخميس. فقال رسول الله: «الله أكبر هلكت(١) خيبر، إنّا إذا نزلنا ساحة(٢) قوم فساء صباح المنذرين» [٣٢](٣). ثمّ نكصوا، فرجعوا إلى حصونهم.

أخبرنا عبيدالله بن محمّد بن عبدالله بن محمّد، حدّثنا أبو العبّاس السرّاج، حدّثنا قتيبة بن سعيد، حدّثنا حاتم بن إسماعيل، عن يزيد بن أبي عبيد، عن سلمة بن الأكوع.

وأخبرنا عبيدالله بن محمّد، أخبرنا أبو العبّاس السرّاج، حدّثنا أحمد بن يوسف السلمي، حدّثنا النضر بن محمّد، حدّثنا عكرمة بن عمّار، حدّثنا سلمة بن الأكوع، عن أبيه، قال: وحدّثت عن محمّد بن جرير، عن محمّد بن حميد، عن سلمة، عن ابن إسحاق، عن رحالة، قال: وعن ابن جرير، حدّثنا ابن بشار، حدّثنا محمّد بن جعفر، حدّثنا عوف، عن ميمون أبي عبدالله، عن عبدالله بن بريدة، عن أبيه، دخل حديث بعضهم في بعض، قالوا: خرجنا مع رسول الله على الله الله الله الله الله الله عنها الله الله على الله على الله عامر بن الأكوع معنا، فقال رجل من القوم لعامر بن الأكوع: ألا تسمعنا من هينهاتك؟ وكان عامر شاعراً فتزل يحدو بالقوم وهو يرجز لهم:

اللهُمَّ لولا أنتَ ما اهتدينا ولا تصدقنا ولا صلّينا انّ الله مُمَّ لولا أنتَ ما اهتدينا ونحن عن فضلك ما استغنينا فناغفر فداء لك ما اقتفينا وثبّت الأقدام إن لاقيينا وألقيَنْ سكينةً علينا إنّا إذا صيح بنا أتينا(٤)

فقال رسول الله ﷺ: «مَنْ هذا؟». قالوا: عامر بن الأكوع. فقال: «غفر لك ربّك». فقال رجل من القوم: وجبت يا نبي الله، لو امتعتنا به. وذلك أنّ رسول الله (عليه السلام) ما استغفر قطّ لرجل يخصّه إلاّ استشهد. قالوا: فلمّا قدمنا خيبر وتصاف القوم، خرج يهودي، فبرز إليه عامر، وقال:

قد علمت حيب إنّي عامر شاك السلاح بطل مغامر (٥)

فاختلفا ضربتين، فوقع سيف اليهودي في ترس عامر، ووقع سيف عامر عليه، وأصاب ركبة نفسه، وساقه، فمات منها، قال سلمة بن الأكوع: فمررت على نفر من أصحاب رسول

<sup>(</sup>١) في المصدر: خربت بدلاً من «هلكت».

<sup>(</sup>٢) في المصدر: بساحة بدلاً من «ساحة».

<sup>(</sup>٣) سنن النسائي: ٦/ ١٣٢؛ مسند أحمد: ٣/ ١٠٢.

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري: ٥ / ٧٧ و٧ / ١٠٧؛ وصحيح مسلم: ٥ / ١٨٦.

<sup>(</sup>٥) مسند أحمد: ٤/ ٥٢.

الله ﷺ وهم يقولون: بطل عمل عامر، فأتيت نبي الله وأنا شاحب أبكي، فقلت: يا رسول الله أبطلَ عمل عامر؟ فقال: «كذب من قال، بل له أبطلَ عمل عامر؟ فقال: «كذب من قال، بل له أجره مرّتين، إنّه لجاهد مجاهد» [٣٣].

قال: فحاصرناهم حتى أصابتنا مخمصة شديدة ثمّ إنّ الله تعالى فتحها علينا، وذلك أنّ رسول الله على أعطى اللواء عمر بن الخطّاب، ونهض من نهض معه من الناس، فلقوا أهل خيبر، فانكشف عمر، وأصحابه، فرجعوا إلى رسول الله على يحينه أصحابه، ويحينهم، وكان رسول الله قد أخذته الشقيقة، فلم يخرج إلى النّاس، فأخذ أبو بكر راية رسول الله، ثمّ نهض فقاتل قتالاً شديداً، وهو أشد من القتال الأوّل، ثمّ رجع، فأخذها عمر، فقاتل قتالاً شديداً، وهو أشد من القتال الأوّل، ثمّ رجع، فأخذها عنوة» [٣٤] (١٠).

وليس ثُمَّ علي، فلمَّا كان الغد تطاول لها أبو بكر وعمر وقريش رجاء كلَّ واحد منهم أن يكون صاحب ذلك، فأرسل رسول الله ﷺ سلمة بن الأكوع إلى علي، فدعاه، فجاء علي على بعير له حتّى أناخ قريباً من خباء رسول الله، وهو أرمد قد عصب عينيه بشقة برد قطري، قال سلمة: فجئت به أقوده إلى النبي ﷺ .

فقال رسول الله: «ما لك؟». قال: رمدت. فقال: «إدن منّي» [٣٥]. فدنا منه فتفل في عينيه، فما وجعهما بعد حتّى مضى لسبيله، ثمّ أعطاه الراية، فنهض بالراية وعليه حلّة أُرجوان حمراء، قد أخرج حملها، فأتى مدينة خيبر، وخرج مرحب صاحب الحصن وعليه مغفر معصفر، وحجر قد ثقبه مثل البيضة على رأسه، وهو يقول:

أنا الّـذي سـمّـتني أُمّي حيـدره كليثِ غابات شـديـد قـسـوره (٣) أكيـلكـم بالسيف كيـل السـنـدره

فاختلفا ضربتين، فبدره على، فضربه، فقدَّ الحجر والمغفرة، وفلق رأسه حتَّى أخذ السيف

<sup>(</sup>١) مسند أحمد: ٥/٣٣٣؛ صحيح البخاري: ٥/٧٦؛ وصحيح مسلم: ١٢١/٧ باختلاف يسير.

<sup>(</sup>٢) البداية والنهاية: ٢١٣/٤؛ مسند أحمد: ٥/ ٣٥٨.

<sup>(</sup>٣) البداية والنهاية: ٢١٣/٤.

في الأضراس، وأخذ المدينة، وكان الفتح على يديه، ثمّ خرج بعد مرحب أخوه ياسر بن نحر، وهو يقول:

قد علمت حيب أنّي ياسر شاكي السلاح بطل مغاور (۱) إذا الليوث أقبلت تبادر وأحجمت عن صولتي المغاور إنّ حمائي فيه موت حاضر

وهو يقول: هل من مبارز؟ فخرج إليه الزبير بن العوّام، وهو يقول:

قد علمت خيب أنّي زبار قرم لقرم غير نكس فراد (۲) ابن حماة المجد ابن الأخيار ياسر لا يغررن جمع الكفّار وجمعهم مثل السراب الحبار

فقالت أمّه صفية بنت عبد المطّلب: أيقتل ابني يا رسول الله؟ فقال: «بل ابنك يقتله إن شاء الله» ثمّ التقيا، فقتله الزبير، فقال أبو رافع مولى رسول الله ﷺ: خرجنا مع علي بن أبي طالب حين بعثه رسول الله (عليه السلام) برايته، فلمّا دنا من الحصن خرج إليه أهله فقاتلهم، فضربه رجل من اليهود، فطرح ترسه من يده، فتناول علي باباً كان عند الحصن، فتترّس به عن نفسه، فلم يزل في يده، وهو يقاتل حتّى فتح الله تعالى عليه، ثمّ ألقاه من يده حين فرغ، فلقد رأيتني في نفر سبعة أنا ثامنهم نجهد على أن نقلب ذلك الباب، فما نقلبه (۱۳).

ثمّ لم يزل رسول الله على يفتح الحُصون حُصناً حُصناً، ويجوز الأموال حتى انتهوا إلى حُصن الوطيح والسلالم، وكان آخر حصون خيبر افتتح، فحاصرهم رسول الله على بضع عشرة ليلة، فلمّا أمسى النّاس يوم الفتح أوقدوا نيراناً كثيرة، فقال رسول الله: «على أيّ شيء توقدون؟» قالوا: على لحم، قال: «على أيّ لحم؟» قالوا: لحم الحمر الأنسية. فقال رسول الله على: «اهريقوها واكسروها(٤٠)». فقال رجل: أو نهرّقها ونغسلها؟ فقال: «أو ذاك» [٣٦](٥).

قال ابن إسحاق: ولمّا افتتح رسول الله (عليه السلام) القموص حصن بني أبي الحقيق أتى رسول الله ﷺ بصفية بنت حي بن أحطب، وبأُخرى معها، فمرّ بهما بلال، وهو الذي جاء بهما على قتلى من قُتل من اليهود، فلمّا رأتهما التي مع صفية، صاحت، وصكّت وجهها، وحثت

<sup>(</sup>١) تاريخ الطبري: ٢٩٩/٢ ط. الأعلمي.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ٢/ ٣٠٠.

<sup>(</sup>٣) تاريخ الطبري: ٣٠١/٢.

<sup>(</sup>٤) في المصدر: اكسروها وأحرقوها بدلاً من «اهريقوها واكسروها».

<sup>(</sup>٥) صحيح البخاري: ١٠٧/٣.

التراب على رأسها، فلمّا رآها رسول الله ﷺ، قال: أغربوا عنّي هذه الشيطانة». وأمر بصفية، فجرت خلفه وألقى عليها رداءه، فعلم المسلمون أنّ رسول الله قد اصطفاها لنفسه.

فقال رسول الله على لله الله الما رأى من تلك اليهودية ما رأى: «أَنُزعت منك الرحمة يا بلال حيث تمرّ بامرأتين على قتلى رجالهما؟» وكانت صفية قد رأت في المنام، وهي عروس بكنانة بن الربيع بن أبي الحقيق أنّ قمراً وقع في حجرها، فعرضت رؤيتها على زوجها، فقال: ما هذا إلا أنّك تمنين مَلِك الحجاز محمّداً، فلطم وجهها لطمة اخضرت عينها منها، فأتت رسول الله على وبها أثر منها.

فسألها: «ما هو؟» فأخبرته هذا الخبر، وأتى رسول الله بزوجها كنانة بن الربيع بن أبي الحقيق، وكان عنده كنز بني النضير، فسأله، فجحده أن يكون يعلم مكانه، فأتى رسول الله برجل من اليهود، فقال لرسول الله (عليه السلام): إنّي قد رأيت كنانة يطيف هذه الخزنة كلّ غداة، فقال رسول الله لكنانة: «أرأيت إن وجدناه عندك أقتلك». قال: نعم.

فأمر رسول الله ﷺ بالخزنة، فحفرت، فأخرج منها بعض كنزهم، ثمّ سأله ما بقي، فأبى أن يؤدّيه، فأمر به رسول الله الزبير بن العوّام. فقال: «عذّبه حتّى تستأصل ما عنده» [٣٧](١).

فكان الزبير يقدح بزنده في صدره حتّى أشرف على نفسه، ثمّ دفعه رسول الله إلى محمّد ابن مسلمة، فضرب عنقه بأخيه محمود بن مسلمة، وكانت اليهود ألقت عليه حجراً عند حصن ناعم، فقتله، كان أوّل حصن افتتح من حصون خيبر.

قالوا: فلمّا سمع أهل فدك بما صنع رسول الله على بخيبر، بعثوا إلى رسول الله أن يسترهم ويحقن لهم دماءهم ويخلّوا له الأموال، ففعل، ثمّ إنّ أهل خيبر سألوا رسول الله أن يعاطيهم الأموال على النصف ففعل على إنّا إن شئنا فخرجنا أخرجناكم، وصالحه أهل فدك على مثل ذلك، وكانت خيبر فيئاً للمسلمين، وكانت فدك خالصة لرسول الله (عليه السلام) لم يجلبوا عليها بخيل ولا ركاب.

فلما اطمئن رسول الله على أهدت له زينب بنت الحارث امرأة سلام بن مشكم، شاة مصلية، وقد سألت، أي عضو من الشاة أحبّ إلى رسول الله على ؟ فقيل لها: الذراع، فأكثرت فيها السمّ، وسمّت سائر الشاة، ثمّ جاءت بها، فلمّا وضعتها بين يدي رسول الله، تناول الذراع، فأخذها، فلاك منها مضغة، فلم يسغها، ومعه بشر بن البراء بن معرور، وقد أخذ منها كما أخذ منها رسول الله، فأما بشر فأساغها، وأمّا رسول الله فلفظها، ثمّ قال: "إنّ هذا العظم ليخبرني أنّه مسموم». ثمّ دعاها، فاعترفت، فقال: «ما حملك على ذلك؟» قالت: بلغت من

<sup>(</sup>١) تاريخ الطبري: ٢ / ٣٠٢، والبداية والنهاية: ٢٢٤/٤.

قومي ما لم يخف عليك، فقلت: إن كان نبيّاً فسيخبر، وإن كان ملكاً استرحت منه. قال: فتجاوز عنها رسول الله على ومات بشر بن البراء من أكلته التي أكل.

قال: ودخلت أُم بشر بن البراء على رسول الله على تعوده في مرضه الذي توفى فيه، فقال: «يا أُمّ بشر ما زالت أكلة خيبر التي أكلت بخيبر مع ابنك تعادني، فهذا أوان انقطاع أبهرى» [٣٨](١).

وكان المسلمون يرون أنّ رسول الله مات شهيداً مع ما أكرمه الله تعالى به من النبوّة . ﴿ وَأُخْرَى ﴾ أي وعدكم فتح بلدة أُخرى . ﴿ لَمْ تَقْدِرُوا عَلَيْهَا قَدْ أَحَاطَ اللهُ بِهَا ﴾ حتى يفتحها عليكم، وقال ابن عبّاس : علم الله أنّه يفتحها لكم . واختلفوا فيها، فقال ابن عبّاس وعبد الرّحمن بن أبي ليلى والحسن ومقاتل: هي فارس والروم .

وقال الضحّاك وابن زيد وابن إسحاق: هي خيبر، وعدها الله تعالى نبيّه قبل أن يصيبها، ولم يكونوا يذكرونها ولا يرجونها، حتّى أخبرهم الله تعالى بها. وهي رواية عطية، وماذان، عن ابن عبّاس، وقال قتادة: هي مكّة. عكرمة: هي خيبر. مجاهد: ما فتحوا حتّى اليوم. ﴿وَكَانَ اللهُ عَلَى كُلِّ شَيْء قَلِيراً﴾.

وَلَوْ فَتَنَكُمُ اللَّهِ كَفُوا لَوْلُوا الأَدْمَرُ ثُمَّ لَا يَجِدُونَ وَلِيًا وَلَا نَصِبُرا ﴿ اللَّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهُ الله

﴿وَلَوْ قَاتَلَكُمْ الَّذِينَ كَفَرُوا﴾ يعني أسد، وغطفان، وأهل حيبر، وقال قتادة: يعني كفّار قريش ﴿لَوَلَوْا الأَذْبَارَ ثُمَّ لاَ يَجِدُونَ وَلِيَّا وَلاَ نَصِيراً سنَّةَ اللهِ﴾ أي كسنّة الله ﴿الَّتِي قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلُ﴾ في نصرة أوليائه، وقهر أعدائه ﴿وَلَنْ تَجِدَ لِسُنَّةِ اللهِ تَبْدِيلا \* وَهُوَ الَّذِي كَفَّ أَيْدِيَهُمْ عَنْكُمْ وَأَيْدِيَكُمْ عَنْهُمْ عَنْكُمْ وَأَيْدِيكُمْ عَنْهُمْ فِكَانَ اللهُ بِمَا تَعْمَلُونَ

<sup>(</sup>١) البداية والنهاية: ٤/٢٤٠.

بَصِيراً ﴾ (الياء) أبو عمرو، وغيره (بالتاء)، واختلفوا فيهم، فقال أنس: إنّ ثمانين رجلاً من أهل مكّة هبطوا على رسول الله وأصحابه من جبل التنعيم عند صلاة الفجر عام الحديبية ليقتلوهم، فأخذهم رسول الله سلماً، وأعتقهم، فأنزل الله تعالى: ﴿هو الذي كفّ أيديهم عنكم ﴾ . . . الآية عكرمة، عن ابن عبّاس، قال: إنّ قريشاً كانوا بعثوا أربعين رجلاً منهم أو خمسين، وأمروهم أن يطيفوا بعسكر رسول الله عام الحديبية ليصيبوا من أصحابه أحداً، وأُخذوا أخذاً، فأتى بهم رسول الله على عنهم، وخلّى سبيلهم، وقد كانوا يرمون عسكر رسول الله على بالحجارة، والنبل فأنزل الله تعالى: ﴿وهو الذي كفّ أيديهم عنكم ﴾ . . . الآية .

وقال عبدالله بن المغفل: كنّا مع النبي على بالحديبية في أصل الشجرة وعلى ظهره غصن من أغصان تلك الشجرة، فرفعته عن ظهره، وعليّ بن أبي طالب بين يديه يكتب كتاب الصُلح، وسهيل بن عمرو، فخرج علينا ثلاثون شابّاً عليهم السّلاح، فثاروا في وجوهنا، فدعا رسول الله (عليه السلام)، فأخذ الله بأبصارهم، فقمنا إليهم، فأخذناهم، فخلّى عنهم رسول الله، فأنزل الله تعالى هذه الآية [٣٩] (١).

وقال مجاهد: أقبل نبي الله على معتمراً، وأخذ أصحابه ناساً من أهل الحرم غافلين، فأرسلهم النبي على فذلك الإظفار ببطن مكّة، وقال قتادة: ذُكر لنا أنَّ رجلاً من أصحاب رسول الله يقال له: زنيم اطّلع الثنية من الحديبيّة، فرماه المشركون بسهم، فقتلوه، فبعث رسول الله خيلاً، فأتوا باثني عشر فارساً من الكفّار، فقال لهم نبيّ الله: «هل لكم عليَّ عهد؟ هل لكم عليًّ ذمّة؟» [٤٠]. قالوا: لا، فأرسلهم، فأنزل الله تعالى هذه الآية.

وقال ابن ايزي، والكلبي: هم أهل الحديبية، وذلك أنّ النبيّ ﷺ لمّا خرج بالهدي وانتهى إلى ذي الحليفة، فقال له عمر ﷺ: يا نبي الله تدخل على قوم لك حرب بغير سلاح، ولا كراع؟ قال: فبعث إلى المدينة، فلم يدع فيها كراعاً ولا سلاحاً إلاّ حمله، فلمّا دنا من مكّة منعوه أن يدخل، فسار حتّى أتى منى، فنزل منى، فأتاه عينه أنّ عكرمة بن أبي جهل قد خرج عليك في خمسمائة، فقال لخالد بن الوليد: «يا خالد هذا ابن عمّك قد أتاك في الخيل» [٤١].

فقال خالد: أنا سيف الله، وسيف رسوله، يا رسول الله، أرم بي حيث شئت، فيومئذ سمّي سيف الله، فبعثه على خيل، فلقي عكرمة في الشعب فهزمه حتّى أدخله حيطان مكّة، ثمّ عاد في الثالثة فهزمه حتّى أدخله حيطان مكّة، ثمّ عاد في الثالثة فهزمه حتّى أدخله حيطان مكّة، فأنزل الله تعالى هذه الآية: ﴿وهو الذي كفّ أيديهم عنكم﴾ إلى قوله: ﴿عذاباً أليما﴾ فكفّ النبيّ ﷺ لبقايا من المسلمين كانوا بقوا فيها من بعد أن أظفره عليهم كراهية، أن تطأهم

<sup>(</sup>۱) تفسير القرطبي: ۲۸۱/۱٦.

الخيل بغير علم، وذلك قوله تعالى: ﴿هُمْ الَّذِينَ كَفَرُوا وَصَدُّوكُمْ عَنْ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَالْهَدْىَ مَعْكُوفاً﴾ محبوساً. أي وصدّوا الهدي معكوفاً محبوساً [٤٢](١).

وأنْ يَبْلُغَ مَحِلَّهُ منحره، وكان سبعين بدنة، روى الزهيري، عن عروة بن الزبير، عن المسوّر بن مخرمة، ومروان بن الحكم، قالا: خرج رسول الله على من المدينة عام الحديبية يريد زيارة البيت، لا يريد قتالاً، وساق معه سبعين بدنة، وكان الناس سبعمائة رجل، فكانت كلّ بدنة عن عشرة نفر، فلمّا بلغ ذا الحليفة، تنامى إليه النّاس، فخرج في بضع عشرة مائة من أصحابه، حتى إذا كانوا بذي الحليفة قلّد الهدي، وأشعره، وأحرم بالعمرة، وكشف بين يديه عيناً من خزاعة يخبره عن قريش.

وسار النبيّ على حتى إذا كان بغدير الأشطاط، قريباً من عسفان أتاه عينه الخزاعي، فقال: إنّي تركت كعب بن لؤي وعامر بن لؤي، قد جمعوا لك الأحابيش، وهم مقاتلوك، وصادّوك عن البيت، فقال النبي على: «أشيروا عليّ، أترون أن نميل على ذراري هؤلاء الّذين عاونوهم فنصيبهم؟ فإن قعدوا قعدوا موتورين، وان نجوا تكن عنقاً قطعها الله أو ترون أن نأمّ البيت، فمن صدّنا عنه قاتلناه».

فقام أبو بكر ﷺ، فقال: يا رسول الله إنّا لم نأت لقتال أحد، ولكن من حال بيننا، وبين البيت قاتلناه، فقال رسول الله (عليه السلام): «فروحوا إذاً».

ثمّ قال: «مَن رجل يخرج بنا على طريق غير طريقهم التي هم بها»، فقال رجل من أسلم: أنا يا رسول الله. فخرج على طريق وعر حزن بين شعاب، فلمّا خرجوا منه، وقد شقّ ذلك على المسلمين وأفضى إلى أرض سهلة عند منقطع الوادي، قال رسول الله ﷺ للناس: «قولوا:

<sup>(</sup>١) جامع البيان للطبري: ٢٦/٢٦.

<sup>(</sup>٢) مسند أحمد: ٢/٣٢٣؛ المعجم الكبير: ١٦/٢٠.

نستغفر الله، ونتوب إليه». ففعلوا، فقال: «والله إنّها للحطّة التي عُرِضَت على بني إسرائيل، فلم يقولوها» [٤٤](١).

ثمّ قال رسول الله للنّاس: «اسلكوا ذات اليمين» في طريق يخرجه على ثنية المرار على مهبط الحديبية من أسفل مكّة.

فسلك الجيش ذلك الطريق، فلمّا رأت خيل قريش فترة قريش وأنّ رسول الله قد خالفهم عن طريقهم ركضوا راجعين إلى قريش ينذرونهم، وسار رسول الله على حتّى إذا سلك ثنية المرار بركت به ناقته، فقال النّاس: حل حل. فقال: «ما حل؟» قالوا: حلأت الفضول. فقال رسول الله على: «ما حلات، وما ذاك لها بخلق، ولكن حبسها حابس الفيل».

ثمّ قال: "والّذي نفسي بيده لا تدعوني قريش اليوم إلى خطة يعظمون بها حرمات الله، وفيها صلة الرحم إلاّ أعطيتهم إيّاها"، ثمّ قال للناس: "انزلوا" فنزلوا بأقصى الحديبية على بئر قليلة الماء، إنّما يتبرضه الناس تبرضاً، فلم يلبث الناس أن ترجوه، فشكا الناس إلى رسول الله عمير بن العطش فنزع سهماً من كنانته، وأعطاه رجلاً من أصحابه يقال له: ناجية بن عمير بن يعمر بن دارم، وهو سائق بدن رسول الله [٥٤](٢)، فنزل في ذلك البئر، فغرزه في جوفه، فجاش الماء بالريّ، حتّى صدروا عنه، ويقال: إنّ جارية من الأنصار أقبلت بدلوها، وناجية في القليب يمتح على الناس، فقالت:

يا أيها الماتح دلوي دونكا

إنّي رأيت الناس يحمدونكا (٣) أرجموك للخير كما يرجمونكا

قد علمت جارية يمانية أنّي أنا الماتح واسمي ناجية وطبعنة ذات رشاش واهية طعنتها عند صدور العادية

وطعنته ذات رشاش واهية طعنتها عند صدور العادية قال: فبينا هم كذلك، إذ جاء بديل بن ورقاء الخزاعي في نفر من قومه، وكانت خزاعة عيبة نصح رسول الله على من أهل تهامة، فقال: إنّي تركت كعب بن لؤي وعامر بن لؤي قد نزلوا بعداد مياه الحديبية، معهم العوذ المطافيل، وهم مقاتلوك، وصادّوك عن البيت.

فقال النبي ﷺ: «إنّا لم نأتِ لقتال أحد، ولكن جئنا معتمرين، وإنّ قريشاً قد نهكتهم الحرب، وأضرّت بهم، فإن شاءوا ماددناهم مدة، ويخلّوا بيني وبين الناس، فإن أظهر، وإن

<sup>(</sup>١) تاريخ الطبري: ٢/٣٧٣؛ البداية والنهاية: ١٨٩/٤.

<sup>(</sup>٢) مسند أحمد: ٣٢٣/٤؛ وصحيح البخاري: ٣/ ١٧٨ بتفاوت، وسنن أبي داود: ١/ ٦٢٩.

<sup>(</sup>٣) البداية والنهاية: ١٨٩/٤.

شاءوا أن يدخلوا فيما دخل فيه الناس فعلوا، وإلا فقد حموا، فوالله لأُقاتلنّهم على أمري هذا، حتى تنفرد سالفتى أو لينفذنّ الله أمره» [٤٦](١).

فقال بديل: سنبلغهم ما تقول.

فانطلق حتى أتى قريشاً، فقال: إنّا قد جئناكم من عند هذا الرجل، وسمعناه يقول قولاً، فإن شئتم أن نعرضه عليكم فعلنا، فقال سفهاؤوهم: لا حاجة لنا في أن تحدّثنا بشيء عنه، وقال ذوو الرأي منهم: هات ما سمعته يقول. قال: سمعته يقول كذا، وكذا. فحدّثهم بما قال النبيّ على فقام عروة بن مسعود الثقفي، فقال: أي قوم، ألستم بال الوالد؟ قالوا: بلى. قال: ألستُ بالولد؟ قالوا: بلى.

قال: فهل تتهموني؟ قالوا: لا. قال: أفلستم تعلمون أنّي استنفرت أهل عُكاظ، فلمّا ألحّوا عليّ جئتكم بأهلي وولدي ومن أطاعني؟ قالوا: بلى. قال: فإنّ هذا الرجل، قد عرض عليكم خطة رُشد فاقبلوها ودعوني آئته، قالوا: آنيه. فأتاه، فجعل يكلّم النبيّ قلل فقال النبي نحواً من مقالته لبديل، فقال عروة عند ذلك: يا محمّد، أرأيت إن استأصلت قومك، فهل سمعت بأحد من العرب استباح، - وقيل اجتاح - أصله قبلك؟ وإن تكن الأُخرى فوالله إنّي لأرى وجوهاً وأشواباً من الناس خُلقاً أن يفرّوا ويدعوك.

فقال أبو بكر الصدِّيق فَيُهُ: امصص بظر اللات ـ واللات طاغية ثقيف التي كانوا يعبدون ـ أنحن نفر وندعه؟ فقال: مَنْ هذا؟ قالوا: أبو بكر. فقال: أما والّذي نفسي بيده، لولا يدٌ كانت لك عندي لم أجزك بها، لأجبتك، وجعل يكلِّم النبيّ في فكلّما كلّمه أخذ بلحيته، والمغيرة بن شعبة قائم على رأس رسول الله، ومعه السيف وعلى رأسه المغفر، فكلّما أهوى عروة بيده إلى لحية النبي في ضرب يده بنعل السيف، وقال: أخر يدك عن لحيته، فرفع عروة رأسه، فقال: مَنْ هذا؟ قالوا: المغيرة بن شعبة. قال: أي غدّار، أوَلستَ أسعى في غدرتك؟ وكان المغيرة قد صحب قوماً في الجاهلية، فقتلهم، وأخذ أموالهم، ثمّ جاء فأسلم، فقال النبي في «امّا الإسلام فقد قبلنا، وأمّا المال، فإنّه مال غدر لا حاجة لنا فيه» [٤٧] (٢٠). وإنّ عروة جعل يرمق أصحاب رسول الله بعينه، فقال: والله لن يتنخم النبي في نخامة إلا وقعت في كفّ رجل منهم، فدلك بها وجهه، وجلده، وإذا أمرهم ابتدروا أمره، وإذا توضاً كادوا يقتتلون على وضوئه، وإذا تكلّموا خفضوا أصواتهم عنده، وما يحدّون النظر إليه تعظيماً له.

فرجع عروة إلى أصحابه، فقال: أي قوم لقد وفدت على الملوك، ووفدت على قيصر، وكسرى، والنجاشي، والله إنْ رأيت مَلكاً يعظّمه أصحابه ما يعظّم أصحاب محمّد محمّداً، والله

<sup>(</sup>١) السنن الكبرى: ٩/ ٢١٩؛ والمصنف: ٥/ ٣٣٣ بتفاوت، والمعجم الكبير: ١١٠/٢٠.

<sup>(</sup>٢) سنن أبي داود: ١/ ٦٢٩؛ تاريخ الطبري: ٢/ ٢٧٥.

إن يتنجم نخامة إلا وقعت في كفّ رجل منهم، فدلك بها وجهه، وجلده، وإذا أمرهم أمراً ابتدروا أمره، وإذا توضّأ كادوا يقتتلون على وضوئه، وإذا تكلّموا خفضوا أصواتهم، وما يحدّون النظر تعظيماً له، وإنّه قد عرض عليكم خطة رُشد فاقبلوها.

فقال رجل من كنانة: دعوني آتيه. قالوا: أتيه، فلمّا أشرف على النبيّ على وأصحابه، قال النبي: «هذا فلان من قوم يعظّمون البُدن، فابعثوها له» (۱) فبعثت له، واستقبله قوم يلبّون، فلمّا رأى ذلك، قال: سبحان الله ما ينبغي لهؤلاء أن يصدّوا عن البيت، ثمّ بعثوا إليه الجليس بن علقمة بن ريان، وكان يومئذ سيّد الأحابيش، فلمّا رآه رسول الله قال على وجهه حتى يراه (۱).

فلمّا رأى الهدي يسيل عليه من عرض الوادي في قلائده، قد أكل أوتاده من طول الحبس، رجع إلى قريش، ولم يصل إلى رسول الله على إعظاماً لما رأى، فقال: يا معشر قريش، إنّي قد رأيت ما لا يحل صدّه، الهدي في قلائده، قد أكل أوتاده من طول الحبس عن محلّه، فقالوا له: اجلس، فإنّما أنت أعرابي لا علم لك، فغضب الجليس عند ذلك، فقال: يا معشر قريش والله ما على هذا حالفناكم، ولا على هذا عاقدناكم أن تصدّوا عن بيت الله من جاءه معظّماً له، والذي نفس الجليس بيده، لتخلنّ بين محمّد، وبين ما جاء له، أو لأنفرن بالأحابيش نفرة رجل واحد، فقالوا له: كفّ عنّا يا جليس حتّى نأخذ لأنفسنا بما نرضى به.

فقام رجل منهم يقال له: مكرز بن حفص، فقال: دعوني آته. فقالوا: ائته. فلمّا أشرف عليهم، قال النبي على «هذا مكرز بن حفص، وهو رجل فاجر»، فجعل يكلّم النبي على «هذا مكرز بن حفص، وهو رجل فاجر»، فجعل يكلّم النبي على «هذا مكرز بن حفص، وهو رجل فاجر»، القوم يأتون إليكم بأرحامكم، سهيل بن عمرو فلمّا رآه النبي على قال: «قد سهل لكم أمركم، القوم يأتون إليكم بأرحامكم، وسائلوكم الصلح، فابعثوا الهدي وأظهروا التلبية لعل ذلك يليّن قلوبهم» (۳) فلبّوا من نواحي العسكر حتى ارتجّت أصواتهم بالتلبية، فجاءوا، فسألوا الصلح، وقال سهيل: هات نكتب بيننا وبينكم كتاباً، فدعا رسول الله على بن أبي طالب هله فقال له: «اكتب: بسم الله الرحمن الرحيم». فقال سهيل: أما الرّحمن فلا أدري ما هو، ولكن اكتب باسمك اللّهُم، كما كنت تكتب، فقال المسلمون: والله لا نكتبها إلا بسم الله الرّحمن الرحيم.

فقال النبيّ ﷺ لعليّ: «اكتب باسمك اللَّهُم»، ثمّ قال: «اكتب: هذا ما صالح عليه محمّد رسول الله». فقال سهيل: والله لو كنّا نعلم أنّك رسول الله ما صددناك عن البيت، ولا قاتلناك، ولكن اكتب اسمك واسم أبيك.

فقال النبيّ عَيْدُ: «والله إنّي لرسول الله وإن كذّبتموني». ثمّ قال لعلي: «امح رسول الله»،

<sup>(</sup>١) مسند أحمد: ٢٢٠/٤؛ السنن الكبرى: ٩٠/٢٠٠.

<sup>(</sup>٢) مسند أحمد: ٤/٨/١٠. (٣) كنز العمال: ١٠/ ٤٧٨.

فقال: والله لا أمحوك أبداً، فأخذه رسول الله وليس يحسن يكتب، فمحاه، ثمّ قال: «اكتب هذا ما قاضى عليه محمّد بن عبدالله سهيل بن عمرو، واصطلحا على وضع الحرب عن الناس عشر سنين، يأمن فيهنّ الناس ويكفّ بعضهم من بعض، وعلى أنّه من قدم مكّة من أصحاب محمّد حاجّاً أو معتمراً أو يبغي من فضل الله، فهو آمن على دمه وماله، ومن قدم المدينة من قريش مجتازاً إلى مصر أو إلى الشام يبتغي من فضل الله، فهو آمن على دمه وماله، وعلى إنّه من أتى رسول الله من قريش بغير إذن وليّه ردّه عليهم، ومن جاء قريشاً ممّن مع رسول الله لم يردّوه عليه».

فاشتد ذلك على المسلمين، فقال رسول الله(عليه السلام): «من جاءهم منّا فأبعده الله، ومن جاءنا منهم رددناه إليهم، فلو علم الله الإسلام من قلبه جعل له مخرجاً، وإنّ بيننا عيبة مكفوفة، وإنّه لا أسلال، ولا أغلال، وإنّه من أحبّ أن يدخل في عقد محمّد، وعهده دخل فيه، ومن أحبّ أن يدخل في عقد محمّد، وعهده دخل فيه، ومن أحبّ أن يدخل في عقد قريش، وعهدهم دخل فيه» [٤٨](١).

فتواثبت خزاعة، فقالوا: نحن في عقد محمّد وعهده، وتواثبت بنو بكر، فقالوا: نحن في عقد قريش وعهدهم. فقال النبي على: «وعلى أن يخلوا بيننا وبين البيت، فنطوف به». فقال سهيل: ولا يتحدّث العرب إنّا أخذتنا ضغطة، ولكن لك ذلك من العام المقبل، فكتب: وعلى إنّك ترجع عنّا عامك هذا، فلا تدخل علينا مكّة، فإذا كان عام قابل خرجنا عنها لك، فدخلتها بأصحابك، فأقمت فيها ثلاثاً، ولا تدخلها بالسّلاح إلاّ السيوف في القراب، وسلاح الراكب، وعلى أنّ هذا الهدي حيث ما حبسناه محلّه، ولا تقدمه علينا، فقال لهم رسول الله على: «نحن نسوقه، وأنتم تردون وجوهه»(٢).

قال: فبينا رسول الله يكتب الكتاب هو وسهيل بن عمرو، وإذ جاء أبو جندل بن سهيل بن عمرو، يرسف في قيوده، قد انفلت، وخرج من أسفل مكّة حتّى رمى بنفسه بين أظهر المسلمين، فلمّا رأى سهيل أبا جندل، قام إليه، فضرب وجهه، وأخذ سلسلته، وقال: يا محمّد قد تمّت القضية بيني وبينك قبل أن يأتيك هذا، وهذا أوّل من أقاضيك عليه، أترده إلينا؟ ثمّ جعل يجرّه ليرده إلى قريش، وجعل أبو جندل يصرخ بأعلى صوته: يا معشر المسلمين، أردّ إلى المشركين، وقد جئت مسلماً لتنفرني عن ديني؟ ألا ترون ما قد لقيت؟ وكان قد عذّب عذاباً شديداً في الله، فقال رسول الله على أبا جندل احتسب، فإنّ الله جاعل لك، ولمن معك من المستضعفين فرجاً، ومخرجاً، إنّا قد عقدنا بيننا، وبين القوم عقداً، وصُلحاً، وأعطيناهم على ذلك، وأعطونا عهداً، وإنّا لا نغدر» (٢٠).

<sup>(</sup>١) مسند أحمد: ٤/٣٢٥؛ البداية والنهاية: ١٩٢/٤.

<sup>(</sup>٢) كنز العمال: ١٠/ ٤٨٠؛ جامع البيان للطبري: ٢٦/ ١٢٥.

<sup>(</sup>٣) تاريخ الطبري: ٢٨٢/٢.

فوثب عمر بن الخطّاب إلى أبي جندل يمشي إلى جنبه ويقول: اصبر يا أبا جندل، فإنّما هم المشركون وإنّما دم أحدهم دم كلب، ويدني قائم السيف منه، قال: يقول عمر: رجوت أن يأخذ السيف فيضرب به أباه، فضنّ الرجل بأبيه.

قالوا: وقد كان أصحاب رسول الله خرجوا، وهم لا يشكّون في الفتح لرؤيا رآها رسول الله ﷺ، فلمّا رأوا ذلك دخل الناسَ أمر عظيم حتى كادوا يهلكون، وزادهم أمر أبي جندل شرّاً إلى ما بهم، فقال عمر: والله ما شككت منذ أسلمت إلى يومئذ، فأتيت النبيّ ﷺ فقلت: ألست رسول الله؟ قال: «بلى». قلت: فَلِمَ رسول الله؟ قال: «بلى». قلت: فَلِمَ نعطي الدّنية في ديننا إذاً؟

قال: «إنّي رسول الله، ولستُ أعصيه، وهو ناصري» [٤٩](١).

قلت: ألستَ تحدّثنا أنّا سنأتي البيت، فنطوف به؟ قال: «بلى». قال: «هل أخبرتك أنّا نأتيه العام؟». قلت: لا، قال: «فإنّك آتيه ومطوّف به»، قال: ثمّ أتيت أبا بكر، وقلت: أليس هذا نبىّ الله حقّاً؟

قال: بلى. قلت: أفلسنا على الحقّ وعدوّنا على الباطل؟ قلت: فلِمَ يعطي الدّنية في ديننا إذاً؟ قال: أيّها الرجل إنّه رسول الله، وليس يعصي ربّه، فاستمسك بغرزه حتّى تموت، فوالله إنّه لعلى الحقّ. قلت: أوليس كان يحدِّث أنّا سنأتي البيت، ونطوّف به؟ قال: بلى. قال: أفأخبرك أنّك تأتيه العام؟ قلت: لا. قال: فإنّك آتيه وتطوف به. قال عمر: فما زلت أصوم وأتصدّق، وأصلّي، وأعتق من الذي صنعت يومئذ مخافة كلامى الذي تكلّمت به.

قالوا: فلمّا فرغ رسول الله على من الكتاب أشهد رجالاً على الصلح من المسلمين، ورجالاً من المشركين، أبا بكر، وعمر، وعبد الرّحمن بن عوف، وعبدالله بن سهيل بن عمرو، وسعد بن أبي وقاص، ومحمود بن مسلمة أخا بني عبد الأشهل، ومكرز بن حفص بن الأحنف، وهو مشرك، وعلى بن أبي طالب، وكان هو كاتب الصحيفة.

فلمّا فرغ رسول الله من قصّته سار مع الهدي، وسار الناس، فلمّا كان الهدي دون الجبال التي تطلع على وادي الثنية، عرض له المشركون فردوا وجوهه، فوقف النبيّ على حيث حبسوه، وهي الحديبية وقال لأصحابه: «قوموا، فانحروا، ثمّ احلقوا». قال: فوالله ما قام منهم رجل. حتى قال ذلك ثلاث مرّات فلمّا لم يقم منهم أحد. قام فدخل على أُمّ سلمة، فذكر لها ما لقي من الناس.

فقالت أُمّ سَلَمة: يا نبيّ الله اخرج، ثمّ لا تكلِّم أحداً منهم كلمة حتّى تنحر بدنتك وتدعو

<sup>(</sup>١) المعجم الكبير: ٢٠/١٤؛ إرواء الغليل: ١/٥٥.

حلاقك فيحلقك. فقام فخرج، فلم يكلِّم أحداً منهم كلمة حتى نحر بدنته، ودعا حالقه، فحلقه، وكان الذي حلقه ذلك اليوم خراش بن أُمية بن الفضل الخزاعي، فأما يوم الحديبية فحلق رجال وقصر آخرون، وقال رشول الله صلّى الله عليه وسلّم: «يرحم الله المحلّقين». قالوا: والمقصّرين يا رسول الله؟ قال: «يرحم الله المحلّقين»، قالوا: والمقصّرين يا رسول الله؟ قالوا: فلم ظاهرت الترحم للمحلِّقين دون المقصّرين؟. قال: «لأنّهم لم يشكّوا». قال ابن عمر: وذلك أنّه تربض القوم، قالوا: لعلّنا نطوف بالبيت. قال ابن عبّاس: وأهدى رسول الله على عام الحديبية في هداياه جملاً لأبي جهل في رأسه برة من فضّة، ليغيظ المشركين بذلك، ثمّ جاءه ﷺ نسوة مؤمنات، فأنزل الله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا جَاءَكُمُ الْمُؤْمِنَاتُ مُهَاجِرات ﴾ (١٠٠٠. الآية، قال: فطلّق عمر امرأتين كانتا له في الشرك. قال: فنهاهم أن يردونهنّ وأمرهم أن ترد الصدُّقات، حينئذ، قال رجل للزهري: أمن أجل الفروج؟ قال: نعم، فتزوّج إحداهما معاوية بن أبي سفيان والأُخرى صفوان بن أمية، ثمّ رجع النبيّ ﷺ إلى المدينة فجاءه أبو نصير عتبة بن أسيد بن حارثة وهو مسلم، وكان ممّن جلس بمكّة، فكتب فيه أزهر بن عبد عوف، والأخنس بن شريق الثقفي إلى رسول الله ﷺ وبعثا رجلاً من بني عامر بن لؤي، ومعه مولى لهم، فقدما على رسول الله ﷺ بكتابهما، وقالا: العهد الذي جعلت لنا، فقال رسول الله ﷺ: «يا أبا بصير إنَّا قد أعطينا هؤلاء القوم ما قد علمت، ولا يصلح لنا في ديننا الغدر، وإنَّ الله تعالى جاعل لك، ولمن معك من المستضعفين فرَجاً، ومخرجاً» [٥٠]<sup>(٢)</sup>.

ثم دفعه إلى الرجلين، فخرجا به حتى إذا بلغا ذا الحليفة، فنزلوا يأكلون من تمر لهم، فقال أبو نصير لأحد الرجلين: والله إنّي لأرى سيفك هذا جيّداً، فاستله الآخر، فقال: أجل والله إنّه لجيد. قال: أرني أنظر إليه. فأخذه وعلا به أخا بني عامر حتى قتله، وفرّ المولى وخرج سريعاً حتّى أتى رسول الله (عليه السلام)، وهو جالس في المسجد، فلمّا رآه رسول الله ﷺ طالعاً قال: "إنّ هذا الرجل قد رأى فزعاً».

فلمّا انتهى إلى رسول الله على قال: «ويلك مالك؟» قال: قَتل صاحبكم صاحبي. فوالله ما برح حتّى طلع أبو نصير متوشّحاً بالسيف، حتّى وقف على رسول الله، فقال: يا رسول الله وفت ذمّتك أسلمتني ورددتني ـ وقيل: وذريتني إليهم ـ ثمّ نجّاني الله منهم، فقال النبيّ على «ويلُ أُمّه مستعر حرب لو كان معه رجال».

فلمّا سمع ذلك عرف أنّه سيردّه إليهم، فخرج أبو نصير حتّى أتى سيف البحر، ونزل بالغيّض من ناحية ذي المروة، على ساحل البحر بطريق قريش، الذي كانوا يأخذون إلى الشام،

<sup>(</sup>١) سورة الممتحنة: ١٠.

<sup>(</sup>٢) تاريخ الطبري: ٢٨٣/٢ ـ ٢٨٤.

وبلغ المسلمين الذين كانوا احتبسوا بمكة قول رسول الله (عليه السلام) لأبي نصير: «ويل أُمّه مستعر حرب لو كان معه رجال». فخرج عصابة منهم إليه، وانفلت أبو جندل بن سهيل بن عمرو فلحق بأبي نصير حتّى اجتمع إليه قريب من سبعين رجلاً منهم، فوالله ما يسمعون بعير خرجت لقريش إلى الشام إلا اعترضوا لهم فقتلوهم، وأخذوا أموالهم، حتّى ضيّقوا على قريش، فأرسلت قريش إلى النبي على (عليه السلام) يناشدونه الله، والرحم، لمّا أرسل إليهم، فمن أتاه فهو آمن، فآواهم رسول الله على فقدموا عليه المدينة [٥١] (١٠).

قال الله تعالى: ﴿وَلَوْلاَ رِجَالٌ مُؤْمِنُونَ وَنِسَاءٌ مُؤْمِنَاتٌ لَمْ تَعْلَمُوهُمْ أَنْ تَطَعُوهُمْ بأن يقتلوهم ﴿فَتُصِيبَكُمْ مِنْهُمْ مَعَرَّةٌ ﴾ قال ابن زيد: إثم، وقال ابن إسحاق: غرم الدّية. وقيل: الكفّارة؛ لأنّ الله تعالى إنّما أوجب على قاتل المؤمن في دار الحرب إذا لم يكن هاجر منها، ولم يعلم قاتله إيمانه الكفّارة دون الدّية، فقال جلّ ثناؤه: ﴿فإن كان من قوم عدوّ لكم وهو مؤمِن، فَتَحْرِير رَقَبَة ﴾ (٢).

ولم يوجب على قاتل خطأ دية، وقيل: هو أنّ المشركين يعيبونكم ويقولون: قتلوا أهل دينهم. (والمعرّة) المشقّة، وأصلها من العرّ وهو الحرب لإذن ذلك في دخولها، ولكنّه حال بينكم، وبين ذلك ﴿لِيُدْخِلَ اللهُ فِي رَحْمَتِهِ ﴾ دينه الإسلام ﴿مَنْ يَشَاءُ ﴾ من أهل مكّة قبل أن تدخلوها، هكذا نظم الآية وحكمها، فحذف جواب (لولا) استغناء بدلالة الكلام عليه، وقال بعض العلماء: قوله: (لعذّبنا) جواب لكلامين: أحدهما ﴿لولا رجالٌ مؤمنين ﴾، والثاني: ﴿لو تزيلوا ﴾ أي تميّزوا.

ثمّ قال: ﴿لِيدخل الله في رحمته من يشاء﴾ يعني المؤمنين، والمؤمنات ﴿في رحمته﴾ لكن جنّته. قال قتادة: في هذه الآية إنّ الله يدفع بالمؤمنين عن الكفّار، كما يدفع بالمستضعفين من المؤمنين عن مشركي مكّة.

أخبرنا أبو عبدالله بن منجويه الدينوري، حدّثنا أبو علي بن حبش المقري، حدّثنا أبو الطيّب أحمد بن عبدالله بن بجلي الدارمي بإنطاكية، حدّثني أحمد بن يعقوب الدينوري، حدّثنا محمّد بن عبدالله بن محمّد الأنصاري، حدّثني محمّد بن الحسن الجعفري، قال: سمعت جعفر ابن محمّد يحدِّث، عن أبيه، عن جدّه علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب، أنّه سأل رسول الله صلّى الله عليه وسلّم عن قول الله تعالى: ﴿لَوْ تَزَيَّلُوا لَعَذَّبْنَا الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْهُمْ عَذَاباً أَلِيماً ﴾ قال: «هم المشركون من أجداد النبيّ على ممّن كان بعده في عصره، كان في أصلابهم المؤمنون، فلو تزيّل المؤمنون عن أصلاب الكفار يعذب الله عذاباً أليماً» [٥٢]. إذ من صلة قوله تعالى:

<sup>(</sup>۱) تاريخ الطبري: ۲/ ۲۸۵

<sup>(</sup>٢) سورة النساء: ٩٢.

﴿لعذَّبنا﴾ ﴿إِذْ جَعَلَ الَّذِينَ كَفَرُوا فِي قُلُوبِهِمْ الْحَمِيَّةَ حَمِيَّةَ الْجَاهِلِيَّةِ ﴾ حين صدّوا رسول الله ﷺ وأصحابه عن البيت، ولم يقرّوا ببسم الله الرّحمن الرَّحيم، ولا برسالة رسول الله، (والحميّة) فعيلة من قول القائل: حمي فلان أنفه، يحمي حميّة، وتحمية. قال المتلمس:

ألا إنَّني منهم وعرضي عرضهم كذا الرأس يحمي أنفه أن يهشما(١)

أي يمنع. ﴿فَأَنْزَلَ اللهُ سَكِينَتَهُ عَلَى رَسُولِهِ وَعَلَى الْمُؤْمِنِينَ وَأَلْزَمَهُمْ كَلِمَةَ التَّقْوَى ﴾ يعني الإخلاص، نظيرها قوله تعالى: ﴿ولكن يناله التقوى منكم ﴾ (٢) وقوله: ﴿إنَّما يتقبَّل الله من المتَّقين ﴾ (٣).

أخبرنا أبو بكر محمّد بن أحمد بن شاذان الرازي بقراءتي عليه، حدّثنا أبو عبدالله الحسين ابن علي بن أبي الربيع القطان، حدّثنا عبدالله بن أحمد بن محمّد بن حنبل، وهيثم أو وهضيم ـ ابن همام الآملي، وعلي بن الحسين بن الجنيد، قالوا: حدّثنا الحسن بن قزعة، حدّثنا سفيان بن حبيب، حدّثنا شعبة، عن يزيد بن أبي ناجية، عن الطّفيل بن أبي، عن أبي، عن أبي بن كعب أنّه سمع رسول الله على يقول: في قول الله تعالى: ﴿وألزمهم كلمة التقوى﴾ قال: «لا إله إلا الله» [٥٦](٤).

وهو قول ابن عبّاس، وعمرو بن ميمون، ومجاهد، وقتادة، والضحّاك، وسلمة بن كهيل، وعبيد بن عمير، وعكرمة، وطلحة بن مصرف، والربيع، والسّدي، وابن زيد، وقال عطاء الخراساني: هي لا إله إلاّ الله محمّد رسول الله.

أخبرنا عبد الخالق بن علي بن عبد الخالق، أخبرنا أبو بكر بن حبيب، حدّثنا أبو العبّاس أحمد بن محمّد بن عيسى المزني، حدّثنا أبو نعيم، وأبو حذيفة، قالا: حدّثنا سفيان، عن سلمة ابن كهيل، عن عباية بن ربعي، عن عليّ وألزمهم كلمة التقوى قال: لا إله إلاّ الله والله أكبر. وهو قول ابن عمر، وقال عطاء بن رباح: هي لا إله إلاّ الله وحده لا شريك له، له الملك، وله الحمد، وهو على كلّ شيء قدير.

أخبرنا أبو سعيد محمّد بن عبدالله بن حمدون، أخبرنا أبو بكر محمّد بن حمدون بن خالد، حدّثنا أحمد بن منصور المروزي بنيشابور، حدّثنا سلمة بن سليم السلمي، حدّثنا عبدالله ابن المبارك عن معمر عن ابن شهاب الزهري ﴿وألزمهم كلمة التقوى﴾ قال: بسم الله الرَّحمن الرَّحيم.

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري: ٢٦/ ١٣٥ وفيه: يكشما.

<sup>(</sup>٢) سورة الحج: ٣٧.

<sup>(</sup>٣) سورة المائدة: ٢٧.

<sup>(</sup>٤) مسند أحمد: ٥/ ١٣٨؛ وسنن الترمذي: ٥/ ٦٣.

﴿وَكَانُوا أَحَقَّ بِهَا وَأَهْلَهَا وَكَانَ اللهُ بِكُلِّ شَيْء عَلِيماً لَقَدْ صَدَقَ اللهُ رَسُولَهُ محمّداً عليه السلام. ﴿الرُّوْيَا ﴾ التي أراها إيّاه في مخرجه إلى الحديبية، أنّه يدخل هو وأصحابه المسجد الحرام. ﴿بِالْحَقِّ لَتَدْخُلُنَّ الْمَسْجِدَ الْحَرَامَ إِنْ شَاءَ اللهُ آمِنِينَ مُحَلِّقِينَ رُءُوسَكُمْ ﴾ كلّها ﴿وَمُفَصِّرِينَ ﴾ بعض رؤوسكم ﴿لاَ تَخَافُونَ ﴾ وقوله: ﴿لتدخلنَ ﴾ يعني وقال: ﴿لتدخلنَ ﴾ لأنّ عبارة (الرؤيا) قول، وقال ابن كيسان: قوله: ﴿لتدخلنَ ﴾ من قول رسول الله ﷺ لأصحابه حكاية عن رؤياه، فأخبر الله تعالى، عن رسوله أنّه قال ذلك، ولهذا استثنى تأذّباً بأدب الله تعالى حيث قال له: ﴿ولا تقولنّ لشيء إنّي فاعِلٌ ذلِكَ غَداً إلاّ أنْ يَشاءَ الله﴾(١)، وقال أبو عبيدة: ﴿إن معنى إذ مجازه إذ شاء الله كقوله: ﴿إن كنتم مؤمنين ﴾ ﴿إن أردن تحصّناً ﴾(٢).

وقال الحسين بن الفضل: يجوز أن يكون الاستثناء من الدخول لأنّ بين (الرؤيا) وتصديقها سنة، ومات منهم في السنة أُناس، فمجاز الآية لتدخلن المسجد الحرام كلّكم إن شاء الله آمنين.

ويجوز أن يكون الاستثناء واقعاً على الخوف، والأمن لا على الدخول، لأنّ الدخول لم يكن فيه شك، لقوله ﷺ عند دخول المقبرة: «وإنّا إن شاء الله بكم لاحقون» [٥٤] فالاستثناء واقع على اللحوق دون الموت.

﴿ فَعَلِمَ مَا لَمْ تَعْلَمُوا ﴾ أنّ الصلاح كان في الصلح، وهو قوله: ﴿ ولولا رجال مؤمنون ﴾ . الآية . ﴿ فَتَحَعَلَ مِنْ دُونِ ذَلِكَ ﴾ أي من دون دخولهما المسجد الحرام، وتحقيق رؤيا رسول الله ﴿ فَتْحَا قَرِيباً ﴾ وهو صلح الحديبية عن أكثر المفسّرين، قال الزهري: ما فتح في الإسلام كان أعظم من صلح الحديبية ، لأنّه إنّما كان القتال حيث التقى النّاس، فلمّا كانت الهدنة وضعت الحرب، وأمِنَ النّاس بعضهم بعضاً ، فالتقوا فتفاوضوا في الحديث، والمناظرة ، فلم يكلّم أحد بالإسلام بعقل شيئاً إلا دخل فيه في تينك السنتين في الإسلام ، مثل من كان في الإسلام قبل ذلك وأكثر ، وقال ابن زيد: هو فتح خيبر فتحها الله تعالى عليهم حين رجعوا من الحديبية ، فقسّمها رسول الله ﷺ على أهل الحديبية كلّهم إلاّ رجلاً واحداً من الأنصار ، وهو أبو دجانة سماك بن خرشة كان قد شهد الحديبية ، وغاب عن خيبر .

هُوَ الَّذِي أَرْسَلَ رَسُولُمُ بِالْهُدَىٰ وَدِينِ الْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدِّينِ كُلِّهِ وَكَفَى بِاللّهِ شَهِدِدًا ﴿ اللّهِ مُعَدًّا رَسُولُمُ بِاللّهِ شَهِدِدًا ﴿ مُعَادُ رَسُولُ اللّهِ وَرَضُونَا اللّهِ مِنْ اللّهِ مَعْدًا مَثَلُهُمْ فِي التّورَئَةُ وَمَثَلُهُمْ فِي التّورَئِيَةُ وَمَثَلُهُمْ فِي التّورَئِيَةُ وَمَثَلُهُمْ فِي التّورَئِيَةُ وَمَثَلُهُمْ فِي التّورَئِيَةُ وَمَثَلُهُمْ فِي اللّهُ وَمُثَلِّهُمْ فِي التّورَئِيْةُ وَمَثَلُهُمْ فِي اللّهُورِيَةُ وَمُثَلِّهُمْ فَيَاوَرُهُ

سورة الكهف: ٢٣.

<sup>(</sup>٢) سورة النور: ٣٣.

<sup>(</sup>٣) سنن ابن ماجة: ١/٤٩٣ ح١٥٤٧

فَاتَسْتَغَلَظُ فَاسْتَوَىٰ عَلَىٰ شُوقِهِ. يُعَجِبُ الزَّرَاعَ لِيغِيظَ رِبِمُ الكَّفَازُّ وَعَدَ اللَّهُ الَذِينَ مَامَنُواْ وَعَبِلُواْ الطَّلِاحَاتِ مِنْهُم مَغَفِرَةُ وَأَجْرًا عَظِيمًا ﴿إِنَّ

﴿ هُوَ الَّذِي أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالْهُدَى وَدِينِ الْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدِّينِ كُلِّهِ وَكَفَى بِاللهِ شَهِيداً ﴾ أنّك نبي صادق فيما تخبر، ونصب ﴿ شهيداً ﴾ على التفسير وقيل: على الحال، والقطع، ثمّ قال: ﴿ وُلِلَّذِينَ مَعَهُ ﴾ (الواو) فيه (واو) ﴿ مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللهِ ﴾ تمّ الكلام هاهنا، ثمّ قال مبتدئاً: ﴿ وَالَّذِينَ مَعَهُ ﴾ (الواو) فيه (واو) الاستئناف ﴿ وَالَّذِينَ ﴾ في محل الرفع على الابتداء ﴿ أَشِدّاءُ ﴾ غلاظ ﴿ عَلَى الْكُفّارِ ﴾ لا تأخذهم فيهم رأفة. ﴿ رُحَمَاءُ بَيْنَهُمْ ﴾ متعاطفون متوادون بعضهم على بعض كقوله تعالى: ﴿ أَذَلَّهُ على المؤمنين أعزة على الكافرين ﴾ (١٠).

﴿تَرَاهُمْ رُكَّعاً سُجَّداً يَبْتَغُونَ فَضْلا مِنْ اللهِ أَن يدخلهم جنّته ﴿وَرِضْوَاناً ﴾ أن يرضى عنهم. ﴿سِيمَاهُمْ علامتهم ﴿فِي وُجُوهِهِمْ مِنْ أَثَرِ السُّجُودِ ﴾ واختلف العلماء في هذه السيماء ، فقال قوم: هو نور وبياض في وجوههم يوم القيامة ، يعرفون بتلك العلامة ، أنهم سجدوا في الدُّنيا ، وهي رواية العوفي ، عن ابن عبّاس ، وقال عطاء بن أبي رباح والربيع بن أنس: استنارت وجوههم من كثرة ما صلّوا .

وقال شهر بن حوشب: تكون مواضع السجود من وجوههم، كالقمر ليلة البدر. قال آخرون: السمتُ الحسن، والخشوع، والتواضع، وهو رواية الوالبي عن ابن عبّاس، قال: أما إنّه ليس بالذي ترون، ولكنّه سيماء الإسلام وسجيّته، وسمته وخشوعه، وقال منصور: سألت مجاهداً عن قوله سبحانه وتعالى: ﴿سِيْمَاهُمْ فِي وُجُوهِهِم﴾، أهو الأثر يكون بين عينيّ الرجل؟ قال: لا ربّما يكون بين عينيّ الرجل، مثل ركبة العنز، وهو أقسى قلباً من الحجارة، ولكنّه نور في وجوههم من الخشوع، وقال ابن جريج: هو الوقار، والبهاء، وقال سمرة بن عطية: هو البهج، والصُفرة في الوجوه، وأثر السهرة. قال الحسن: إذا رأيتهم حسبتهم مرضى، وما هم بمرضى، وقال الضحاك: أمّا إنّه ليس بالندب في الوجوه، ولكنّه الصُفرة.

وقال عكرمة، وسعيد بن جبير: هو أثر التراب على جباههم. قال أبو العالية: يسجدون على التراب لا على الأثواب، وقال سفيان الثوري: يصلّون بالليل، فإذا أصبحوا رؤي ذلك في وجوههم، بيانه قوله: صلّى الله عليه وسلّم: «من كثر صلاته بالليل حسن وجهه بالنهار» [٥٥](٢).

قال الزهري: يكون ذلك يوم القيامة، وقال بعضهم: هو ندب السجود، وعلته في الجبهة من كثرة السجود.

سورة المائدة: ٥٤.

<sup>(</sup>٢) الجامع الصغير: ٢/ ٦٤٠؛ كنز العمال: ٧٨٣/٧.

وبلغنا في بعض الأخبار إنّ الله تعالى يقول يوم القيامة: يا نار أنضجي، يا نار أحرقي، وموضع السجود فلا تقربي، وقال عطاء الخراساني: دخل في هذه الآية كلّ من حافظ على الصلوات الخمسة.

﴿ فَلِكَ ﴾ الذي ذكرت ﴿ مَثَلُهُمْ ﴾ صفتهم ﴿ فِي التَّوْرَاةِ ﴾ وهاهنا تمّ الكلام، ثمّ قال: ﴿ وَمَثَلُهُمْ ﴾ صفتهم ﴿ فِي الْأَنْجِيلِ ﴾ فهما مثلان ﴿ كَرَرْع أَخْرَجَ شَطْأَه ﴾ قرأه العامّة بجزم (الطاء) ، وقرأ بعض أهل مكّة ، والشام بفتحه ، وقرأ أنس ، والحسن ، ويحيى بن وثاب (شطاه) مثل عصاه . وقرأ الجحدري (شطه) بلا همزة ، وكلّها لغات . قال أنس : (شطأه) نباته ، وقال ابن عبّاس : سنبلة حين يلسع نباته عن جنانه . ابن زيد: أولاده . مجاهد ، والضحّاك : ما يخرج بجنب الحقلة فينمو ويتمّ عطاء جوانبه . مقاتل : هو نبت واحد ، فإذا خرج ما بعده ، فهو (شطأه ) . السدّي : هو أن يخرج معه ألطافه الأخرى . الكسائي : طرفه . الفراء : شطأ الزرع أن ينبت سبعاً ، أو عشراً . قال الأخفش : فراخة يقال : أشطأ الزرع ، فهو مشطي إذا أفرخ ، وقال الشاعر :

أخرج الشطأ على وجه الشرى ومن الأشجار أفنان الشمر(١)

وهذا مثل ضربه الله تعالى لأصحاب محمّد (عليه السلام) يعني أنّهم يكونون قليلاً، ثمّ يزدادون، ويكثرون، ويقوون، وقال قتادة: مثل أصحاب محمّد (عليه السلام) في الإنجيل مكتوب أنّه سيخرج قوم ينبتون نبات الزرع، يأمرون بالمعروف، وينهون عن المنكر. ﴿فَارْرَهُ وَقَاهُ وَأَعانهُ وَشَد أزره ﴿فَاسْتَغْلَظُ فَعْلَظ، وقوى ﴿فَاسْتَوَى ﴾ نما وتلاحق نباته، وقام ﴿عَلَى سُوقِهِ أُصوله ﴿يُعْجِبُ الزُّرَّاعَ لِيَغِيظَ بِهِمُ الْكُفَّارَ ﴾ يعني أنّ الله تعالى فعل ذلك بمحمّد على وأصحابه ﴿ليغيظ بهم الكفّار ﴾.

أخبرنا عبد الخالق بن علي بن عبد الخالق، أخبرنا أبو بكر محمّد بن يوسف بن حاتم بن نصر، حدّثنا الحسن بن عثمان، حدّثنا أحمد بن منصور الحنظلي، المعروف بزاج المروزي، حدّثنا سلمة بن سليمان، حدّثنا عبدالله بن المبارك، حدّثنا مبارك بن فضلة، عن الحسن في قوله تعالى: ﴿محمّدٌ رسول الله﴾ قال: هو محمّد صلّى الله عليه وسلّم ﴿والّذينَ معهُ﴾ أبو بكر الصدّيق ﴿ محمّدٌ على الكفّار﴾ عمر بن الخطّاب ﴿ رحماء بينهم ﴾ عثمان بن عفّان الله عليه ورضواناً ﴾ طلحة، ﴿ تراهم ركّعاً سجّداً ﴾ علي بن أبي طالب وسعيد، وأبو عبيدة الجرّاح ﴿ سيماهم في وجوههم والزبير، وعبد الرحمن بن عوف، وسعد، وسعيد، وأبو عبيدة الجرّاح ﴿ سيماهم في وجوههم من أثر السجود ﴾ قال: المبشّرون عشرة أوّلهم أبو بكر، وآخرهم أبو عبيدة الجراح ﴿ ذلك مثلهم في التوراة والإنجيل ﴿ كمثل زرع ﴾ قال: الزرع في التوراة والإنجيل ﴿ كمثل زرع ﴾ قال: الزرع في التوراة والإنجيل ﴿ كمثل زرع ﴾ قال: الزرع في التوراة والإنجيل ﴿ كمثل زرع ﴾ قال: الزرع في التوراة والإنجيل ﴿ كمثل زرع ﴾ قال: الزرع في التوراة والإنجيل ﴿ كمثل زرع ﴾ قال: الزرع في التوراة والإنجيل ﴿ كمثل زرع ﴾ قال: النرع في التوراة والإنجيل ﴿ كمثل زرع ﴾ قال: الزرع في التوراة والإنجيل ﴿ كمثل زرع ﴾ قال: الزرع في التوراة والإنجيل ﴿ كمثل زرع ﴾ قال: الزرع في التوراة والإنجيل ﴿ كمثل زرع ﴾ قال: الزرع في التوراة والإنجيل ﴿ كمثل زرع ﴾ قال: الزرع في التوراة والإنجيل ﴿ كمثل زرع ﴾ قال: الزرع الميدة الميدة الميهم في الإنجيل ﴿ كمثل زرع ﴾ قال: الميشرون عشرة أوّله الميدة الميدة

<sup>(</sup>١) فتح القدير: ٥٦/٥.

محمد على وأخرج شطأه أبو بكر الصديق، وفآزره عمر بن الخطّاب وفاستغلظ عثمان بن عفّان، يعني استغلم عثمان بن عني استقام الإسلام بسيفه ويعجب الزرّاع قال: المؤمنون وليغيظ بهم الكفّار قال: قول عمر لأهل مكّة: لا نعبد الله سرّاً بعد هذا اليوم.

أخبرنا ابن منجويه الدينوري، حدّثنا عبدالله بن محمّد بن شنبه، حدّثنا أحمد بن جعفر بن حمدان، حدّثنا محمّد بن مسلم بن واره، حدّثنا الحسين بن الربيع، قال: قال ابن إدريس ما آمن بأن يكونوا قد ضارعوا الكفّار، يعني الرافضة، لأنّ الله تعالى يقول: ﴿لِغيظ بهم الكفّار﴾

أخبرنا الحسين بن محمّد العدل، حدّثنا محمّد بن عمر بن عبدالله بن مهران، حدّثنا أبو مسلم الكجي، حدّثنا عبدالله بن رجاء، أخبرنا عمران، عن الحجّاج، عن ميمون بن مهران، عن ابن عبّاس قال: قال رسول الله ﷺ: «يكون في آخر الزمان قوم ينبزون أو يلمزون الرافضة يرفضون الإسلام ويلفظونه، فاقتلوهم فإنّهم مشركون» [٥٦](١).

أخبرنا الحسين بن محمّد، حدّثنا أبو حذيفة أحمد بن محمّد بن علي، حدّثنا زكريا بن يحيى بن يعقوب المقدسي، حدّثنا أبي، حدّثنا أبو العوام أحمد بن يزيد الديباجي، حدّثنا المدني، عن زيد، عن ابن عمر، قال: قال النبيّ ﷺ لعليّ: «يا علي أنت في الجنّة وشيعتك في الجنّة، وسيجيء بعدي قوم يدّعون ولايتك، لهم لقب يقال له: الرافضة (٢)، فإن أدركتهم فاقتلوهم فإنّهم مشركون».

قال: يا رسول الله ما علامتهم؟ قال: «يا علي إنّهم ليست لهم جمعة، ولا جماعة يسبّون أبا بكر، وعمر» [٥٧] (٣).

﴿ وَعَدَ اللهُ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ ﴾ أي الطاعات، وقد مرّ تأويله، وقال أبو العالية في هذه الآية: ﴿ وعملوا الصالحات ﴾ يعني الذين أحبّوا أصحاب رسول الله المذكورين فيها فبلغ ذلك الحسن، فارتضاه، فاستصوبه منهم، قال ابن جرير: يعني من الشطأ الذي أخرجه الزرع، وهم الداخلون في الإسلام بعد الزرع إلى يوم القيامة رد (الهاء) و(الميم) على معنى الشطأ لا على لفظه، لذلك قال: ﴿ مِنْهُمْ مَ نَفْورَةً وَأَجْراً عَظِيماً ﴾ .

(في فَضلِ المُفَضَل)، حدَّثنا الشيخ أبو محمَّد المخلدي، إملاء يوم الجمعة في شعبان سنة

<sup>(</sup>۱) مجمع الزوائد: ۲۲/۱۰.

 <sup>(</sup>٢) روي عن رسول الله ﷺ «أن سبب تسميتهم بذلك أنهم رفضوا دين النبي» تذكرة الموضوعات للفتني: ٩٣،
 وهم غير الشيعة وغير الإمامية، التي لا تنطبق عليهم هذه الصفات.

<sup>(</sup>٣) للعلامة الأميني كلام حول هذا الحديث وتأويله في الغدير ٣/١٥٤.

أربع وثمانين وثلاثمائة، قال: أخبرنا أبو بكر محمّد بن حمدون بن خالد، وعبدالله بن محمّد بن مسلم، قالا: حدّثنا هلال بن العلاء، قال: حدّثنا حجّاج بن محمّد، عن أيّوب بن عتبة، عن يحيى بن أبي كثير، عن شداد بن عبدالله، عن أبي أسماء الرجبي، عن ثوبان، أنّ رسول الله على قال: "إنّ الله أعطاني السبع الطوال مكان التوراة، وأعطاني المئين مكان الإنجيل، وأعطاني مكان الزبور المثاني، وفضّلني بالمُفَضَل» [٥٨](١).

وأخبرنا أبو الحسن الحباري، قال: حدّثنا أبو الشيخ الإصبهاني، قال: أخبرنا ابن أبي عاصم، قال: حدّثنا هشام بن عمّار، قال: حدّثنا محمّد بن شعيب بن شابور، قال: حدّثنا سعد ابن قيس، عن قتادة، عن أبي الملح الهذلي، عن واثلة بن الأسقع، أنّ النبيّ ﷺ قال: «أُعطيت السبع الطوال مكان التوراة، وأعطيت المثاني مكان الإنجيل، وأعطيت المئين مكان الزبور، وفضلت بالمُفَضَل» [٩٥](٢).

<sup>(</sup>١) مسند أحمد: ١٠٧/٤؛ مجمع الزوائد: ١٥٨/٧ بتفاوت.

<sup>(</sup>٢) كنز العمال: ٢/٥٧٢؛ مجمع الزوائد: ٧/١٥٨ بتفاوت.

### سُورَة الحجُراتِ

# مدنية. وهي ألف وأربعمائة وخمسة وسبعون حرفاً، وثلاثمائة وثلاثة وأربعون كلمة، وثماني عشرة آية

أخبرنا أبو الحسن أحمد بن إبراهيم العبدوي قرأه عليه سنة أربع وثمانين وثلاثمائة، قال: أخبرنا أبو عمر ومحمّد بن جعفر بن محمّد العدل، قال: حدّثنا إبراهيم بن شريك بن الفضل، قال: حدّثنا أحمد بن عبدالله بن يونس، قال: حدّثنا سلام بن سليم المدائني، قال: حدّثنا هارون بن كثير، عن زيد بن أسلم، عن أبيه، عن أبي أمامة عن أبي بن كعب، قال: قال رسول الله عليه: "من قرأ الحُجرات أعطي من الأجر عشر حسنات بعدد من أطاع الله ومَنْ عَصاه» [7٠](١).

#### بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تُقدِّمُوا بَيْنَ يَدَيْ اللهِ وَرَسُولِهِ فَرا العامة (تُقَدِّمُوا) بضم (التاء) وكسر (الدال) من التقديم، وقرأ الضحّاك، ويعقوب بفتحهما من التقدّم. واختلف المفسّرون في معنى الآية، فروى علي بن أبي طلحة، عن ابن عبّاس، قال: لا تقولوا خلاف الكتاب والسنّة. عطية عنه: لا تتكلّموا بين يدى كلامه.

وأخبرنا عبدالله بن حامد، قال: أخبرنا أبو الحسين عمر بن الحسن بن مالك الشيباني، قال: حدّثنا أحمد بن الحسن بن سعيد بن عثمان الخزاز، قال: حدّثنا حسين بن محارق أبو جنادة، عن عبدالله ﴿لاَ تُقَدِّمُوا بَيْنَ يَدَيْ اللهِ

<sup>(</sup>١) تفسير مجمع البيان: ٢١٤/٩.

وأخبرنا عبد الخالق، قال: أخبرنا ابن حيى قال: حدّثنا أبو بكر بن أبي العوام الرياحي، قال: حدّثنا أبي. قال: حدّثنا أبي. قال: حدّثنا أبي. قال: حدّثنا النعمان بن عبد السّلم التيمي، عن زفر بن الهذيل، عن يحيى بن عبدالله التيمي عن حبّال بن رفيدة، عن مسروق، عن عائشة رَبِيًّا في قوله: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تُقدّمُوا بَيْنَ يَدَيْ اللهِ وَرَسُولِهِ قالت: لا تصوموا قبل أن يصوم نبيّكم.

وروي عن مسروق أيضاً، قال: دخلت على عائشة في اليوم الذي جئت فيه، فقالت للجارية: اسقيه عسلاً، فقلت: إنّي صائم. فقالت: قد نهى الله تعالى عن صوم هذا اليوم، وفيه نزلت ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تُقَدِّمُوا بَيْنَ يَدَيْ اللهِ وَرَسُولِهِ وَأَخبرنا ابن منجويه، قال: حدّثنا عمر بن الخطّاب. قال: حدّثنا عبدالله بن الفضل. قال: حدّثنا إسحاق بن إبراهيم. قال: حدّثني هشام بن يوسف، عن ابن جريح، قال: أخبرني ابن أبي مليكة أنّ عبدالله بن الزبير أخبرهم، قال: قدم ركب من بني تميم على النبيّ عليه فقال أبو بكر: أمّر القعقاع بن معبد زرارة، وقال عمر: بل أمّر الأقرع بن حابس، فقال أبوبكر: ما أردت إلاّ خلافي، وقال عمر: ما أردت خلافك، فتماريا حتّى ارتفعت أصواتهما، فأنزل الله سبحانه: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تُقَدِّمُوا بَيْنَ خلافك، فتماريا حتّى ارتفعت أصواتهما، فأنزل الله سبحانه: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تُقَدِّمُوا بَيْنَ

وقال قتادة: نزلت في ناس كانوا يقولون: لو أنزل في كذا، لوضع كذا. فكره الله ذلك وقدّم فيه. مجاهد: لا تفتاتوا<sup>(٢)</sup>.

الضحّاك: يعني في القتال وشرائع الدين يقول: لا تقضوا أمراً دون الله ورسوله. حيان، عن الكلبي لا تستبقوا رسول الله بقول، ولا فعل حتّى يكون هو الذي يأمركم. وبه قال السدّي، وقال عطاء الخراساني: نزلت في قصة بئر معونة، وقيل في الثلاثة الذين نجّوا الرجلين السّلميين، اللذين اعتزما إلى بني عامر وأخْذهم مالهما وكانا من أهل العهد، فلمّا أتوا رسول الله على وقد سبق الخبر إليه، فقال: «بئس ما صنعتم، هما من أهل ميثاقي وهذا الذي معكم من نسوتي (٤)»، قالا: يا رسول الله إنّهما زعما أنّهما من بني عامر، فقلنا: رجلان ممّن قتل إخواننا.

فقلنا: هما لذلك. وأتاه السَّلميون، فقال رسول الله ﷺ: «لا قود لهما لأنَّهما إعتزما إلى

<sup>(</sup>١) مسند أحمد: ٦/٤؛ وصحيح البخاري: ١١٦/٥ ط. دار الفكر.

<sup>(</sup>٢) لا تفتاتوا: لا تبتدعوا الكلام وتفتوا برأيكم.

<sup>(</sup>٣) تفسير الطبري: ٢٦/ ١٥٠.

<sup>(</sup>٤) كذا في المخطوط.

عدوّنا» [٦٢](١). ولكنّه أيدهما(٢)، فوادَّهما رسول الله ﷺ وأنزل الله سبحانه في ذلك: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تُقَدِّمُوا بَيْنَ يَدَيُ اللهِ وَرَسُولِهِ ﴾ حين قتلوا الرجلين، وهذه رواية ماذان عن ابن عبّاس.

وقال ابن زيد: لا تقطعوا أمراً دون رسول الله، وقيل: لا تمشوا بين يدي رسول الله، وكذلك بين أيدى العلماء فإنهم ورثة الأنبياء.

ودليل هذا التأويل ما أخبرنا أبو الحسن الخبازي، قال: حدّثنا أبو القاسم موسى بن محمّد الدينوري بها، قال: حدّثنا أحمد بن يحيى، قال: حدّثنا أحمد بن عبدالله بن يونس، قال: حدّثنا رجل بمكّة، عن ابن جريج، عن عطاء، عن أبي الدرداء، قال: رآني النبيّ على أمشي أمام أبي بكر، فقال: «تمشي أمام من هو خير منك في الدّنيا والآخرة، ما طلعت الشمس، ولا غربت على أحد بعد النبيّ على والمرسلين خيراً وأفضل من أبي بكر» [٦٣] (٣).

وقيل: إنّها نزلت في قوم كانوا يحضرون مجلس رسول الله ﷺ فإذا سُئل الرسول عن شيء، خاضوا فيه، وتقدّموا بالقول، والفتوى، فنهوا عن ذلك، وزجروا عن أن يقول أحد في شيء من دين الله سبحانه، قبل أن يقول فيه رسول الله ﷺ.

وقيل: لا تطلبوا منزلة وراء منزلته. قال الأخفش: تقول العرب: فلان تقدّم بين يدي أبيه، وأُمّه، ويتقدّم إذا استبدّ بالأمر دونهما. ﴿وَاتَّقُوا اللهَ﴾ في تضييع حقّه، ومخالفة أمره. ﴿إِنَّ اللهَ سَمِيعٌ﴾ لأقوالكم ﴿عَلِيمٌ﴾ بأفعالكم، وأحوالكم.

﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَرْفَعُوا أَصُواتَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ النَّبِيِّ الآية نزلت في ثابت بن قيس ابن شماس، كان في أذنه وقر، وكان جهوري الصّوت، فإذا كلّم إنساناً جهر بصوته، فربّما كان يكلّم رسول الله ﷺ فينادي بصوته، فأنزل الله سبحانه ﴿يا أَيّها الذين آمنوا لا ترفعوا أصواتكم فوق صوت النبيِّ ﴿وَلاَ تَجْهَرُوا لَهُ بِالْقَوْلِ كَجَهْرِ بَعْضِكُمْ لِبَعْض أي لا تغلظوا له في الخطاب، ولا تنادوه باسمه يا محمّد، يا أحمد، كما ينادي بعضكم بعضاً، ولكن فخّموه، واحترموه، وقولوا له قولاً ليّناً، وخطاباً حسناً، بتعظيم، وتوقير: يا نبي الله، يا رسول الله، نظيره قوله سبحانه: ﴿لا تجعلوا دعاء الرسول بينكم كدعاء بعضكم بعضاً ﴿ (٤).

﴿ أَنْ تَحْبَطَ أَعْمَالُكُمْ ﴾ كي لا تبطل حسناتكم. تقول العرب: أسند الحائط أن يميل ﴿ وَأَنْتُمْ لا تَشْعُرُونَ ﴾ فلمّا نزلت هذه الآية قعد ثابت في الطريق، فمرّ به عاصم بن عدي، فقال: ما

<sup>(</sup>۱) بتفاوت في تفسير القرطبي: ٣٠١/١٦.

<sup>(</sup>٢) كذا في المخطوط.

<sup>(</sup>۳) تاریخ بغداد: ۳۷۹/۱٤.

<sup>(</sup>٤) سورة النور: ٦٣.

قال أنس: فكنّا ننظر إلى رجل من أهل الجنّة، يمشي بين أيدينا، فلمّا كان يوم اليمامة في حرب مسيلمة، رأى ثابت في المسلمين بعض الانكسار، وانهزمت طائفة منهم، فقال: أف لهؤلاء، وما يصنعون. ثمّ قال ثابت لسالم مولى أبي حذيفة: ما كنا نقاتل أعداء الله مع رسول الله مثل هذا، ثمّ ثبتا، ولم يزالا يقاتلان حتّى قُتلا. وثابت بن قيس عليه درع، فرآه رجل من الصحابة بعد موته في المنام أنّه قال له: اعلم أنّ فلاناً ـ رجلٌ من المسلمين ـ نزع درعي، فذهب بها وهي في ناحية من العسكر عنده فرس تستر في طوله، وقد وضع على درعي لرمه (٢)، فأتِ خالد بن الوليد، فأخبره حتّى يسترد درعي وأتِ أبا بكر خليفة رسول الله وقل له: إنّ عليّ ديناً حتّى يقضي، وفلان من رقيقي عتيق.

فأخبر الرجل خالداً فوجد درعه والفرس على ما وصفه، فاسترد الدرع، وأخبر خالد أبا بكر تلك الرؤيا، فأجاز أبو بكر وصيّته. قال مالك بن أنس: لا أعلم أجيزت بعد موت صاحبها إلاّ هذه.

حدّثنا أبو محمّد المخلدي، قال: أخبرنا أبو العبّاس السرّاج، قال: حدّثنا زياد بن أيّوب، قال: حدّثنا عباد بن العوّام، ويزيد بن هارون وسعيد بن عادر، عن محمّد بن عمرو، عن أبي سلمة، قال: حدّثنا سعيد، عن أبي هريرة. قال: لمّا نزلت ﴿لا ترفعوا أصواتكم فوق صوت النبيّ ﴿ . . . الآية، قال أبو بكر: والله لا أرفع صوتي إلاّ كأخي السِرار (١٤).

<sup>(</sup>۱) فتح الباري: ٦/ ٤٥٧. (۲) تفسير الطبري: ٢٦/ ١٥٣.

<sup>(</sup>٣) كذا في المخطوط، ولعلها: دمه.

 <sup>(</sup>٤) تفسير القرطبي: ١٦ / ٣٠٨، والسرار بالكسر: المسارة أي كصاحب السرار أو كمثل المسارة بخفض صوته (لسان العرب ٤ / ٣٦٢).

وأخبرنا أبو سعيد محمّد بن موسى بن الفضل النيسابوري، قال: أخبرنا أبو عبدالله محمّد ابن عبدالله بن أحمد الإصبهاني، قال: حدّثنا أبو بكر عبدالله بن محمّد بن عبد القريشي، قال: حدّثنا محمّد بن يحيى بن أبي خاتم، قال: حدّثني جعفر بن أبي جعفر، عن أحمد بن أبي الخولدي، قال: سمعت أبا سلمان يقول: قال عمر بن الخطّاب في قوله: ﴿الّذين امتحن الله قلوبهم للتقوى﴾ قال: أذهب الشهوات منها ﴿لَهُمْ مَغْفِرَةٌ وَأَجْرٌ عَظِيمٌ ويقال: إنّ هذه الآيات الأربع من قوله: ﴿والله غفور رحيم نزلت في وفد تميم.

وهو ما أخبرني أبو القاسم الحسن بن محمّد، قال: حدّثني أبو جعفر محمّد بن صالح بن هاني الورّاق سنة سبع وثلاثين وثلاثمائة، قال: حدّثنا الفضل بن محمّد بن المسيب بن موسى الشعراني، قال: حدّثنا أمعلّى بن عبد الرّحمن، قال: حدّثنا عبد الحميد بن جعفر بن عمر بن الحكم، عن جابر بن عبدالله، قال: جاءت بنو تميم إلى النبيّ على فنادوا على الباب: يا محمّد اخرج علينا، فإنّ مدحنا زين وذمّنا شين. قال: فسمعها النبيّ على صلّى الله عليه وسلّم، فخرج عليهم، وهو يقول: "إنّما ذلكم الله الذي مدحه زين وذمّه شين»(۱).

قالوا: نحن ناس من بني تميم، جئنا بشاعرنا وخطيبنا نشاعرك ونفاخرك، فقال رسول الله ﷺ: «ما بالشعر بعثت، ولا بالفخار أمرت، ولكن هاتوا» [٦٥] (٢٠).

فقال الزبرقان بن بدر لشاب من شبابهم: قم فاذكر فضلك، وفضل قومك. فقام، فقال: الحمد لله الذي جعلنا خير خلقه وآتانا أموالاً نفعل فيها ما نشاء، فنحن من خير أهل الأرض، من أكثرهم عدّة، ومالاً، وسلاحاً، فمن أنكر علينا قولنا، فليأت بقول هو أحسن من قولنا، وفعال هي خير من فعالنا. فقال رسول الله عليه لثابت بن قيس بن شماس، وكان خطيب رسول الله: «قم فأجبه».

<sup>(</sup>١) أسباب نزول الآيات: ٢٥٩.

<sup>(</sup>٢) أسباب نزول الآيات للواحدي: ٢٥٩.

فقام، فقال: الحمد لله أحمده، وأستعينه، وأومن به، وأتوكّل عليه، وأشهد أن لا إله إلا الله، وحده لا شريك له، وأشهد أنّ محمّداً عبده ورسوله، ثمّ دعا المهاجرين من بني عمّه أحسن الناس وجوها وأعظمهم أحلاماً. فأجابوه، فقالوا: الحمد لله الذي جعلنا أنصاره، ووزراء رسوله، وعزّاً لدينه، فنحن نقاتل الناس، حتّى يشهدوا أن لا إله إلاّ الله، فمن قالها منع منّا ماله، ونفسه، ومن أبى قتلناه، وكان زعمه في الله علينا هيناً، أقول قولي وأستغفر الله للمؤمنين والمؤمنات.

فقال الزبرقان بن بدر لشاب من شبابهم: قم يا فلان، فقل أبياتاً تذكر فيها فضلك، وفضل قومك. فقام الشاب، فقال:

نحن الكرام فلاحيٌّ يعادلنا(۱) ونطعم الناس عند القحط كلّهم إذا أبينا فلا يأبى لنا أحد

فينا الرؤوس وفينا يقسم الربع من السديف إذا لم يؤنس القزع إنا كذلك عند الفخر نرتفع

قال: فأرسل رسول الله على إلى حسّان بن ثابت، فانطلق إليه الرّسول، فقال: وما تريد منّي وكنت عنده؟ قال: جاءت بنو تميم بشاعرهم، وخطيبهم، فأمر رسول الله على ثابت بن قيس، فأجابه، وتكلّم شاعرهم، فأرسل إليك لتجيبه.

وذكر له قول شاعرهم. قال: فجاء حسّان، فأمره رسول الله ﷺ أن يجيبه فقال: يا رسول الله مره، فليُسمعني ما قال، فقال النبي ﷺ: «اسمعه ما قلت»، فأنشده ما قال، فقال حسّان:

إنّ النوائب من فهر وإخوتهم قد شرّعوا سُنّة للنّاس تتّبع يرضى بها كلّ من كانت سريرته تقوى الإله وكلّ الخير يصطنع

ثمّ قال حسّان:

نصرنا رسول الله والدين عنوة بضرب كأبزاغ المخاض مشاشه وسل أحداً يوم استقلت شعابه ألسنا نخوض الموت في حومة الوغى ونضرب هام الدارعيين وننتمي فلولا حياء الله قلنا تكرماً فأحياؤنا من خير من وطئ الحصى

على رغم عات من معد وحاضر وطعن كأفواه اللقاح الصوادر بضرب لنا مثل الليوث الجواذر إذا طاب ورد الموت بين العساكر إلى حسب من جذم غسان قاهر على النّاس بالخيفين هل من منافر وأمواتنا من خير أهل المقابر

<sup>(</sup>١) في أسباب النزول: يفاخرنا بدلاً من «يعادلنا».

قال: فقام الأقرع بن حابس، فقال: إنّي والله لقد جئت لأمر ما جاء له هؤلاء، وإنّي قد قلت شعراً، فاسمعه منّي، فقال: هات، فقال:

> أتيناك كيما يعرف الناس فضلنا وإنّا رؤس الناس من كلّ معسر وإنّ لنا المرباع في كلّ غارة

إذا خالفونا عند ذكر المكارم وأنّ ليس في أرض المحجاز كدارم تكون بنجد أو بأرض التهائم

فقال رسول الله ﷺ: «قم يا حسّان فأجبه». فقام حسّان، فقال:

يعود وبالأعند ذكر المكارم بنسى دارم لا تفخروا إنّ فخركم لمنا خمول ممن بمين ظئر وخمادم هبلتم علينا تفخرون وأنتم

فقال رسول الله ﷺ: «لقد كنت غنياً يا أخا دارم أن يذكر منك ما قد ظننت أنّ الناس قد نسوه»

قال: فكان قول رسول الله ﷺ أشد عليهم من قول حسّان. ثمّ رجع حسّان إلى شعره. فقال:

> كأفضل ما نلتم من المجد والعلى فإن كنتم جئتم لحقن دمائكم فلا تجعلوا لله نلداً وأسلموا

ردافستنا من بعد ذكر الأكارم وأموالكم أن تقسموا في المقاسم ولا تفخروا عند النبع على بدارم وإلا ورت البيت مالت أكفّنا على هامكم بالمرهفات الصوارم

قال: فقام الأقرع بن حابس، فقال: إنّ محمّداً المولى، إنه والله ما أدري ما هذا الأمر، تكلُّم خطيبنا، فكان خطيبهم أحسن قولاً، وتكلُّم شاعرنا، فكان شاعرهم أشعر، وأحسن قولاً. ثمّ دنا من النبيّ ع فقال: أشهد أن لا إله إلاّ الله وأنَّك رسوله.

فقال له النبيّ ﷺ: «ما يضرّك ما كان قبل هذا». ثمّ أعطاهم رسول الله ﷺ وكساهم، وقد كان يخلف في ركابهم عمرو بن الأهتم، وكان قيس بن عاصم يبغضه لحداثة سنه، فأعطاه رسول الله مثل ما أعطى القوم، فأزرى به قيس، وقال فيه أبيات شعر وارتفعت الأصوات، وكثر اللغط عند رسول الله على فأنزل الله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَرْفَعُوا أَصْوَاتَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ النَّبِيِّ﴾ إلى قوله ﴿وَأَجْر عَظيم﴾ يعني جزاء وافراً، وهو الجنَّة (١).

## إِنَّ ٱلَّذِينَ يُنَادُونَكَ مِن وَرَاءَ ٱلْمُجُرُتِ ٱكْتَرَكُمْمُ لَا يَعْقِلُونَ ۞ وَلَوْ أَنْهُمْ صَارُوا حَنَّى غَرْحَ إِلَّهُمْ

<sup>(</sup>١) بطوَّله في أسباب النزول: ٢٥٩؛ وتاريخ دمشق: ١٩١.١٨٨/٩ ط. دار الفكر، وزاد المسير لابن الجوزي:

﴿إِنَّ الَّذِينَ يُنَادُونَكَ مِنْ وَرَاءِ الْمُحُبُرَاتِ ﴾ يعني أعراب تميم، حيث نادوا: يا محمّد اخرج علينا، فإنّ مدحنا زين وذمّنا شين، قاله قتادة. قال ابن عبّاس: بعث رسول الله على سرية إلى حي من بني العنبر وأمّر عليهم عُيينة بن حصين الفزاري، فلمّا علموا أنّه توجّه نحوهم، هربوا، وتركوا عيالهم، فسباهم عُيينة، وقدم بهم على رسول الله على فجاء بعد ذلك رجالهم يفدون الذراري، فقدموا وقت الظهيرة، وواقفوا رسول الله في أهله قائلاً، فلمّا رأتهم الذراري جهشوا إلى آبائهم يبكون، وكان لكلّ امرأة من نساء رسول الله على بيت، وحجرة، فعجلوا أن يخرج إليهم، وسول الله على أيقظوه من نومه، فخرج إليهم، فقالوا: يا محمّد اخرج إلينا حتّى أيقظوه من نومه، فخرج إليهم، فقالوا: يا محمّد فادنا عيالنا.

فنزل جبريل، فقال: يا محمّد إنّ الله يأمرك أن تجعل بينك، وبينهم رجلاً، فقال لهم رسول الله ﷺ: «أترضون أن يكون بيني وبينكم سمرة بن عمرو، وهو على دينكم؟».

فقالوا: نعم. قال سمرة: أنا لا أحكم بينهم وعمّي شاهد، وهو الأعور بن شامة فرضوا

فقال الأعور: أرى أن يفادي نصفهم، ويعتق نصفهم. فقال النبي ﷺ «قد رضيت».

ففادى نصفهم وأعتق نصفهم، فقال رسول الله ﷺ: "من كان عليه محرر من ولد إسماعيل، فليعتق منهم" [٦٦] (١). فأنزل الله سبحانه وتعالى: ﴿إِنَّ الّذِينَ يُنادُونكَ ﴿... الآية، وقال زيد بن أرقم: جاء ناس من الغرف إلى النبيّ ﷺ فقال بعضهم لبعض: انطلقوا بنا إلى هذا الرجل، فإن يكن نبيّاً فنحن أسعد الناس به، وأن يكن ملكاً نعش في جناحه. فجاءوا إلى حجرة النبيّ ﷺ، فجعلوا ينادونه: يا محمّد، يا محمّد، فأنزل الله تعالى: ﴿إِنَّ اللّذِينَ ينادُونكُ من وراء الحجرات ﴿ وهي جمع الحجم، وفيه لغتان: فتح الحجرات ﴿ وهي جمع الحجر، والحجر جمع حجرة، فهو جمع الجمع، وفيه لغتان: فتح (الجيم) وهي قراءة أبي جعفر، كقول الشاعر:

<sup>(</sup>۱) المعجم الكبير ۱۰/ ۱۸۵ ـ في المصدر الحديث هكذا: «من كان عليه محرر من ولد إسماعيل فلا يعتق من حمير أحداً»؛ مجمع الزوائد: ٤٦/١٠.

أما كان عباد كفياً لدارم يلي ولأبيات بها الحجرات يعنى يلى ولبنى هاشم.

﴿أَكُثْرُهُمْ ﴿ جهلاء ﴿ لاَ يَعْقِلُونَ وَلَوْ أَنَّهُمْ صَبَرُوا حَتَّى تَخْرُجَ إِلَيْهِمْ لَكَانَ خَيْراً لَهُمْ ﴾ لأنك كنت تعتقهم جميعاً ، وتطلقهم بلا فداء . ﴿ وَاللهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ أخبرنا ابن منجويه ، قال : حدّثنا عبدالله بن يوسف ، قال : حدّثنا أحمد بن عيسى بن السكين البلدي ، قال : حدّثني هاشم بن القاسم الحراني ، قال : حدّثني يعلى بن الأشدق ، قال : حدّثني سعد بن عبدالله ، أنّ النبي على سئل عن قول الله سبحانه : ﴿ إِنَّ الّذِين ينادونك من وراء الحجرات ﴾ قال : «هم الجفاة من بني تميم ، لولا أنهم من أشدّ الناس قتالاً للأعور الدجّال ، لدعوت الله عزّ وجلّ أن يهلكهم » [٦٧] (١٠) .

وقال له: «انظر، فإن رأيت منهم ما يدلّ على إيمانهم، فخذ منهم زكاة أموالهم، وإن لم تر ذلك، فاستعمل فيهم ما يُستعمل في الكفّار».

ففعل ذلك خالد ووافاهم، فسمع منهم آذان صلاتي المغرب والعشاء، فأخذ منهم صدقاتهم، ولم ير منهم إلا الطاعة، والخير، فانصرف خالد إلى رسول الله، وأخبره الخبر، فأنزل الله سبحانه: ﴿يا أَيّها الذين آمنوا إن جاءكم فاسق بنبا﴾ يعني الوليد بن عقبة بن أبي معيط سمّاه الله فاسقاً، نظيره ﴿أفمن كان مؤمناً كمن كان فاسقاً لا يستوون﴾(٤)، قال سهل بن عبدالله وابن زيد: الفاسق الكذّاب. أبو الحسين الورّاق: هو المعلن بالذنب، وقال ابن طاهر وابن زيد: الفاسق الذي لا يستحى من الله سبحانه.

<sup>(</sup>١) الدر المنثور: ٦/ ٨٧.

<sup>(</sup>٢) في تفسير ابن كثير (٤/ ٢٢٤): وإن النبي استغشهم وهمَّ بهم فأنزل الله عذرهم.

<sup>(</sup>٣) تفسير الطبري: ٢٦/٢٦.

<sup>(</sup>٤) سورة السجدة: ١٨.

بنباً: بخبر ﴿فَتَبَيَّنُوا أَنْ تُصِيبُوا﴾ كي لا تصيبوا بالقتل، والقتال. ﴿قَوْماً﴾ براء ﴿بِجَهَالَة فَتُصْبِحُوا عَلَى مَا فَعَلْتُمْ نَادِمِينَ \* وَاعْلَمُوا أَنَّ فِيكُمْ رَسُولَ اللهِ﴾ فاتقوا أن تقولوا الباطل، وتفتروا الكذب، فإنّ الله سبحانه يخبره أنباءكم، ويعرّفه أحوالكم، فتفتضحوا. ﴿لَوْ يُطِيعُكُمْ فِي كَثِير مِنْ الكذب، فإنّ الله سبحانه يخبره أنباءكم، ويعرّفه أحوالكم، فتفتضحوا. ﴿وَلَكِنَّ اللهَ حَبَّبَ إِلَيْكُمْ الْامْرِ ﴾ فيحكم برأيكم، ويقبل قولكم. ﴿لَعَنِتُمْ ﴾ لأثمتم وهلكتم. ﴿وَلَكِنَّ اللهَ حَبَّبَ إِلَيْكُمْ اللهُ فأنتم تطيعون رسول الله وتأتمون به، فيقيكم الله بذلك العنت. ﴿وَزَيَّنَهُ ﴾ وحسنه ﴿فِي قُلُوبِكُمْ وَكُرَّهُ إِلَيْكُمْ الْكُفْرَ وَالْفُسُوقَ وَالْعِصْيَانَ ﴾.

ثمّ انتقل من الخطاب إلى الخبر، فقال عزّ من قائل: ﴿أُوْلَئِكَ هُمْ الرَّاشِدُونَ﴾ نظيرها قوله سبحانه: ﴿وما أتيتم من زكاة تريدون وجه الله فأولئك هم المضعفون﴾(١)، قال النابغة:

يا دارميّة بالعلياء فبالسند أقوت وطال عليها سالف الأبد(٢)

﴿فَضْلا﴾ أي كان هذا فضلاً ﴿مِنْ اللهِ وَنِعْمَةً وَاللهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ \* وَإِنْ طَائِفَتَانِ مِنْ الْمُؤْمِنِينَ اقْتَتَلُوا﴾ قال أكثر المفسِّرين: وقف رسول الله ﷺ ذات يوم على مجلس من مجالس الأنصار وهو على حماره، فبال حماره، فأمسك عبدالله بن أبي بأنفه وقال: إليك عنّا بحمارك، فقد آذانا نتنه. فقال عبدالله بن رواحة: والله لحمار رسول الله ﷺ أطيب ريحاً منك.

فغضب لعبد الله بن أبي رجل من قومه، وغضب لعبد الله بن رواحة رجل من قومه، فغضب لكلّ واحد منهما أصحابه حتّى استسبّوا، وتجالدوا بالأيدي، والجريد، والنعال، ولم يقدر رسول الله ﷺ على إمساكهم، فأنزل الله سبحانه هذه الآية، فلمّا نزلت قرأها رسول الله ﷺ فاصطلحوا، وكفّ بعضهم عن بعض، وأقبل بشير بن النعمان الأنصاري مشتملاً على سيفه، فوجدهم قد اصطلحوا، فقال عبدالله بن أبي: أعليّ تشتمل بالسيف يا بشير؟ قال: نعم، والّذي أحلف به لو جئت قبل أن تصطلحوا لضربتك حتّى أقتلك، فأنشأ عبدالله بن أبي يقول:

متى ما يكن مولاك خصمك جاهداً تظلم (٣) ويصرعك الذين تصارع (٤)

قال قتادة: نزلت في رجلين من الأنصار، كانت بينهما مذاراة في حقّ بينهما، فقال أحدهما للآخر: لآخذن حقّي منك عنوة، لكثرة عشيرته، وإنّ الآخر دعاه ليحاكمه إلى نبيّ الله على أن يتبعه، فلم يزل الأمر بينهما، حتّى تدافعوا، وقد تناول بعضهم بعضاً بالأيدي، والنعال، ولم يكن قتال بالسيوف. وروى محمّد بن الفضيل، عن الكلبي أنّها نزلت في حرب

<sup>(</sup>١) سورة الروم: ٣٩.

<sup>(</sup>٢) البداية والنهاية: ٢/ ٢٧٩.

<sup>(</sup>٣) في السيرة: تذل بدل من «تظلم».

<sup>(</sup>٤) تفسير الطبري: ٢٦/٢٦؛ وسيرة ابن هشام: ٢/ ٤٢٥ ط. مصر (صبيح وأولاده).

سمير وحاطب، وكان سمير قتل حاطباً، فجعل الأوس والخزرج يقتتلون إلى أن أتاهم النبيّ ﷺ، فأنزل الله سبحانه هذه الآية، وأمر نبيّه، والمؤمنين أن يصلحوا بينهم.

وروى سفيان عن السدّي، قال: كانت امرأة من الأنصار يقال لها: أُمّ زيد تحت رجل، وكان بينها، وبين زوجها شيء، فرمى بها إلى عُلية، وحبسها فيها، فبلغ ذلك قومها فجاءوا، وجاء قومه، فاقتتلوا بالأيدي، والنعال، فأنزل الله سبحانه تعالى: ﴿وَإِنَّ طَائِفْتَانَ مَنَ الْمؤمنينَ السَّمَانَةُ اللّهِ اللّهُ الللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّه

﴿فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُمَا عَلَى الأَخْرَى فَقَاتِلُوا الَّتِي تَبْغِي حَتَّى تَفِيءَ لَوَرضا بما فيه لهما، وعليهما. ﴿فَإِنْ بَغَتْ إِحْدَاهُمَا عَلَى الأُخْرَى فَقَاتِلُوا الَّتِي تَبْغِي حَتَّى تَفِيءَ لَوجع ﴿إِلَى أَمْرِ اللهِ وأبت الإجابة إلى حكم الله تعالى له، وعليه في كتابه الذي جعله عدلاً بين خلقه. ﴿فَإِنْ فَاءَتُ لَرجعت إلى الحق ﴿فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُمَا بِالْعَدْلِ لِهِ بحملهما على الإنصاف والرضى بحكم الله، وهو العدل، ﴿وَأَقْسِطُوا لَو واعدلوا. ﴿إِنَّ اللهَ يُحِبُّ الْمُقْسِطِينَ إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةً في الدين، والولاية ﴿فَأَصْلِحُوا بَيْنَ أَخَوَيْكُمْ لَ إِذَا اختلفا، واقتتلا، وقرأ ابن سيرين، ويعقوب. بين (اخوتكم) (بالألف) و(النون). ﴿وَاتَّقُوا اللهَ فلا تعصوه ولا تخالفوا أمره ﴿لَعَلَكُمْ تُرْحَمُونَ ﴾.

قال أبو عثمان البصري: أخوة الدّين أثبت من أخوة النسب، فإنّ اخوة النسب تنقطع لمخالفة الدين، وأُخوّة الدين لا تنقطع بمخالفة النسب. وسئل الجنيد عن الأخ، فقال: هو أنت في الحقيقة إلاّ إنّه غيرك في الشخص. أخبرني ابن منجويه، قال: حدّثنا عمر بن الخطّاب. قال: حدّثنا محمّد بن إسحاق المسوحي. قال: حدّثنا عمرو بن علي، قال: حدّثنا أبو عاصم. قال: حدّثنا إسماعيل بن رافع، عن ابن أبي سعيد، عن أبي هريرة، قال: قال رسول الله على «المسلم خدّثنا إسماعيل بن رافع، ولا يعيبه، ولا يخذله، ولا يتطاول عليه في البنيان، فيستر عليه الريح إلاّ أخو المسلم لا يظلمه، ولا يعيبه، ولا يعرف له، ولا يشتري لبنيه الفاكهة، فيخرجون بها إلى صبيان جاره، ولا يطعمونهم منها».

قال رسول الله ﷺ: «احفظوا، ولا يحفظه منكم إلاّ قليل» [٦٨](١).

وفي هاتين الآيتين دليل على انّ البغي لا يزيل اسم الإيمان، لأنّ الله سبحانه وتعالى سمّاهم أخوة مؤمنين مع كونهم باغين، عاصين. يدلّ عليه ما روى الأعور أنّ علي بن أبي طالب رضي شُئل وهو القدوة في قتال أهل البغي، عن أهل الجمل، وصفّين، أمشركون هم؟

فقال: لا، من الشرك فرّوا. فقيل: أهم منافقون؟ فقال: إنّ المنافقين لا يذكرون الله إلاّ قليلاً. قيل: فما حالهم؟ قال: إخواننا بغوا علينا.

<sup>(</sup>١) تفسير القرطبي: ٣٢٣/١٦.

وقد أخبرني ابن منجويه، قال: حدّثنا ابن شنبه، قال: حدّثنا أحمد بن الحسين بن عبد الحبّار الصوفي قال: حدّثنا أبو نصر التمّار، قال: حدّثنا كوثر، عن نافع، عن ابن عمر أنّ النبيّ على قال: «يا عبد الله هل تدري كيف حكم الله سبحانه فيمن بغى من هذه الأُمّة؟».

قال: الله ورسوله أعلم. قال: «لا يجهز على جريحها، ولا يقتل أسيرها، ولا يطلب هاربها، ولا يقتل أسيرها، ولا يطلب هاربها، ولا يقسم فيئها» [79] (١). وسُئل محمّد بن كعب القرظي عن هاتين الآيتين، فقال: جعل النبي على أجر المصلح بين الناس، كأجر المجاهد عند الناس، وقال بكر بن عبدالله: امش ميلاً، وعد مريضاً، امش ميلين، وأصلح بين اثنين، امش ثلاثة أميال، وزر أخاك في الله.

يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا لَا يَسْخَرَ فَوْمٌ مِن فَوْمٍ عَسَىٰ أَن يَكُونُواْ خَبَرًا يِنْهُمْ وَلَا فِسَاءٌ مِن فِسَاءٍ عَسَىٰ أَن يَكُنُ مِنْ أَنْهُمْ وَلَا فِسَاءٌ مِن فِسَاءٍ عَنَىٰ أَن يَكُنُ مَمُ خَبًرا مِنْهُمْ وَلَا نَلْمِنُواْ الْفَلْوَلُولِ بِالْأَلْقَلَبِ بِلْسَ الْإِنْمُ الْفَسُوقُ بَعْدَ الْإِيمَانُ وَمَن لَمْ يَلُبُ فَأُولَتِيكَ مُمُ الظّافِرُونَ فِي يَتَاتُمُ اللَّهُ وَلا جَسَسُوا وَلا يَعْنَب بَعْضُكُم الظّافِرُونَ فِي يَتَاجُوا كَثِيرًا مِن الظّنَ إِن بَعْضَ الظّنِ إِنْهُ وَلا جَسَسُوا وَلا يَعْنَب بَعْضُكُم بَعْضًا أَيْجِبُ أَحَدُكُمْ أَن يَأْتُوا اللّهُ إِنَّ اللّهُ وَوَاللّهُ وَمِنْ لَلْهِ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَلا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَالّهُ وَاللّهُ ولَا اللللّهُ وَاللّهُ ول

﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ يَسْخَرْ قُومٌ مِنْ قَوْم الآية، قال ابن عبّاس: نزلت في ثابت بن قيس، وذلك أنّه كان في إذنه وقر، فكان إذا أتى رسول الله على وقد سبقوه بالمجلس، أوسعوا له حتى يجلس إلى جنبه، فيسمع ما يقول، فأقبل ذات يوم، وقد فاته من صلاة الفجر ركعة مع رسول الله على فلمّا انصرف النبي على من الصلاة أخذ أصحابه مجالسهم [منه، فربض] كل رجل بمجلسه، فلا يكاد يوسع أحد لأحد، فكان الرجل إذا جاء، فلم يجد مجلساً، قام قائماً، كما هو، فلمّا فرغ ثابت من الصلاة، وقام منها، أقبل نحو رسول الله على فجعل يتخطّى رقاب الناس، ويقول: تفسحوا تفسحوا، فجعلوا يتفسحون له حتّى انتهى إلى رسول الله على وبينه وبينه رجل.

فقال له: تفسح. فقال له الرجل: قد أصبت مجلساً، فاجلس، فجلس ثابت من خلفه مغضباً، فلمّا ابينت الظلمة، غمز ثابت الرجل، وقال: مَنْ هذا؟ قال: أنا فلان. فقال له ثابت: ابن فلانة. ذكر أُمّاً له كان يعيَّر بها في الجاهلية. فنكس الرجل رأسه واستحيى، فأنزل الله عزّ وجلّ هذه الآية.

وقال الضحّاك: نزلت في وفد تميم الذين ذكرناهم في صدر السورة، استهزءوا بفقراء أصحاب رسول الله على مثل عمّار، وخباب، وبلال، وصهيب، وسلمان، وسالم مولى أبي حذيفة، لما رأوا من رثاثة حالهم، فأنزل الله سبحانه في الذين آمنوا منهم هيا أيُّها الذين آمنوا لا

<sup>(</sup>۱) تفسير القرطبي: ۲۱/ ۳۲۰.

يسخر قومٌ من قوم﴾ أي رجالٌ من رجال، والقوم اسم يجمع الرجال والنساء (١)، وقد يختص بجمع الرجال، كقول زهير:

ومـــــا أدري وســـــوف إخــــــال أدري أقــــوم آل حـــصــــن أم نــــســـاء(٢)

﴿عَسَى أَنْ يَكُونُوا خَيْراً مِنْهُمْ وَلاَ نِسَاءٌ مِنْ نِسَاء عَسَى أَنْ يَكُنَّ خَيْراً مِنْهُنَّ﴾ نزلت في امرأتين من أزواج النبي ﷺ مخرتا من أُمّ سلمة، وذلك أنّها ربطت خصريها بسبيبة - وهي ثوب أبيض ومثلها السب ـ وسدلت طرفيها خلفها. فكانت تجرها.

فقالت عائشة لحفصة: انظري ما تجرّ خلفها كأنّه لسان كلب. فهذا كان سخريتهما (٣).

وقال أنس: نزلت في نساء رسول الله على عيرن أمّ سلمة بالقِصَر. ويقال: نزلت في عائشة، أشارت بيدها في أمّ سلمة أنّها قصيرة، وروى عكرمة، عن ابن عبّاس أنّ صفية بنت حي بن أخطب أتت رسول الله على فقالت: إنّ النساء يعيّرني فيقلن: يا يهودية بنت يهوديين، فقال رسول الله على هلا قلت: إنّ أبي هارون، وابن عمّي موسى، وإنّ زوجي محمّد» [٧٠](٤)، فأنزل الله سبحانه هذه الآية.

﴿ وَلا تَلْمِزُوا أَنفُسَكُمْ ﴾ أي لا يعيب بعضكم بعضاً، ولا يطعن بعضكم على بعض. وقيل: اللمز العيب في المشهد، والهمز في المغيب، وقال محمّد بن يزيد: اللمز باللسان، والعين، والإشارة، والهمز لا يكون إلاّ باللسان، قال الشاعر:

إذا لقيتك عن شخط تكاشرني وإن تغيبتُ كنت الهامز اللمزه(٥)

﴿وَلاَ تَنَابَزُوا بِالْأَلْقَابِ﴾ قال أبو جبير بن الضحّاك: فينا نزلت هذه الآية في بني سلمة، قدم رسول الله ﷺ المدينة، وما منّا رجل إلاّ له اسمان أو ثلاثة، فكان إذا دعا الرجل الرجل باسم، قلنا: يا رسول الله، إنّه يغضب من هذا. فأنزل الله عزّ وجلّ: ﴿ولا تنابزوا بالألقاب﴾.

قال قتادة، وعكرمة: هو قول الرجل للرجل: يا فاسق، يا منافق، يا كافر، وقال الحسن: كان اليهودي، والنصراني يُسلم، فيقال له بعد إسلامه: يا يهودي، يا نصراني، فنُهوا عن ذلك، وقال ابن عبّاس: التنابز بالألقاب أن يكون الرجل عمل السيّئات، ثمّ تاب منها، وراجع الحقّ، فنهى الله أن يعيّر بما سلف من عمله.

القسير القرطبي: ١٦/ ٣٢٥ مورد الآية.

<sup>(</sup>٢) كتاب العين: ٥/ ٢٣١.

<sup>(</sup>٣) تفسير القرطبي: ٢١/ ٢٢٦.

<sup>(</sup>٤) أسباب نزول الآيات للواحدي: ٢٦٤؛ تفسير القرطبي: ٣٢٦/١٦.

<sup>(</sup>٥) لسان العرب: ٥/٤٢٦؛ تاج العروس: ٤/٤٩.

﴿ بِئْسَ الْإِسْمُ الْفُسُوقُ بَعْدَ الْأَيْمَانِ ﴾ يقول: من فعل ما نهيت عنه من السخرية، واللمز والنبز، فهو فاسق، و ﴿ بئس الإسم الفُسُوقُ بعد الإيمان ﴾ فلا تفعلوا ذلك، فتستحقّوا (اسم الفسوق) وقيل: معناه بئس الاسم الذي تسميه، بقولك فاسق، بعد أن علمت أنّه آمنَ.

﴿ وَمَنْ لَمْ يَتُبُ فَأُولَئِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ \* يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اجْتَنِبُوا كَثِيراً مِنْ الظَّنِّ ﴾ . . . الآية نزلت في رجلين من أصحاب رسول الله صلّى الله عليه وسلّم اغتابا رفيقيهما، وذلك أنّ رسول الله علي كان إذا غزا أو سافر، ضمّ الرجل المحتاج إلى رجلين موسورين يخدمهما، ويحقب حوائجهما، ويتقدّم لهما إلى المنزل، فيهيّئ لهما ما يصلحهما من الطعام، والشراب، فضم سلمان الفارسي عليه إلى رجلين في بعض أسفاره، فتقدّم سلمان، فغلبته عيناه، فلم يهيّئ لهما شيئاً، فلمّا قدما، قالا له: ما صنعت شيئاً؟ قال: لا. قالا: ولِمَ؟ قال: غلبتني عيناي، فقالا له: انطلق إلى رسول الله على واطلب لنا منه طعاماً وإداماً، فجاء سلمان إلى رسول الله عنه وسأله طعاماً، فقال رسول الله عند، فضل من طعام، وإدام، فليعطك».

فلمّا جاءا إلى رسول الله على قال لهما: «ما لي أرى خضرة اللحم في أفواهكما» قالا: يا رسول الله، والله ما تناولنا يومنا هذا لحماً، فقال: «ظللتم تأكلون لحم سلمان، وأسامة» [٧١](١).

فأنزل الله سبحانه: ﴿يَا أَيُّهَا الذِين آمنوا اجتنبوا كثيراً من الظنّ ﴾. ﴿إِنَّ بعضَ الظَّنِّ إِثْمٌ وَلاَ تَجَسّوا ﴾ وَرأ البن عبّاس، وأبو رجاء العطاردي (ولا تحسّسوا) (بالحاء)، قال الأخفش: ليس يبعد أحدهما عن الآخر. إلاّ أنّ التجسّس لما يُكتم، ويُوارى، ومنه الجاسوس، والتحسس (بالحاء) تحبر الأخبار، والبحث عنها، ومعنى الآية خذوا ما ظهر، ودعوا ما ستر الله، ولا تتبعوا عورات المسلمين.

أخبرني ابن منجويه، قال: حدّثنا ابن شنبه، قال: حدّثنا الفريابي قال: حدّثنا قتيبة بن سعد، عن مالك، عن أبي الزياد، عن الأعرج، عن أبي هريرة، أنَّ رسول الله ﷺ قال: «إيّاكم

<sup>(</sup>۱) تفسير القرطبي: ٣٣١/١٦.

والظنّ، فإنّ الظنّ أكذب الحديث، ولا تجسّسوا، ولا تحسّسوا، ولا تنافسوا، ولا تحاسدوا، ولا تحاسدوا، ولا تحاسدوا، ولا تدابروا، وكونوا عباد الله إخواناً» [٧٢](١).

وأخبرني ابن منجويه، قال: حدّثنا ابن حبش، قال: أخبرنا على بن زنجويه. قال: حدّثنا سلمة، قال: حدّثنا عبد الرزاق قال: أخبرنا معمر، عن الزهري، عن زرارة بن مصعب بن عبد الرّحمن بن عوف، عن المسوّر بن مخرمة، عن عبد الرّحمن بن عوف، أنّه حرس ليلة عمر بن الخطّاب بالمدينة، فبينا هم يمشون شب لهم سراج في بيت، فانطلقوا يؤمّونه، فلمّا دنوا منه، إذا باب يجاف على قوم لهم أصوات مرتفعة، ولغط، فقال عمر، وأخذ بيد عبد الرّحمن: أتدري بيت من هذا؟ قال: قلت: لا.

قال: هذا بيت ربيعة بن أمية بن خلف، وهم الآن بيثرب، فما ترى؟ قال عبد الرّحمن: أرى أنّا قد أتينا ما قد نهى الله سبحانه، فقال: ﴿ولا تجسسوا﴾ فقد تجسسنا، فانصرف عمر عنهم، وتركهم.

وبه عن معمر، قال: أخبرني أيّوب، عن أبي قلابة أنّ عمر بن الخطّاب، حُدِّث أنّ أبا محجن الثقفي شرب الخمر في بيته هو وأصحابه، فانطلق عمر حتّى دخل عليه، فإذا ليس عنده إلاّ رجل، فقال أبو محجن: يا أمير المؤمنين إنّ هذا لا يحلّ لك، فقد نهاك الله عزّ وجلّ عن التجسّس، فقال عمر: ما يقول هذا؟ فقال زيد بن ثابت، وعبدالله بن الأرقم: صدق يا أمير المؤمنين، هذا التجسّس، قال: فخرج عمر في وتركه. وروى زيد بن أسلم أنّ عمر بن الخطّاب خرج ذات ليلة، ومعه عبد الرّحمن بن عوف في يعسّان إذ شبّ لهما نار، فأتيا الباب، فاستأذنا، ففتح الباب، فدخلا، فإذا رجل، وامرأة تغنّي، وعلى يد الرجل قدح، وقال عمر للرجل: وأنت بهذا يا فلان؟ فقال: وأنت بهذا يا أمير المؤمنين؟ فقال عمر: فمن هذه منك؟ قال: امرأتي. قال: وما في القدح؟ قال: ماء زلال. فقال للمرأة: وما الّذي تغنّين؟ فقالت: أقول:

تطاول هذا الليل واسودَّ جانبه فوالله لولا خشية الله والتقى ولكن عقلي والحياء يكفني

وأرّقني ألاّ حبيب ألاعبه (۲) لنزعزع من هذا السرير جوانبه وأكرم بعلي أن تنال مراكبه

ثم قال الرجل: ما بهذا أُمرنا يا أمير المؤمنين، قال الله: ﴿وَلاَ تَجَسَّسُوا﴾ فقال عمر: صدقت، وانصرف. وأخبرنا الحسين، قال: حدّثنا موسى بن محمّد بن علي. قال: حدّثنا

<sup>(</sup>١) مسند أحمد: ٢/ ٤٧٠ بتفاوت يسير. صحيح البخاري: ٧/ ٨٨.

<sup>(</sup>٢) تفسير القرطبي: ١٦/ ٣٣٤؛ ولسان العرب: ٨/ ١٤٢، بتفاوت فيهما بالبيت الثاني.

الحسين بن علوية. قال: حدّثنا إسماعيل بن عيسى، قال: حدّثنا المسيب، عن الأعمش، عن زيد بن وهب، قال: قبل لابن مسعود: هل لك في الوليد بن عقبة تقطر لحيته خمراً؟ فقال: إنّا قد نهينا عن التجسّس، فإن يظهر لنا شيئاً نأخذه به.

﴿ وَلاَ يَغْتَبُ بَعْضُكُمْ بَعْضاً ﴾ أخبرنا الحسين، قال: حدّثنا عبيدالله بن أحمد بن يعقوب المقري. قال: حدّثنا أحمد بن محمّد بن زيد أبو بكر السطوي، قال: حدّثنا علي بن اشكاب، قال: حدّثنا عمر بن يونس اليمامي، قال: حدّثنا جهضم بن عبدالله، عن العلاء بن عبد الرّحمن، عن أبيه، عن أبي هريرة، قال: سُئل رسول الله على عن الغيبة فقال: «أن يُذكر أخاك بما يكره، فإمّا إن كان فيه فقد اغتبته، وإن لم يكن فيه فقد بهتّه» [۷۳](۱).

وقال معاذ بن جبل: كنا مع رسول الله على فذكر القوم رجلاً، فقالوا: ما يأكل إلاّ ما أطعم، ولا يرحل إلاّ ما رحّل، فما أضعفه، فقال رسول الله صلّى الله عليه وسلّم: «اغتبتم أخاكم».

قالوا: يا رسول الله وغيبة أن نحدّث بما فيه؟ فقال: «بحسبكم أن تحدّثوا عن أخيكم بما فيه» [٧٤] (٢).

وروى موسى بن وردان عن أبي هريرة أنّ رجلاً قام من عند رسول الله، فرأوا في قيامه عجزاً، فقالوا: يا رسول الله ما أعجز فلاناً. فقال رسول الله ﷺ «أكلتم أخاكم واغتبتموه» [٧٥] (٣).

﴿أَيُحِبُّ أَحَدُكُمْ أَنْ يَأْكُلَ لَحْمَ أَخِيهِ مَيْتاً﴾، قال قتادة: يقول: كما أنت كاره أن وجدت جيفة مدودة أن تأكل منها، فكذلك فاكره لحم أخيك وهو حيّ، ﴿فَكَرِهْتُمُوهُ﴾ قال الكسائي، والفراء: معناه، فقد كرهتموه. وقرأ أبو سعيد الخدري (فكرهتموه) بالتشديد على غير تسمية الفاعل.

أخبرني الحسن، قال: حدّثنا عمر بن نوح البجلي، قال: حدّثنا أبو صالح عبد الوهاب بن أبي عصمة. قال: حدّثنا يحيى بن سليم، عن أبي عصمة. قال: حدّثنا يحيى بن سليم، عن كهمس، عن ميمون بن سباه، وكان يفضل على الحسن، ويقال: قد لقي من لم يلق، قال: بينما أنا نائم إذا أنا بجيفة زنجي وقائل يقول لي: كُلْ، قلت: يا عبدالله، ولِمَ آكل؟ قال: بما اغتبت عبد فلان، قلت: والله ما ذكرت منه خيراً، ولا شرّاً، قال: لكنّك استمعت، ورضيت، فكان

<sup>(</sup>۱) مسند أحمد: ۲/ ۳۸٤؛ صحيح مسلم: ۲۱/۸ بتفاوت.

<sup>(</sup>٢) الدر المنثور: ٦/ ٩٧.

<sup>(</sup>٣) مجمع الزوائد: ٨/ ٩٤؛ جامع البيان للطبري: ٢٦/ ١٧٧.

ميمون بعد ذلك لا يغتاب أحداً، ولا يدع أن يغتاب عنده أحد، وحُكي عن بعض الصالحين أنّه قال: كنت قاعداً في المقبرة الفلانية، فاجتازني شاب جلد، فقلت: هذا، وأمثاله، وبال على الناس، فلمّا كانت تلك الليلة رأيت في المنام أنّه قُدِّم إليَّ جنازة عليها ميّت، وقيل ليّ كُلْ من لحم هذا، وكشف عن وجهه، فإذا ذلك الشاب، فقلت: أنا لم آكل من لحم الحيوان الحلال منذ سنين، فكيف آكل هذا؟ فقيل: فلِمَ اغتبته إذاً؟ فانتبهت حزيناً، فكنت آوي إلى تلك المقبرة سنة واحدة، فرأيت الرجل، فقمت إليه لأستحل منه، فنظر إليَّ من بعيد، فقال: تبت. قلت: نعم، قال: ارجع إلى مكانك.

وقد أخبرنا ابن منجويه، قال: حدّثنا عمر بن الخطّاب. قال: حدّثنا عبدالله بن الفضل. قال: أخبرنا علي بن محمّد. قال: حدّثنا يحيى بن آدم. قال: حدّثنا ابن المبارك، عن ابن جريج، عن أبي الزبير، عن ابن عمر، لأبي هريرة، قال: جاء ماعر إلى النبي على، فقال: إنّه زنى، فأعرض عنه، حتّى أقرّ أربع مرّات، فأمر برجمه، فمرّ النبيّ على رجلين يذكران ماعراً، فقال أحدهما: هذا الذي ستر عليه، فلم تدعه نفسه حتّى رُجم برجم الكلب.

قال: فسكت عنهما حتّى مرّا معه على جيفة حمار شائل رجله، فقال ﷺ لهما: «انزلا فأصيبا منه». فقالا: يا رسول الله غفر الله لك، وتؤكل هذه الجيفة؟

قال: «ما أصبتما من لحم أخيكما آنفاً أعظم عليكما، أما إنّه الآن في أنهار الجنّة منغمس فيها» [٧٦].

وأخبرني ابن منجويه، قال: حدّثنا ابن شيبة قال: حدّثنا الفريابي، قال: حدّثنا محمّد بن المصفى، قال: حدّثنا أبو المغيرة، حدّثنا عبد القدوس بن الحجّاج، قال: حدّثني صفوان بن عمرو، قال: حدّثنا راشد بن سعد، وعبد الرّحمن بن جبير، عن أنس بن مالك، عن رسول الله علي قال: «لمّا عُرج بي مررتُ بقوم لهم أظفار من نحاس يخمشون وجوههم، وصدورهم، فقلت: من هؤلاء يا جبريل؟ قال: هؤلاء الذين يأكلون لحوم النّاس، ويقعون في أعراضهم» [۷۷](۱).

﴿ وَاتَّقُوا اللهَ إِنَّ اللهَ تَوَّابٌ رَحِيمٌ ﴾ أخبرني الحسين، قال: حدّثنا موسى بن محمّد بن علي، قال: حدّثنا أحمد بن يحيى الحلواني، قال: حدّثنا يحيى بن أيّوب، قال: حدّثنا أسباط، عن أبي رجاء الخراساني، عن عبّاد بن كثير، عن الحريري، عن أبي نصرة، عن جابر بن عبدالله، وأبي سعيد الخدري، قالا: قال رسول الله عليه الغيبة أشدّ من الزنا». قيل: وكيف؟ قال: «إنّ الرجل يزني، ثمّ يتوب، فيتوب الله عليه، وإنّ صاحب الغيبة لا يُغفر له حتّى يغفر له صاحبه [ ٢٨] (٢٠).

<sup>(</sup>١) مسند أحمد: ٣/٢٢٤؛ وسنن أبي داود: ٢/٢٥١.

<sup>(</sup>٢) الجامع الصغير: ١/ ٤٥٠؛ العهود المحمدية للشعراني: ٨٥٦؛ كنز العمال: ٣/ ٥٨٦.

وأخبرني الحسين، قال: حدّثنا الفضل. قال: حدّثنا أبو عيسى حمزة بن الحسين بن عمر البزاز البغدادي، قال: حدّثنا محمّد بن علي الورّاق. قال: حدّثنا هارون بن معروق، قال: حدّثنا ضمرة، عن ابن شوذي، قال: قال رجل لابن سيرين: إنّي قد اغتبتك، فاجعلني في حلّ، قال: إنّي أكره أن أحلّ ما حرّم الله.

وأخبرنا ابن منجويه، قال: حدّثنا أبو الطيب بن حفصويه، قال: حدّثنا عبدالله بن جامع. قال: قرأت على أحمد بن سعيد، حدّثنا سعيد، قال: حدّثنا يزيد بن هارون، عن هشام بن حسّان عن خالد الربعي، قال: قال عيسى ابن مريم لأصحابه: أرأيتم لو أنّ أحدكم رأى أخاه المسلم قد كشف الريح عن ثيابه؟ قالوا: سبحان الله إذاً كنّا نردّه. قال: لا، بل كنتم تكشفون ما بقي، مثلاً ضربه لهم يسمعون للرجل سيئة أو حسنة، فيذكرون أكثر من ذلك.

بَتَأَيُّمُ النَّاسُ إِنَّا حَلَقْنَكُمْ مِن ذَكِرِ وَأَنَىٰ وَجَعَلَنكُوْ شُعُوبًا وَقَايَلَ لِتَعَارَقُوا الْ الْحَرَمُكُمْ عِندَ اللّهِ الْقَلْمُمُ اللّهِ عَلَيْمُ خَبِرُ ﴿ إِنَّ فَالْتِ الْأَعْرَابُ ءَامَنَا قُل لَمْ تُوْمِنُوا وَلَكِن قُولُوا أَسْلَمَنَا وَلَمَا يَدَخُل الْإِيمَانُ فِي قُلُوبِكُمْ وَإِن تُعلِيعُوا اللّه وَرَسُولُهُ لَا يَلِيمُ مِن أَعْمَلِكُمْ شَيْعًا إِنَّ اللّهَ عَفُولٌ رَحِيمُ ﴿ إِنَّ إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ اللّهِ وَلَيْكُولُو اللّهُ عَلَيْكُمْ مِن أَعْمَلِكُمْ شَيْعًا إِنَّ اللّهُ عَفُولٌ رَحِيمُ ﴿ إِنَّ إِنِّمَا اللّهُ وَمُنَا اللّهُ وَلَيْهُ وَاللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ وَمُلْكُولُو اللّهُ مِنْكُولُ اللّهُ مَا فِي السّمَونِ وَمَا فِي الأَرْضِ وَاللّهُ بِكُلِ شَيْعٍ عَلِيمٌ ﴿ إِن يُمْتُونُ وَمَا فِي اللّهُ مَنْ وَاللّهُ بِكُلّ شَيْعٍ عَلِيمٌ ﴿ إِن يُمْتُونُ وَمَا فِي اللّهُ مَنْ وَاللّهُ بِيمِكُمْ مَا فِي السّمَونِ وَمَا فِي الأَرْضِ وَاللّهُ بِيمُ اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ عَلَيْكُمْ أَنْ هَدَدَكُمُ لِلْإِيمُنِ إِن كُنُمُ صَادِفِينَ ﴿ إِلّهُ إِنْ اللّهُ مِنْكُولُ اللّهُ عَلَيْكُمْ أَنْ هَدَدَكُمُ لِلْإِيمُن إِن كُنُمُ صَادِفِينَ ﴿ إِلّهُ إِنَّا اللّهُ مِنْكُولُ اللّهُ عَلَيْكُمْ أَنْ هَدَدَكُمُ لِلْإِيمُن إِن كُنُمُ صَادِفِينَ ﴿ إِلَيْهُ مِنْ اللّهُ مِنْ وَاللّهُ بَعِيمُ اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ عَلَيْكُمْ أَنْ هَدَدَكُمُ لِلْإِيمُن إِن كُنُمُ صَادِفِينَ ﴿ إِلَيْهُ مِنْكُونَ اللّهُ عَنْكُمْ لَلْهُ بَعْلَمُ عَبْتُهُ وَاللّهُ مُعْمَلًا عَلَيْهُ مَا أَلْهُ الْمُعْلِقُونَ اللّهُ عَلَيْكُمْ وَاللّهُ بَعْلُمُ عَبْتُ السّمَونِ وَالْأَوْمِنُ وَاللّهُ بَعِيمُ لِيمُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُمْ ﴾ الآية. قال ابن عبّاس: نزلت في ثابت بن قيس وقوله للرجل الذي لم يفسح له: ابن فلانة، فقال رسول الله ﷺ: «من الذاكر فلانة؟». فقام ثابت، فقال: أنا يا رسول الله. فقال: «ما رأيت يا ثابت؟».

قال: رأيت أبيض وأسود وأحمر. قال: «فإنّك لا تفضلهم إلاّ في الدّين والتقوى» [٧٩] (١)، فأنزل الله سبحانه في ثابت هذه الآية وبالّذي لم يفسح له: ﴿يا أَيّها الذين آمنوا إذا قيل لكم تفسحوا في المجالس، فافسحوا... (٢) الآية.

وقال مقاتل: لمّا كان يوم فتح مكّة، أمر رسول الله ﷺ بلالاً حتّى علا على ظهر الكعبة وأذّن، فقال عتاب بن أسد بن أبي العيص: الحمد لله الذي قبض أبي حتّى لم ير هذا اليوم، وقال الحرث بن هاشم: أما وجد محمّدٌ غير هذا الغراب الأسود مؤذّناً؟ وقال سهيل بن عمرو:

<sup>(</sup>١) أسباب نزول الآيات للواحدي: ٢٦٤.

<sup>(</sup>٢) سورة المجادلة: ١١.

إن يرد الله شيئاً يغيره، وقال أبو سفيان بن حرب: إنّي لا أقول شيئاً أخاف أن يخبر به ربّ السماء.

فأتى جبريل رسول الله على وأخبره بما قالوا، فدعاهم رسول الله على وسألهم عمّا قالوا، فأقرّوا، فأنزل الله سبحانه هذه الآية وزجرهم، عن التفاخر بالأنساب، والتكاثر بالأموال، والازدراء للفقراء، وقال يزيد بن سخرة: كان رسول الله على ذات يوم يمرّ ببعض أسواق المدينة، فإذا غلام أسود قائم، ينادى عليه ليباع، فمن يريد.

وكان الغلام قال: من اشتراني فعلي شرط، قيل: ما هو، قال: ألا يمنعني عن الصلوات الخمس خلف رسول الله على فاشتراه رجل على هذا الشرط، فكان رسول الله على عند كل صلاة مكتوبة، ففقده ذات يوم، فقال لصاحبه: «أين الغلام؟». فقال: محموم يا رسول الله، فقال لأصحابه: «قوموا بنا نعوده». فقاموا معه فعادوه، فلما كان بعد أيّام قال لصاحبه: «ما حال الغلام؟» [٨٠](١).

قال: يا رسول الله، إنّ الغلام لما به، فقام رسول الله على فلخل عليه وهو في ذهابه، فقبض على تلك الحال، فتولّى رسول الله على غسله، وتكفينه، ودفنه، فدخل على المهاجرين، والأنصار من ذلك أمر عظيم، فقال المهاجرون: هاجرنا ديارنا، وأموالنا، وأهالينا، فلم ير أحد منّا في حياته ومرضه وموته ما لقي منه هذا الغلام، وقال الأنصار: آويناه، ونصرناه، وواسيناه فآثر علينا عبداً حبشيّاً، فعذر الله سبحانه رسوله ولي فيما تعاطاه من أمر الغلام، وأراهم فضل التقوى، فأنزل الله سبحانه: ﴿يا أَيّها النّاس إنّا خلقناكم مِنْ ذَكر وَأُنثَى وَجَعَلْنَاكُمْ شُعُوباً وهي رؤوس القبائل وجمهورها مثل ربيعة ومضر والأوس والخزرج. واحدها شعب بفتح الشين، سُمّوا بذلك لتشعبهم واجتماعهم، كتشعّب أغصان الشجر، والشعب من الأضداد يقال: شعبته إذا جمعته، وشعبته إذا فرّقته، ومنه قبل للموت: شعوب.

﴿وَقَبَائِلَ وهي دون الشعوب، واحدها قبيلة، وهم كندة من ربيعة، وتميم من مضر، ودون القبائل العمائر، واحدها عمارة بفتح العين كشيبان من بكر، ودارم من تميم، ودون العمائر البطون، واحدها بطن، وهم كبني غالب ولؤي من قريش، ودون البطون الأفخاذ، واحدها فخذ، وهم كبني هاشم، وأمية من بني لؤي، ثمّ الفصائل، والعشائر، واحدتها فصيلة، وعشيرة، وقيل: الشعوب من العجم، والقبائل من العرب، والأسباط من بني إسرائيل، وقال أبو رزين وأبو روق: الشعوب الذين لا يصيرون إلى أحد، بل ينسبون إلى المدائن، والقرى، والأرضين، والقبائل العرب الذين ينسبون إلى آبائهم.

<sup>(</sup>١) أسباب نزول الآيات ـ الواحدي النيسابوري: ٢٦٥.

﴿لِتَعَارَفُوا﴾ يعرف بعضكم بعضاً في قرب النسب، وبعده لا لتفاخروا. وقرأ الأعمش (ليتعارفوا)، وقرأ ابن عبّاس (ليعرفوا) بغير (ألف).

﴿إِنَّ أَكْرَمَكُمْ بفتح (الألف)، وقرأه العامة (إنّ) بكسر (الألف) على الاستئناف، والوقوف على قوله لتعارفوا إنّ أكرمكم ﴿عِنْدَ اللهِ أَتْقَاكُمْ فَقَالُ قَتَادة: في هذه الآية أكرم الكرم التقوى. وألأم اللوم الفجور، وقال ﷺ: «من سرّه أن يكون أكرم الناس، فليتّق الله»(١).

وقال: «كرم الرجل دينه، وتقواه، وأصله عقله، وحسبه خلقه» (۲)، وقال ابن عبّاس: كرم الدنيا الغنى، وكرم الآخرة التقوى: ﴿إِنَّ اللَّهَ عَلِيمٌ خَبِيرٌ﴾.

أخبرنا الحسن، قال: حدّثنا أبو حذيفة أحمد بن محمّد بن علي، قال: حدّثنا زكريا بن يحيى بن يعقوب المقدسي، قال: حدّثنا محمّد بن عبدالله المقري، قال: حدّثنا ابن رجاء، عن موسى بن عقبة، عن عبدالله بن دينار، عن ابن عمر قال: طاف رسول الله على الحلته القصواء يوم الفتح يستلم الركن بمحجنه، فما وجد لها مناخ في المسجد، حتى أخرجنا إلى بطن الوادي، فأناخت فيه، ثمّ حمد الله وأثنى عليه، ثمّ قال: «أمّا بعد أيّها الناس، قد أذهب عنكم عيبة الجاهلية، وفخرها بالآباء - وفي بعض الألفاظ: وتعظمها بآبائها - إنّما الناس رجلان، برّ تقي كريم على الله، وفاجر شقيّ هيّن على الله». ثمّ تلا هذه الآية: ﴿يا أيّها الناس إنّا خلقناكم من ذكر وأنثى وجعلناكم شعوباً وقبائل . . . الآية، وقال: «أقول قولي هذا وأستغفر الله لي ولكم» [٢٨](٣).

وأخبرني الحسين، قال: حدّثنا محمّد بن علي بن الحسين الصوفي. قال: حدّثنا أبو شعيب الحراني. قال: حدّثنا يحيى بن عبدالله الكابلي. قال: حدّثنا الأوزاعي، قال: حدّثني يحيى بن أبي كثير، إنّ النبيّ قال: «إنّ الله لا ينظر إلى صوركم، ولا إلى أموالكم، ولكن ينظر إلى قلوبكم، وأعمالكم، وإنّما أنتم بنو آدم (أكرمكم عند الله أتقاكم)» [٨٦](٤).

وأخبرنا ابن منجويه، قال: حدّثنا ابن حفصويه، قال: حدّثنا عبدالله بن جامع المقري، قال: حدّثنا أحمد بن خادم. قال: حدّثنا أبو نعيم، قال: حدّثنا طلحة، عن عطاء، عن أبي هريرة، قال: الله سبحانه يقول يوم القيامة: إنّي جعلت نسباً، وجعلتم نسباً، فجعلت ﴿أكرمكم عند الله أتقاكم ﴾ فأنتم تقولون: فلان بن فلان، وأنا اليوم أرفع نسبي، وأضع أنسابكم، أين المتقون؟ إن أكرمكم عند الله أتقاكم (٥).

<sup>(</sup>١) تفسير الثعالبي: ٥/ ٢٧٧.

<sup>(</sup>٢) تفسير ابن كثير: ١/٣١٩؛ مسند أحمد: ٢/٣٦٥؛ مجمع الزوائد: ٢٥١/١٠ بتفاوت.

<sup>(</sup>٣) تفسير ابن كثير: ٤/ ٢٣٣؛ ومسند أحمد: ٢/ ٥٢٤.

<sup>(</sup>٤) مسند أحمد: ٢/ ٢٨٥؛ صحيح مسلم: ١١/٨.

<sup>(</sup>٥) كنز العمال: ٣/ ٩١ ح٣٤٣٥؛ وتفسير الدر المنثور: ٨٨/٦.

وأخبرنا ابن منجويه، قال: حدّثنا عبدالله بن إبراهيم بن أيّوب. قال: حدّثنا يوسف بن يعقوب. قال: حدّثنا محمّد بن أبي بكر. قال: حدّثني يحيى بن سعيد، عن عبدالله بن عمر، قال: حدّثني سعيد بن أبي سعيد المقري، عن أبي هريرة، قال: قيل: يا رسول الله من أكرم الناس؟ قال: «أتقاهم».

وأنشدني ابن حبيب، قال: أنشدنا ابن رميح، قال: أنشدنا عمر بن الفرحان:

ما يصنع العبد بعز الغنى والعز كُل العز للمتقي ما يصنع الله فلا الشقي (١)

﴿قَالَتُ الأَعْرَابُ آمَنًا﴾ الآية نزلت في نفر من بني أسد بن خزيمة، ثمّ من بني الحلاف بن الحارث بن سعيد، قدموا على رسول الله على المدينة في سنة جدبة، وأظهروا شهادة أن لا إله إلا الله، ولم يكونوا مؤمنين في السرّ، وأفسدوا طرق المدينة بالعدوان، وأغلوا أسعارها، وكانوا يغدون، ويروحون على رسول الله على ويقولون: أتتك العرب بأنفسها على ظهور رواحلها، وجئناك بالأفعال، والعيال والذراري، يمنون على رسول الله على ولم نقاتلك كما قاتلك بنو فلان، ويريدون الصدقة، ويقولون: أعطنا، فأنزل الله سبحانه فيهم هذه الآية.

وقال السدي: نزلت في الأعراب الذين ذكرهم الله في سورة الفتح، وهم أعراب مزينة، وجهينة، وأسلم، وأشجع، وغفار، كانوا يقولون: آمنًا بالله، ليأمنوا على أنفسهم، وأموالهم، فلمّا استُنفروا إلى الحديبية تخلّفوا، فأنزل الله سبحانه: ﴿قالت الأعراب آمنًا قُلْ لَمْ تُؤْمِنُوا وَلَكِنْ قُولُوا أَسْلَمْنَا ﴾ أي انقدنا واستسلمنا مخافة القتل والسبي. ﴿وَلَمَّا يَدْخُلُ الْايمَانُ فِي قُلُوبِكُمْ ﴾ فأخبر أنّ حقيقة الإيمان التصديق بالقلب، وأنّ الإقرار به باللسان، وإظهار شرائعه بالأبدان، لا يكون إيماناً دون الإخلاص الذي محلّه القلب، وأنّ الإسلام غير الإيمان.

يدلّ عليه ما أخبرنا أبو بكر محمد بن عبد الله الجوزقي، قرأه عليه محمّد بن زكريا في شهر ربيع الأوّل سنة ثمان وثمانين وثلاثمائة، قال: أخبرنا أبو العبّاس محمد بن الدغولي، قال: حدّثنا محمّد بن الليث المروزي، قال: حدّثنا عبدالله بن عثمان بن عبدان، قال: حدّثنا عبدالله ابن المبارك، قال: أخبرنا يونس، عن الزهري. قال: أخبرني عامر، عن سعد بن أبي وقّاص أنّ رسول الله على أعطي رهطاً، وسعد جالس فيهم، فقال سعد: فترك رسول الله على رجلاً منهم، فلم يعطه، وهو أعجبهم إليّ. فقلت: يا رسول الله ما لك عن فلان؟ فوالله إنّي لأراه مؤمناً، فقال رسول الله: «أو مُسلماً».

فُسكت قليلاً، ثمّ غلبني ما أعلم منه، فقلت: يا رسول الله ما لك عن فلان، فوالله إنّي لأراه مؤمناً، فقال رسول الله ﷺ: «أو مُسلماً».

<sup>(</sup>۱) تفسير القرطبي: ٣٤٦/١٦.

فسكتُ قليلاً، ثمّ غلبني ما أعلم منه، فقلت: يا رسول الله ما لك عن فلان، فوالله إنّي لأراه مؤمناً، فقال رسول الله ﷺ: «أو مسلماً، فإنّي لأعطي الرجل، وغيره أحبّ إليّ منه خشية أن يكبّ في النار على وجهه» [٨٣](١).

فاعلم أنّ الإسلام الدخول في السلم، وهو الطاعة والانقياد، والمتابعة، يقال: أسلم الرجل إذا دخل في السلم وهو الطاعة والانقياد والمتابعة.

يقال: أسلم الرجل إذا دخل في السلم، كما يقال: أشتى الرجل إذا دخل في الشتاء، وأصاف إذا دخل في الصيف، وأربع إذا دخل في الربيع، وأقحط إذا دخل في القحط، فمن الإسلام ما هو طاعة على الحقيقة باللسان والأبدان فالجنان، كقوله عزّ وجلّ لإبراهيم: ﴿أسلم قال أسلمت﴾(٢)، وقوله: ﴿فأخرجنا من كان فيها من المؤمنين \* فما وجدنا فيها غير بيت من المسلمين﴾(٣).

ومنه ما هو انقياد باللسان دون القلب وذلك قوله: ﴿ولكن قولوا أسلمنا﴾ بيانه قوله سبحانه: ﴿ولما يدخل الإيمان في قلوبكم﴾.

﴿ وَإِنْ تُطِيعُوا اللهَ وَرَسُولُهُ ﴾ ظاهراً وباطناً ، سرّاً وعلانيّة ﴿ لاَ يَلِتْكُمْ ﴾ (بالألف) أبو عمر ، ويعقوب ، واختاره أبو حاتم اعتباراً بقوله: ﴿ وما التناهم ﴾ (٤) يقال ألت يألت ألتاً ، قال الشاعر: أبلغ بني شعل عني مغلغلة جمد الرسالة لا ألتاً ولا كندبا (٥)

وقرأ الآخرون (يلتكم) من لات يليت ليتاً، كقول رؤبة:

وليك عن سراها ليتُ (٢) ولم يلتنني عن سراها ليتُ (٢) ومعناهما جميعاً لا ينقصكم، ولا يظلمكم. ﴿مِنْ أَعْمَالِكُمْ شَيْئاً إِنَّ اللهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ ثمّ بين حقيقة الإيمان، فقال: ﴿إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ آمَنُوا بِاللهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ لَمْ يَرْتَابُوا ﴾ لم يشكّوا في وحدانية الله، ولا بنبوّة أنبيائه ولا فيما آمنوا به، بل أيقنوا وأخلصوا (٧).

<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم: ١٠٤/٣.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة: ١٣١.

<sup>(</sup>٣) سورة الذاريات: ٣٦٣٥.

<sup>(</sup>٤) سورة الطور: ٢١.

<sup>(</sup>٥) لسان العرب: ٢/٤؛ تاج العروس: ١/٢٢٥.

<sup>(</sup>٦) زاد المسير: ٧/ ١٨٧؛ وتاج العروس: ١/ ٨٢٥.

<sup>(</sup>٧) تفسير الطبري: ١٨٦/٢٦ بتفاوت.

فحلفوا بالله إنّهم مؤمنون في السرّ، والعلانية، وعرف الله غير ذلك منهم (١)، فأنزل الله سبحانه ﴿ قُلْ أَتُعَلّمُونَ اللهَ بِدِينِكُمْ ﴾ الذي أنتم عليه. ﴿ وَاللهُ يَعْلَمُ مَا فِي السَّمْوَاتِ وَمَا فِي الأرْضِ وَاللهُ بِكُلِّ شَيْء عَلِيمٌ \* يَمُنُّونَ عَلَيْكَ أَنْ أَسْلَمُوا قُلْ لاَ تَمُنُّوا عَلَيَّ إِسْلاَمَكُمْ ﴾ أي بإسلامكم. ﴿ بَلْ اللهُ يَمُنُ عَلَيْكُمْ أَنْ هَدَاكُم لِلإِيمَانِ ﴾ وفي مصحف عبدالله (إذ هداكم للإيمان) ﴿ إِنْ كُنتُمْ صَادِقِينَ ﴾ أنّكم مؤمنون. ﴿ إِنَّ اللهَ يَعْلَمُ غَيْبَ السَّمْوَاتِ وَالأَرْضِ وَاللهُ بَصِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ قرأ ابن كثير، والأعمش، وطلحة، وعيسى (بالياء)، غيرهم (بالتاء).

<sup>(</sup>۱) تفسير القرطبي: ٣٤٩/١٦.

## سُورَة ق

## مكّية، وهي ألف وأربعمائة وأربع وتسعون حرفاً، وثلاثمائة وسبع وخمسون كلمة، وخمسة وأربعون آية

أخبرنا أبو الحسين محمد بن القاسم بن أحمد الماوردي، قال: أخبرنا أبو الحسين محمد ابن محمد بن الحسين، قال: حدّثنا محمد ابن محمد بن الحسين، قال: حدّثنا محمد بن يحيى، قال: حدّثنا مسلم بن قتيبة، عن سعيد، عن عاصم بن بهدلة، عن زر بن حش، عن أُبي بن كعب، قال: قال رسول الله ﷺ: «من قرأ سورة ق، هوّن الله عليه تارات الموت، وسكراته» [٨٤](١).

## بِسْمِ اللهِ الرَّحمنِ الرَّحِيمِ

قَ وَالْفُرُونِ الْسَجِيدِ فَي بَلْ عِبُواْ أَن جَاءَهُم شُدِرُ مِنَهُمْ فَقَالَ الْكَفَرُونَ هَذَا فَيَءُ عِيثُ فَي أَوْدَا مِنَا وَكُنَا فَرَانًا وَكُنَا فَرَانًا وَكُنَا فَرَانًا وَكُنَا فَرَانًا وَكُنَا فَرَانًا وَكُنَا فَرَانًا وَكُنَا فَيَا مَا نَقُصُ الْأَرْضُ مِنَهُمُ وَعِدَنَا كِلنَّ حَفِيظً فَي بَلَ كَذَبُوا بِالْحَقِي لَمَا حَامَهُمْ فَهُمْ فَهُمْ فَي أَمْرِ مَرسِجِ فَي أَفَلَمْ يَنْظُرُوا إِلَى السَّمَاءِ فَوْقَهُمْ كَيْفَ بَنَيْنَهَا وَرَيْنَهَا وَمَا لَمَا مِن فُرُوجِ فَي وَالْأَرْضَ مَدَدَنَهَا وَالْفَيْمَا فِيهَا مِن كُل رَقِع بَهِيجِ فَي بَنِيمَا وَرَيْنَهَا وَمَا لَمَا مِن مُرْجِ فَي وَالْمُونِ وَالْفَيْمَا فِيهَا مِن كُل رَقِع بَهِيجِ فَي بَشِيرَةً وَذِكُونَ لِكُمْ عَبْدِ مُنْكُم فَالْمَتَنَا بِهِ. جَنَبَ وَحَبَ الْحَصِيدِ فَي وَالنَّخَل بَاسِفَتِ لَمَا طَلْعٌ مُنْكُونَ وَاخْتُونُ وَاخْتُونُ لَوْطِ فَي وَاضْعَتُ الزَّيْنَ فَوْمَ نُنَعً كُلُوكَ الْمُرْتُ فَي كُذَبَ الرُسُلَ فَمَنَ وَعِدِ فَي الْمَنْ فَوْمُ وَاخْتُونُ وَاخْتُونُ لُوطٍ فَي وَاضْعَتُ الزَّيْنَ وَقَوْمُ نُنَعً كُلُ كُذَبَ الرُسُلَ فَمَنَ وَعِدِ فَي الْمَنْ فَالَ جَدِيدِ فَقَ مُؤْمَ لُنَا فَي الْمُؤْنُ وَاخْتُونُ لُوطٍ فَي وَاضَعَتُ الزَّبَكَةِ وَقَوْمُ نُنَعً كُلُ كُذَبَ الرُسُلَ فَمَنَ وَعِدِ فَي الْمِي مِن عَلْقِ جَدِيدِ فَقَ مُ لَيْعَ جَدِيدِ فَيْ الْمُؤْمُ وَالْمُنَا فَي الْمُؤْمُ لُولُولُ فَي جَدِيدٍ فَلَا اللَّهُمُ اللَّهُ مُولِولًا فَي الْمُؤْمِ وَاللَّهُ فَي وَعِدُ اللَّهُ اللْمُؤْمُ لُولُولُ اللَّهُ الْمُؤْمُ لُنَا فَي اللَّهُمُ اللَّهُ الْمُؤْمُ لُولُولُ اللَّهُ الْمُؤْمُ لُنَا اللَّهُمُ اللَّهُ الْمُؤْمُ لُولُولُ اللَّهُ الْمُؤْمُ لُولُولُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُ اللْمُؤْمِ الللَّهُ اللْمُؤْمِلُ اللْمُؤْمُ اللْمُؤْمِ اللَّهُ الْمُؤْمِلُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُ اللَّهُ اللْمُؤْمِلُ اللَّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ

﴿ق﴾ قال ابن عبّاس: هو اسم من أسماء الله سبحانه، أقسم به. قتادة: اسم من أسماء القرآن، القرظي: إفتتاح أسماء الله، قدير، وقادر، وقاهر، وقاضي، وقابض. الشعبي: فاتحة السّورة. بُريد، وعكرمة، والضحّاك: هو جبل محيط بالأرض من زمردة خضراء، خضرة السماء منه، وعليه كتفا السماء، وما أصاب الناس من زمرد، فهو ما يسقط من الجبل، وهي رواية أبي

<sup>(</sup>۱) تفسير مجمع البيان: ٢٣٣/٩.

الحوراء، عن ابن عبّاس. قال وهب بن منبه: إنّ ذا القرنين أتى على جبل قاف، فرأى حوله جبالاً صغاراً، فقال له: ما أنت؟ قال: أنا قاف، قال: وما هذه الجبال حولك؟ قال: هي عروقي، وليست مدينة من المدائن إلاّ وفيها عرق منها، فإذا أراد الله أن يزلزل تلك الأرض أمرني، فحرّكت عرقي ذلك، فتزلزلت تلك الأرض، فقال له: يا قاف، فأخبرني بشيء من عظمة الله، قال: إنّ شأن ربّنا لعظيم، تقصر عنه الصفات، وتنقضى دونه الأوهام.

قال: فأخبرني بأدنى ما يوصف منها. قال: إنّ ورائي لأرضاً مسيرة خمسمائة عام في عرض خمسمائة عام من جبال ثلج يحطم بعضه بعضاً، لولا ذاك الثلج لاحترقت من حرّ جهنّم. قال: زدني، قال: إنّ جبريل عليه واقف بين يدي الله سبحانه ترعد فرائصه، يخلق الله من كلّ رعدة مائة ألف ملك، وأُولئك الملائكة صفوف بين يدي الله سبحانه، منكسو رؤوسهم، فإذا أذن الله لهم في الكلام، قالوا: لا إله إلاّ الله، وهو قوله: ﴿يوم تقوم الرُّوح، والملائكة صفاً لا يتكلّمون إلاّ من أذن له الرّحمٰن وقال صواباً﴾(١) يعني لا إله إلاّ الله.

وقال الفرّاء: وسمعت من يقول: (ق): قضي ما هو كائن، وقال أبو بكر الورّاق: معناه قف عند أمرنا، ونهينا، ولا تعدهما. وقيل: معناه قل يا محمّد.

أحمد بن عاصم الأنطاكي، هو قرب الله سبحانه من عباده، بيانه ﴿ونحن أقرب إليه من حبل الوريد﴾ (٢) وقال ابن عطاء: أقسم بقوّة قلب حبيبه محمّد ﷺ حيث حمل الخطاب، ولم يؤثر ذلك فيه لعلوّ حاله. ﴿وَالْقُرْآنِ الْمَجِيدِ﴾ الشريف، الكريم على الله الكبير، الخبير.

واختلف العلماء في جواب هذا القسم، فقال أهل الكوفة: ﴿بَلْ عَجِبُوا﴾، وقال الأخفش: جوابه محذوف مجازه ﴿ق والقرآن المجيد﴾ لتبعثن، وقال ابن كيسان: جوابه قوله: ﴿ما يلفظ من قول﴾ الآية، وقيل: قد علمنا، وجوابات القسم سبعة: ﴿إِنَّ الشديدة، كقوله: ﴿وَالْ رَبِّكُ لَبِالْمُرْصَادِ ﴾ (ما) النفي كقوله: ﴿والضحى... ما ودّعك ﴾ (٤) و (اللام) المفتوحة، كقوله: ﴿فوربّكُ لنسألنهم أجمعين ﴾ (٥) و (إنْ الخفيفة كقوله سبحانه: ﴿تالله إنْ كنّا لفي ﴾ (٢)، و (لا) كقوله: ﴿وأقسموا بالله جهد أيمانهم ﴾ (٧)، لا يبغث الله من يموت، وقد

<sup>(</sup>١) سورة النبأ: ٣٨.

<sup>(</sup>۲) سورة ق: ۱۲.

<sup>(</sup>٣) سورة الفجر: ١٤.

<sup>(</sup>٤) سورة الضحى: ٣.١.

<sup>(</sup>٥) سورة الحجر: ٩٢.

<sup>(</sup>٦) سورة الشعراء: ٩٧.

<sup>(</sup>٧) سورة الأنعام: ١٠٩.

كقوله: ﴿والشمس وضحاها.. قد أفلح من زكّاها﴾ (١) وبل كقوله: ﴿ق والقرآن المجيد﴾ ﴿بَلْ عَجِبُوا أَنْ جَاءَهُمْ مُنْذِرٌ مِنْهُمْ﴾ يعرفون حسبه، ونسبه، وصدقه، وأمانته. ﴿فَقَالَ الْكَافِرُونَ هَذَا شَيْءٌ عَجِيبٌ﴾ غريب.

﴿ أَئِذَا مِتْنَا وَكُنَّا تُرَاباً ﴾ نُبعث، فترك ذكر البعث لدلالة الكلام عليه. ﴿ فَلِكَ رَجْعٌ بَعِيدٌ ﴾ يقال: رجعته رجعاً، فرجع هو رجوعاً، قال الله سبحانه: ﴿ فإن رجعك الله إلى طائفة منهم ﴾ (٢) قال الله سبحانه: ﴿ قَدْ عَلِمْنَا مَا تَنْقُصُ الأرْضُ مِنْهُمْ ﴾ ما تأكله من عظامهم، وأجسامهم، وقيل: معناه قد علمنا ما يبلى منهم، وما يبقى لأنّ العصعص لا تأكله الأرض كما جاء في الحديث: «كلّ ابن آدم يبلى، إلاّ عجب الذنب، منه خلق ومنه يركب » [٨٥] (٣) وأبدان الأنبياء والشهداء أيضاً لا تبلى.

وقال السدي: والموت يقول: قد علمنا من يموت منهم، ومن يبقى. ﴿وَعِنْدُنَا كِتَابٌ حَفِيظٌ﴾ محفوظ من الشياطين، ومن أن يدرس، ويبعثر، وهو اللوح المحفوظ، المكتوب فيه جميع الأشياء المقدّرة.

﴿ بَلْ كَذَّبُوا بِالْحَقِّ ﴾ بالقرآن. ﴿ لَمَّا جَاءَهُمْ فَهُمْ فِي آَمْر مَرِيج ﴾ قال أبو حمزة: سُئل ابن عبّاس عن المريج، فقال: هو الشيء المكر، أما سمعت قول الشاعر:

فجالت فالتمست به حشاها فخر كأنه خوط مريح

الوالبي عنه: أمر مختلف. العوفي عنه: أمر ضلالة. سعيد بن جبير، ومجاهد: ملتبس، قال قتادة: في هذه الآية من نزل الحقّ مرج أمره عليه، والتبس دينه عليه. ابن زيد: مختلط، وقيل: فاسد، وقيل: متغير. وكلّ هذه الأقاويل متقاربة، وأصل المرج الاضطراب، والقلق، يقال: مرج أمر الناس، ومرج الدّين، ومرج الخاتم في إصبعي وخرج إذا قلق من الهزال، قال الشاء:

مرج السدّيسن فأعددت له مشرف الحارك محبوك الكتد<sup>(ه)</sup> وفي الحديث: «مرجت عهودهم، وأمانيهم».

﴿ أَفَلَمْ يَنْظُرُوا إِلَى السَّمَاءِ فَوْقَهُمْ كَيْفَ بَنَيْنَاهَا وَزَيَّنَّاهَا وَمَا لَهَا مِنْ فُرُوجِ أي شقوق، وفتوق، واحدها فرج، وقال ابن زيد: الفروج الشيء المتفرّق المتبري بعضه من بعض، وقال

<sup>(</sup>١) سورة الشمس: ٩.١.

<sup>(</sup>۲) سورة التوبة: ۸۳.

<sup>(</sup>٣) تفسير ابن كثير: ٣/ ٢٥١؛ ومسند أحمد: ٢/ ٤٩٩.

<sup>(</sup>٤) تاج العروس: ٢/ ١٠٠.

<sup>(</sup>٥) لسان العرب: ٢٠/٨٠٠؛ وتفسير القرطبي: ١٥/١٥؛ والحارك: الكاهل، والكتد: مجمع الكتفين.

الكسائي: ليس فيها تفاوت، ولا اختلاف ﴿وَالْأَرْضَ مَدَدْنَاهَا ﴾ بسطناها على وجه الماء ﴿وَأَلْقَيْنَا فِيهَا رَوَاسِيَ وَأَنْبَتْنَا فِيهَا مِنْ كُلِّ زَوْجِ ﴾ لون ﴿بَهِيجِ ﴾ حسن كريم يُبهج به أي يُسر. ﴿تَبْصِرَةً ﴾ أي جعلنا ذلك تبصرة، وقال أبو حاتم: نُصبت على المصدر. ﴿وَذِكْرَى لِكُلِّ عَبْد مُنِيب ﴾ يعني تبصر أو تذكّر إنابتها له، لأنّ من قدر على خلق السماوات، والأرض، والنبات، قدر على بعثهم، ونظير التبصرة من المصادر التكملة، والتفضلة، ومن المضاعف النخلة، والبعرة.

﴿ وَنَزَّلْنَا مِنْ السَّمَاءِ مَاءً مُبَارَكاً فَأَنْبَتْنَا بِهِ جَنَّات وَحَبَّ الْحَصِيدِ ﴾ يعني البر، والشعير، وسائر الحبوب التي تحصد وتدّخر وتقتات، وأضاف الحبّ إلى الحصيد، وهما واحد، لاختلاف اللفظين، كما يقال: مسجد الجامع، وربيع الأوّل، وحقّ اليقين، وحبل الوريد، ونحوها. ﴿ وَالتَّخْلُ بَاسِقَات ﴾ قال مجاهد، وعكرمة، وقتادة: طوالاً، وقال عبدالله بن شداد بن الهاد: سوقها لاستقامتها في الطول. سعيد بن جبير: مستويات. الحسن والفرّاء: مواقير حوامل، يقال للشاة إذا ولدت: أبسقت، ومحلّها نصب على الحال، والقطع.

أخبرني الحسن، قال: حدّثنا عمر بن أحمد بن القاسم النهاوندي، قال: حدّثنا عبيد بن محمد بن صبح الكناني. قال: حدّثنا هشام بن يونس النهشلي، قال: حدّثنا سفيان بن عيينة، عن زياد بن علاقة، عن قطبة بن مالك. قال: سمعت النبيّ ﷺ يقرأ: (والنّخل باصقات) بالصاد (۱).

﴿لَهَا طَلْعٌ﴾ تمر، وحمل سمّي بذلك لأنّه يطلع. ﴿نَضِيدٌ﴾ متراكب متراكم، قد نضد بعضه على بعض. قال بن الأجدع: نخل الجنّة نضيد من أصلها إلى فرعها، وثمرها أمثال [القلال]<sup>(٢)</sup> والدلاء، وأنهارها تجري في [عبر]<sup>(٣)</sup> أخدود ﴿رِزْقاً﴾ أي جعلناه رزقاً ﴿لِلْعِبَادِ وَأَحْيَيْنَا بِهِ بَلْدَةً مَيْتاً﴾.

أخبرني ابن منجويه، قال: حدّثنا ابن صقلاب. قال: حدّثنا ابن أبي الخصيب، قال: حدّثني ابن أبي الخصيب، قال: حدّثني ابن أبي الجوادي، قال: حدّثنا [عتيق] بن يعقوب، عن إبراهيم بن قدامة، عن أبي عبدالله الأغر، عن أبي هريرة، قال: كان النبيّ ﷺ إذا جاءهم المطر، فسالت الميازيب، قال: «لا محْل عليكم العام» [٨٦] أي الجدب. ﴿كَذَلِكَ الْخُرُوجُ﴾ من القبور.

﴿كَذَّبَتْ قَبْلَهُمْ قَوْمُ نُوحٍ وَأَصْحَابُ الرَّسِّ وَنَمُودُ \* وَعَادٌ وَفِرْعَوْنُ وَإِخْوَانُ لُوط \* وَأَصْحَابُ الأَيْكَةِ وَقَوْمُ تُبَّعِ﴾ وهو ملك اليمن، ويسمّى تبّعاً لكثرة أتباعه، وكان يعبد النار فأسلم، ودعا

<sup>(</sup>١) تفسير القرطبي: ٧/١٧.

<sup>(</sup>٢) القلال: خشب ترفع بها الكروم من الأرض، والأخدود: الشقوق المستطيلة في الأرض.

<sup>(</sup>٣) في تفسير الطبري (١/ ٢٤٦): غير أحدود.

<sup>(</sup>٤) المعجم الأوسط: ١/٢٥٨.

قومه إلى الإسلام، وهم من حِمْير، فكذّبوه، وكان خبره وخبر قومه ما أخبرنا عبدالله بن حامد، قال: أخبرني أبو علي إسماعيل بن سعدان، قال: أخبرني علي بن أحمد، قال: حدّثنا محمد ابن جرير، وأخبرني عقيل أنّ أبا الفرج أخبرهم عن ابن جرير، قال: حدّثنا ابن حميد، قال: حدّثنا سلمة، قال: حدّثنا محمد بن إسحاق، قال: كان تبّع الآخر، وهو أسعد أبو كرب بن ملكي كرب، حين أقبل من المشرق، جعل طريقه على المدينة، وكان حين مر بها لم يهيج أهلها، وخلّف بين أظهرهم ابناً له، فقتل غيلة، فقدمها، وهو مجمع لإخراجها، واستئصال أهلها، وقطع نخيلها، فجمع له هذا الحيّ من الأنصار، حين سمعوا ذلك من أمره امتنعوا منه، ورئيسهم يومئذ عمرو بن ظلم أخو بني النجار أحد بني عمرو، فخرجوا لقتاله، وكان تبّع نزل بهم قبل ذلك، فقتل رجل منهم، من بني عدي بن النجّار، يقال له: أحمر، رجلاً من صحابة تبّع، وجده في عذق له بجدة فضربه بنخلة فقتله.

وقال: إنّما التمرة لمن أبره، ثمّ ألقاه حين قتله في بئر من آبارهم معروفة، يقال لها: ذات تومان، فزاد ذلك تبعاً حنقاً عليهم، فبينا تبّع على ذلك من حربهم يقاتلهم ويقاتلونه، قال: فيزعم الأنصار أنّهم كانوا يقاتلونه بالنهار، ويقرونه بالليل، فيعجبه ذلك، ويقول: والله إنّ قومنا هؤلاء لكرام، إذ جاءه حبران من أحبار يهود بني قريظة، عالمان راسخان، وكانا ابني عمرو، وكانا أعلم أهل زمانهما، فجاءا تبّعاً حين سمعا ما يريد من إهلاك المدينة، وأهلها، فقالا له: أيّها الملك لا تفعل، فإنّك إن أتيت إلا ما تريد حيل بينك وبينها، ولم يأمن عليك عاجل العقوبة، فقال لهما: ولِمَ ذاك؟ قالا: هي مهاجر نبي يخرج من هذا الحيّ من قريش في آخر الزمان، تكون داره وقراره، فتناهى لقولهما عمّا كان يريد بالمدينة، ورأى أنّ لهما علماً، وأعجبه ما سمع منهما، أنّهما دعواه إلى دينهما، فليتبعهما على دينهما، فقال تبع في ذلك:

ما بال نومك مشل نوم الأرمد حنقاً على سبطين حلاّ يشرباً وصدورنا ولقد هبطنا يشرباً وصدورنا ولقد حلفت يمين صبر مؤلياً أن جئت يشرب لا أغادر وسطها حتى أتاني من قريظة عالم قال ازدجر عن قرية محفوظة فعلم فغوت عنهم عفو غير مثرب وتركتهم لله أرجو عفوه ولقد تركت بها له من قومنا

أرقا كأنسك لا ترزال تسسهد أولى لهم بعقاب يوم مفسد تغلي بلابلها بقتل محصد قسماً لعمرك ليس بالتمردد عنقاً ولا بسراً بيشرب يخلد خبر لعمرك في اليهود مسود خبر لعمرك في اليهود مسود وتركتهم لعقاب يوم سرمد وتركتهم لعقاب يوم سرمد يوم الحساب من الجحيم الموقد نفراً أولى حسب وبأس يحمد

نفراً يكون النصر في أعقابهم أرجو بذاك ثواب ربّ محمد (١)

فلمّا [.....] تبع إلى دينهما أكرمهما وانصرف عن المدينة، وخرج بهما إلى اليمن ولمّا [دنا من] اليمن ليدخلها حالت حِمْير بينه وبين ذلك، وقالوا: لا تدخلها علينا، وقد فارقت ديننا، فدعاهم إلى دينه، وقال: إنه دين خير من دينكم.

قالوا: فحاكمنا إلى النار. وكانت باليمن نار في أسفل جبل يقال له: ندا<sup>(٣)</sup>، يتحاكمون إليها، فيما يختلفون فيه، فتحكم بينهم، تأكل الظالم، ولا تضرّ المظلوم، فلمّا قالوا ذلك لتبّع، قال: أنصفتم، فخرج قومه بأوثانهم، وما يتقرّبون به في دينهم، وخرج الحبران، مصاحفهما في أعناقهما متقلّداهما، حتّى قعدوا للنّار عند مخرجها التي تخرج منه، فخرجت النار إليهم، ولمّا أقبلت نحو حِمْير، حادوا عنها، وهابوها فدعاهم من حضرهم من الناس، وأمروهم بالصبر لها؛ فصبروا حتّى غشيتهم، فأكلت الأوثان، وما قربوا معها، ومن حَمَلَ ذلك من رجال حمير، وخرج الحبران ومصاحفهما في أعناقهما، يتلون التوراة، تعرق جباههما، لم تضرّهما، ونكصت النار حتّى رجعت إلى مخرجها الذي خرجت منه، فأطبقت حمير عند ذلك على دينهما.

فمن هناك كان أصل اليهودية باليمن<sup>(١)</sup>.

وكان لهم بيت يعظمونه، وينحرون عنده، ويكلمون منه، إذا كانوا على شركهم، فقال الحبران القرظيان، واسماهما كعب وأسد لتبع: إنّما هو شيطان [يفنيهم ويلغيهم] (٥)، فخلّ بيننا وبينه. قال: فشأنكما به. فاستخرجا منه كلباً أسود، فذبحاه، ثمّ هدما ذلك البيت، فبقاياه اليوم باليمن كما ذكر لي.

وروى أبي دريد، عن أبي حاتم، عن الرياشي، قال: كان أبو كرب أسعد الحميري من التبابعة، آمن بالنبي ﷺ محمّد ﷺ قبل أن يبعث بسبعمائة سنة، وقال في ذلك شعراً:

شهدت على أحمد أنّه رسول من الله باري النسم فلومد عمري إلى عمره لكنت صهراً له وابن عمّ (٦)

﴿كُلُّ كَذَّبَ الرُّسُلَ فَحَقَّ﴾ وجب ﴿وَعِيدِ﴾ لهم بالعذاب يخوف كفّار مكّة، قال قتادة: دمر الله سبحانه وتعالى قوم تبّع، ولم يدمّره، وكان من ملوك اليمن، فسار بالجيوش، وافتتح البلاد،

<sup>(</sup>١) تاريخ الطبري: ١/ ٣٣٥ وذكر تمام الأبيات.

<sup>(</sup>۲) كلمة غير مقروءة.

<sup>(</sup>٣) كذا في المخطوط.

<sup>(</sup>٤) تفسير الطبري: ٢٠٠/٢٦.

<sup>(</sup>٥) في تفسير الطبري: يعينهم ويلعب بهم (٢٦/٢٠٠).

<sup>(</sup>٦) تفسير القرطبي: ١٤٥/١٦.

وقصد مكّة ليهدم البيت، فقيل له: إنّ لهذا البيت ربّاً يحميه، فندم وأحرم، ودخل مكّة، وطاف بالبيت، وكساه، فهو أوّل من كسا البيت ﴿أَفَعَيِينَا بِالْخَلْقِ الْأُوّلِ﴾ أي عجزنا عنه، وتعذر علينا [الأول فهم في شك الإعادة للخلق] الثاني. ﴿بَلْ هُمْ فِي لَبْس مِنْ خَلْق جَدِيد﴾ وهو البعث.

وَلَقَذَ خَلَقَنَا ٱلْإِنسَانَ وَنَعَلَمُ مَا تُوسَوسُ هِم نَفْسُتُمْ وَتَحَنَّ أَوْبُ إِلَيْهِ مِنْ حَلِ ٱلْوَرِيدِ ﴿ إِذَ يَنْلَقَى ٱلْمُنَاقِبَانِ عَنِ ٱلْمِيدِ وَعَنِ ٱلنَّمَالِ فَعِيدٌ ﴿ وَعَلَمْ مَا بَلْفِطُ مِن قُولٍ إِلَّا لَدَيْهِ رَقِبُ عَنِيدٌ ﴿ وَجَاةَتْ سَكَرَةُ ٱلْمَوْتِ بِالْمَقِّ ذَالِكَ مَا كُذَ مِنْهُ عَبِدُ ﴿ وَمَا اللّهِ وَمِمَا اللّهِ وَمِمَا اللّهِ وَمِمَا اللّهِ وَمَا اللّهُ وَمَا اللّهُ وَمُعَلِدٌ ﴿ وَاللّهُ وَمُ الْمِيدِ ﴿ وَمَا اللّهِ مَنْ مَلُو اللّهُ وَمَا اللّهُ وَمُعَلّمُ لِللّهُ وَاللّهُ وَمَا اللّهُ وَمَا اللّهُ وَاللّهُ وَمَا اللّهُ وَمَا اللّهُ وَاللّهُ وَمَا اللّهُ وَمُعَلّمُ وَاللّهُ وَمَا اللّهُ وَاللّهُ وَمَا اللّهُ وَاللّهُ وَمَا اللّهُ وَاللّهُ وَمَا اللّهُ وَاللّهُ وَلِي اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَمَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ و

﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا الْأَنْسَانَ وَنَعْلَمُ مَا تُوسُوسُ بِهِ نَفْسُهُ ﴾ يحدّثه قلبه، فلا يخفى علينا أسراره، وضمائره ﴿ وَنَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ ﴾ أي أعلم به، وأقدر عليه ﴿ مِنْ حَبْلِ الْوَرِيدِ ﴾ لأنّ أبعاضه، وأجزاءه يحجب بعضها بعضاً، ولا يحجب علم الله سبحانه عن جميع ذلك شيء، وحبل الوريد: عرق العنق، وهو عرق بين الحلقوم، والعلباوين، وجمعه أوردة، والحبل من الوريد وأُضيف إلى نفسه لاختلاف اللفظين، قال الشاعر:

فقرت للفجار فجاء سعياً إذا ما جاش وانتفخ الوريد

﴿إِذْ يَتَلَقَّى الْمُتَلَقِّيَانِ ﴾ أي يتلقى، ويأخذ الملكان الموكلان عليك، وكَّل الله سبحانه بالإنسان مع علمه بأحواله، ملكين بالليل، وملكين بالنهار يحفظان عمله، ويكبتان أثره، إلزاماً للحجّة، أحدهما عن يمينه يكتب الحسنات، والآخر عن شماله يكتب السيّئات، فذلك قوله سبحانه: ﴿عَنْ الْيَمِينِ وَعَنْ الشَّمَالِ قَعِيدٌ ﴾ ولم يقل: قعيدان. قال أهل البصرة: لأنّه أراد عن اليمين قعيد، وعن الشمال قعيد، فاكتفى بأحدهما عن الآخر، كقول الشاعر:

نحن بما عندنا وأنت بما عندك راض والرأي مختلف ف وقول الفرزدق:

إنّي ضمنت لمن أتاني ما جنى وأبى فكان وكنت غير غدور(١)

ولم يقل: غدورين، والقعيد، والقاعد كالسميع، والعليم، والقدير، فقال أهل الكوفة: أراد قعوداً رده إلى الجنس، فوضع الواحد موضع الجمع، كالرسول في الاثنين يجعل للاثنين، والجمع، قال الله سبحانه في الاثنين: ﴿إِنَّا رسول ربّ العالمين﴾ وقال الشاعر:

ألكنني إليها وحير الرسول أعلمهم بنواحي الخبر(٢)

<sup>(</sup>۱) تفسير الطبري: ۲۰٤/۲٦.

<sup>(</sup>٢) الصحاح: ١٦٠٧/٤.

أيّوب الرخاني. قال: حدّثنا جميل بن الحسن، قال: حدّثنا أرطأة بن الأشعث العدوي، عن جعفر بن محمد، عن أبيه، عن علي بن أبي طالب، قال: قال رسول الله على: "إنّ مقعد ملكيك على ثنيتيك، ولسانك قلمهما، وريقك مدادهما، وأنت تجري ـ أظنّه قال: ـ فيما لا يعنيك لا تستحي من الله، ولا منهما» [٨٧](١).

أخبرنا الحسين، قال: حدَّثنا أحمد بن جعفر بن سالم الختلى. قال: حدَّثنا أحمد بن

وأخبرنا الحسين بن محمد بن منجويه الدينوري، قال: حدّثنا أحمد بن جعفر بن حمدان، قال: حدّثنا الفضل بن العبّاس بن مهران. قال: حدّثنا طالوت. قال: حدّثنا حمّاد بن سلمة. قال: أخبرنا جعفر بن الزبير، عن القاسم بن محمد، عن أبي أُمامة، قال: قال رسول الله صلّى الله عليه وسلّم: «كاتب الحسنات على يمين الرجل، وكاتب السيّئات على يسار الرجل، وكاتب الحسنات أمين على كاتب السيّئات، فإذا عمل حسنة كتبها صاحب اليمين عشراً، وإذا عمل سيئة، قال صاحب اليمين لصاحب الشمال: دعه سبع ساعات لعلّه يسبّح أو يستغفر» [۸۸](٢).

قال الحسن: إنّ الملائكة يجتنبون الإنسان على حالين: عند غائطه، وعند جماعه، وقال أبو الجوزاء، ومجاهد: يكتبان عليه كلّ شيء حتّى أنينه في مرضه، وقال عكرمة: لا يكتبان عليه إلاّ ما يؤجر عليه أو يؤزر فيه، وقال الضحّاك: مجلسهما تحت الشعر على الحنك. ومثله روى عوف عن الحسن، قال: وكان الحسن يعجبه أن ينظف عنفقته (٣).

وقال عطية ومجاهد: القعيد الرصيد.

أخبرنا أبو القاسم بن حبيب في سنة ست وثمانين وثلاثمائة، قال: حدّثنا أبو محمد البلاذري. قال: حدّثنا محمد بن أيّوب الرازي. قال: حدّثنا أبو التقى هشام بن عبد الملك. قال: حدّثنا مبشر بن إسماعيل الحلبي، عن تمام بن نجيح، عن الحسن، عن أبي هريرة، وأنس، قالا: قال رسول الله ﷺ: «ما من حافظين يرفعان إلى الله سبحانه ما حفظا فيرى الله سبحانه في أوّل الصحيفة خيراً، وفي آخرها خيراً، إلاّ قال لملائكته: اشهدوا أنّي قد غفرت لعبدى ما بين طرفى الصحيفة» [٨٩](٤).

وأخبرنا أبو سهل بن حبيب بقراءتي عليه، قال: حدّثنا أبو بكر أحمد بن موسى، قال: حدّثنا زنجويه بن محمد. قال: حدّثنا إسماعيل بن قتيبة. قال: حدّثنا يحيى بن يحيى. قال: حدّثنا عثمان بن مطر الشيباني، عن ثابت عن أنس. أنّ رسول الله ﷺ، قال: «بأنّ الله سبحانه

<sup>(</sup>۱) زاد المسير: ٧/ ١٩٣؛ تفسير القرطبي: ١٠/١٧.

<sup>(</sup>٢) تفسير القرطبي: ١٠/١٧.

<sup>(</sup>٣) العنفقة: الشعر الذي في الشفة السفلي، وقيل الشعر الذي بينها وبين الذقن (النهاية).

<sup>(</sup>٤) تفسير القرطبي: ١١/١٧.

وكّل بعبده المؤمن ملكين يكتبان عمله، فإذا مات، قال الملكان اللّذان وكّلا به يكتبان عمله: قد مات فلان، فيأذن لنا، فنصعد إلى السماء، فيقول الله سبحانه: سمائي مملوءة من ملائكتي يسبِّحون، يسبِّحون، فيقولان: نقيم في الأرض. فيقول الله سبحانه: أرضي مملوءة من خلقي يسبِّحون. فيقولان: فأين؟ فيقول: قوما على قبر عبدي. فكبّراني، وهللاني، واكتبا ذلك لعبدي ليوم القيامة» [٩٠](١).

﴿مَا يَلْفِظُ﴾ يتكلّم. ﴿مِنْ قَوْل إِلاَّ لَدَيْهِ﴾ عنده ﴿رَقِيبٌ﴾ حافظ ﴿عَتِيدٌ﴾ حاضر، وهو بمعنى المعتد من قوله: ﴿اعتدنا﴾ والعرب تعاقب بين (التاء) و(الذال) لقرب مخرجهما، فيقول: اعتددت، وأعذدت، وهرذ، وهرت، وكبذ، وكبت، ونحوهما، قال الشاعر:

لئن كنت مني في العيان مغيباً فذكرك عندي في الفؤاد عتيد(٢)

﴿وَجَاءَتْ سَكْرَةُ الْمَوْتِ بِالْحَقِّ ﴾ أي وجاءت سكرة الحقّ بالموت؛ لأنّ السكرة هي الحقّ، فأضيفت إلى نفسه لاختلاف الإسمين وقيل: الحقّ هو الله عزّ وجلّ، مجازه وجاء سكرة أمر الله بالموت. أنبأني عقيل، قال: أخبرنا المعافى، قال: أخبرنا جوير. قال: حدّثنا ابن المثنى، قال: حدّثنا محمد بن جعفر، قال: حدّثنا شعبة، عن واصل، عن أبي وائل قال: لما كان أبو بكر يقضى، قالت عائشة:

لعمرك ما يغني الثراء عن الفتى إذا حشرجت يوماً وضاق بها الصدر (٣)

فقال أبو بكر: يا بنية لا هو لي، ولكنّه كما قال الله سبحانه: ﴿وَجَاءَتْ سَكُرَةُ الْمَوْتِ بِالْحَقِّ ذَلِكَ مَا كُنْتَ مِنْهُ تَحِيدُ ﴾ أي تكره، عن ابن عبّاس، وقال الحسن: تهرب. الضحّاك: تروغ. عطاء الخراساني: تميل. مقاتل بن حيان: تنكص.

وأصل الحيد الميل، يقال: حدت عن الشيء أحيد حيداً، ومحيداً إذا ملت عنه. قال طرفة:

أبا منذر رمت الوفاء فهبته وحدت كما حاد البعير عن الدحض (٤)

﴿ وَنُفِخَ فِي الصَّورِ ﴾ يعني نفخة البعث. ﴿ ذَلِكَ يَوْمُ الْوَعِيدِ ﴾ الذي وعده الله سبحانه للكفّار يلعنهم فيه. ﴿ وَجَاءَتُ ﴾ ذلك اليوم ﴿ كُلُّ نَفْس مَعَهَا سَائِقٌ ﴾ يسوقها إلى المحشر ﴿ وَشَهِيدٌ ﴾ شهد عليه بما عملت في الدّنيا من خير أو شرّ. وروي أنّ عثمان بن عفّان خطب، وقرأ هذه الآية،

<sup>(</sup>١) تفسير القرطبي: ١٢/١٧؛ الدر المنثور: ٦/ ١٠٥.

<sup>(</sup>۲) تفسير القرطبي: ۱۱/۱۷.

<sup>(</sup>٣) لسان العرب: ٢/ ٢٣٧.

<sup>(</sup>٤) تاج العروس: ٥/ ٢٨؛ والدحض: الدفع.

فقال: السائق يسوقها إلى الله سبحانه، والشاهد يشهد عليه بما عملت، وقال الضحّاك: السائق الملائكة، والشاهد من أنفسهم الأيدي، والأرجل. وهي رواية العوفي عن ابن عبّاس، وقال أبو هزيرة: السائق الملك، والشهيد العمل، وقال الباقون: هما جميعاً من الملائكة، فيقول الله سبحانه لها: ﴿لَقَدْ كُنْتَ فِي غَفْلَة مِنْ هَذَا فَكَشَفْنَا عَنْكَ غِطَاءَكَ ﴾ ورفعنا عنك عماك، وخلينا عنك سترك، حتى عاينته. ﴿فَبَصَرُكَ الْيَوْمَ حَدِيدٌ ﴾ قوي، نافذ، ثابت، ترى ما كان محجوباً عنك. وروى عبدالوهاب، عن مجاهد، عن أبيه ﴿فبصرك اليوم حديد ﴾ قال: نظرك إليّ لبيان ميزانك حين توزن حسناتك، وسيّئاتك.

وقيل: أراد بالبصر العلم، علِمَ حين لم ينفعه العلم، وأبصر حين لم ينفعه البصر. وقرأ عاصم الجحدري (لقد كنت) بكسر (التاء)، وبكسر (الكاف)، رد الكتابة إلى النفس. ﴿وَقَالَ قَرِينُهُ الملك الموكّل به ﴿هَذَا مَا لَدَى عَتِيدٌ وعد محفوظ محضر، قال مجاهد: هذا الذي وكّلني به من بني آدم، قد أحضرته، وأحضرت ديوان أعماله، فيقول الله سبحانه لقرينه: ﴿أَلْقِيا فِي جَهَنَّمَ ﴾ قال الخليل، والأخفش: هذا كلام العرب الصحيح أن يخاطب الواحد بلفظ الاثنين، وهو جيد حسن، فيقول: ويلك أرحلاها، وازجراها، وخذاه واطلقاه للواحد. قال الفراء: وأصل ذلك إذا دنا أعوان الرجل في إبله، وغنمه، وبقره، اثنان، فجرى كلام الواحد على صاحبيه، ومنه قولهم للواحد في الشعر: خليلي [ثم يقول: يا صاح]. قال امرؤ القيس: خليسلي مُرّا بي على على على على على على أم جندب نقيض لبنانات الفؤاد المعنّب وقال:

قِفا نبك عن ذكرى حبيب ومنزل

وقال: قفا نبك من ذكرى حبيب وعروان (١).

قال الآخر:

فقلت لصاحبي لا تعجلانا بنزع أصوله واجتز شيحا وأنشد أبو ثروان:

فإن ترجوني يابن عفان أنرجر وإن تدعاني أحم عرضا ممنعا(٢)

وقيل: يشبه أن يكون عني به تكرار القول فيه، فكأنّه يقول: إلق إلق، فناب ألقيا مناب التكرار، ويجوز أن تكون ألقيا تثنية على الحقيقة، ويكون الخطاب للمتلقيين معاً أو السائق والشاهد جميعاً، وقرأ الحسن (ألقينُ) بنون التأكيد الخفيفة، كقوله: ﴿ليسجننّ وليكوناً من

<sup>(</sup>١) كذا بالأصل.

<sup>(</sup>۲) تفسير الطبري: ۲۰۸/۱۱.

الصاغرين﴾ ﴿كُلَّ كَفَّار عَنِيد﴾ عاص معرض عن الحقّ، قال مجاهد وعكرمة: مجانب للحقّ معاند لله.

﴿مَنَّاعِ لِلْخَيْرِ﴾ أي للزكاة المفروضة، وكلّ حقّ واجب في ماله.

﴿مُعْتَدَ﴾ ظالم. ﴿مُرِيبٍ﴾ مشكك، وقال قتادة: شاك ومعناه: إنّه داخل في الريب ﴿الَّذِي جَعَلَ مَعَ اللهِ إِلَها آخَرَ فَأَلْقِيَاهُ فِي الْعَذَابِ الشَّدِيدِو النار﴾ وقيل: نزلت في الوليد بن المغيرة، فأراد بقوله: ﴿منّاع للخير﴾ أنّه كان يمنع بني أخيه عن الإسلام، ويقول: لئن دخل أحدكم في دين محمّد لا أنفعه بخير ما عشت.

﴿ وَقَالَ قَرِينُهُ ﴾ يعني الشيطان الذي قُيّض لهذا الكافر العنيد ﴿ رَبَّنَا مَا أَطْغَيْتُهُ ﴾ ما أضللتُه، وما أغويته.

وقال القرظي: ما أكرهته على الطغيان. ﴿وَلَكِنْ كَانَ فِي ضَلاًل بَويد﴾ عن الحقّ فتبرأ شيطانه عنه، وقال ابن عبّاس، ومقاتل: قال قرينه يعني الملك، وذلك أنّ الوليد بن المغيرة يقول للملك الذي كان يكتب السيئات: ربّ إنّه أعجلني، فيقول الملك ربّنا ما أطغيته، ما أعجلته، وقال سعيد بن جبير: يقول الكافر: ربّ إنّ الملك زاد عليّ في الكتابة، فيقول الملك: ربّنا ما أطغيته، يعني ما زدت عليه، وما كتبت إلا ما قال وعمل، فحينئذ يقول الله سبحانه: ﴿ قَالَ لا تَخْتَصِمُوا لَدَيّ فقد قضيت ما أنا قاض. ﴿وَقَدْ قَدَّمْتُ إِلَيْكُمْ بِالْوَعِيدِ في القرآن حدّرتكم، وأنذرتكم، فلا تبديل لقولي ولوعيدي. قال ابن عبّاس: إنّهم اعتذروا بغير عذر، فأبطل الله حجّتهم، ورد عليهم قولهم ﴿مَا يُبَدَّلُ الْقَوْلُ لَدَيّ ﴾ وهو قوله: ﴿لأملأنَّ جهنّم من الجنّة والناس حجّتهم، ورد عليهم قولهم ﴿مَا يُبَدَّلُ الْقَوْلُ لَدَيّ ﴾ وهو قوله: ﴿لأملأنَّ جهنّم من الجنّة والناس أجمعين ﴾ (١) ، وقال الفرّاء: معناه ما يكذب عندي لعلمي بالغيب ﴿وَمَا أَنَا بِظَلاً م لِلْعَبِيدِ ﴾ فأعاقبهم بغير جرم أو أجزي بالحسن سيّئاً. ﴿يَوْمَ نَقُولُ لِجَهَنّم ﴾ قرأ قتادة، والأعرج، وشيبة، فأعاقبهم بغير جرم أو أجزي بالحسن سيّئاً. ﴿يَوْمَ نَقُولُ لِجَهَنّم ﴾ قرأ قتادة، والأعرج، وشيبة، ونافع (نقول) (بالتاء)، ومثله روى أبو بكر عن عاصم، اعتباراً بقوله، قال: لا تختصموا لديّ،

سورة هود: ۱۱۹.

وقرأ الحسن يوم (يقال) وقرأ الباقون يوم (نقول) (بالنون) (لجهنّم) ﴿هَلْ امْتَلَاتِ﴾ لما سبق من وعده إيّاها أنّه يملأها ﴿من الحِنّة والناس أجمعين﴾ وهذا السؤال منه على طريق التصديق بخبره، والتحقيق لوعده والتقريع لأهل عذابه، والتنبيه لجميع عباده. ﴿وَتَقُولُ هَلْ مِنْ مَزِيد﴾ يحتمل أن يكون استفهاماً، بمعنى هل من مزيد، ويحتمل أن يكون استفهاماً، بمعنى هل من مزيد، فأزاده وإنّما صلح ﴿هل﴾ للوجهين جميعاً، لأنّ في الاستفهام ضرباً من الجحد، وطرفاً من النفي، قال ابن عبّاس: إنّ الله سبحانه وتعالى، قد سبقت كلمته ﴿لأملأنّ جهنّم من الحِنّة والنّاس أجمعين﴾ فلمّا بعث للنّاس، وسبق أعداء الله إلى النار زمراً، جعلوا يقحمون في جهنّم فوجاً فوجاً فوجاً ، لا يلقى في جهنّم شيء إلاّ ذهب فيها، ولا يملأها شيء.

فقالت: ألست قد أقمت لتملأني؟ فوضع قدمه عليها، ثمّ يقول لها: هل امتلأت؟ فتقول: قط قط، قد امتلأت، فليس من مزيد. قال ابن عبّاس: ولم يكن يملأها شيء حتّى مس قدم الله فتضايقت فما فيها موضع إبرة، ودليل هذا التأويل ما أنبأني عقيل، قال: أخبرنا المعافى، قال: أخبرنا المعافى، قال: أخبرنا ابن جرير، قال: حدّثنا بشر، قال: حدّثنا يزيد، قال: حدّثنا سعيد، عن قتادة، عن أنس، قال: قال رسول الله عليه: «لا تزال جهنّم يلقى فيها، وتقول: هل من مزيد؟ حتّى يضع ربّ العالمين فيها قدمه، فتتزاوي بعضها إلى بعض، وتقول: قد قد بعزّتك، وكرمك، ولا يزال في الجنّة فضل، حتّى ينشئ الله سبحانه لها خلقاً، فيسكنهم فضل الجنّة» [٩١] (١).

وأخبرنا ابن حمدون، قال: أخبرنا ابن الشرقي، قال: حدّثنا محمّد بن يحيى، وعبد الرّحمن بن بشر، وأحمد بن يوسف، قالوا: حدّثنا عبد الرزّاق، قال: أخبرنا معمر، عن همام ابن منبه، قال: هذا ما حدّثنا أبو هريرة، عن محمّد رسول الله على قال: «تحاجت الجنّة والنّار، فقالت النّار: أُوثرت بالمتكبّرين والمتجبّرين، وقالت الجنّة: فما لي لا يدخلني إلا ضعفاء الناس وسقطهم؟ فقال الله سبحانه للجنّه: إنّما أنت رحمتي، أرحم بك من أشاء من عبادي، وقال للنّار: إنّما أنت عذابي، أُعذّب بك من أشاء من عبادي، ولكلّ واحدة منكما ملأها، فأمّا النار، فإنّهم يلقون فيها وتقول: هل من مزيد؟ فلا تمتلئ حتّى يضع الله سبحانه وتعالى فيها رجله فتقول: قط قط، فهناك تمتلأ وتزوي بعضها إلى بعض، ولا يظلم الله من خلقه أحداً، وأمّا الجنّة، فإنّ الله عزّ وجلّ ينشئ لها خلقاً» [٩٢]

قلت: هذان الحديثان في ذكر القدم، والرجل، صحيحان مشهوران، ولهما طرق من حديث أبي هريرة، وأنس، تركتُ ذكرهما كراهة الإطالة، ومعنى القدم المذكور في هذا الحديث المأثور قوم يقدمهم الله إلى جهنّم، يملأها بهم، قد سبق في عمله إنّهم صائرون إليها وخالدون

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري: ٨/١٦٧؛ جامع البيان للطبري: ٢٦/٢٦ بتفاوت.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري: ٦/٨٤؛ وصحيح مسلم ٨/١٥١ بتفاوت يسير.

فيها، وقال النضر بن شميل: سألت الخليل بن أحمد عن معنى هذا الحديث، فقال: هم قوم قدمهم الله للنار، وقال عبد الرّحمن بن المبارك: هم مَن قد سبق في علمه أنّه من أهل النّار. وكلّ ما يقدم، فهو قدم. قال الله سبحانه: إنّ لهم قدم صدق عند ربّهم، يعني أعمال صالحة قدّموها، وقال الشاعر يذمّ رجلا:

قـعـدت بـه قـدم الـفـجـار وغـودرت وعـود ربّ أسبابه من فـتنـة مـن خـالـق يعني ليس له ما يفتخر بهم.

على ان الأوزاعي روى هذا الحديث عن حسّان بن عطية، حتى يضع الجبّار قِدمه بكسر القاف، وكذلك روى وهب بن منبه، وقال: إنّ الله سبحانه كان قد خلق قوماً قبل آدم، يقال لهم: القدم، رؤوسهم كرؤوس الكلاب والذباب، وسائر أعضائهم كأعضاء بني آدم، فعصوا ربّهم، وأهلكهم الله، يملأ الله بهم جهنّم حين تستزيد. وأمّا الرِجل فهو العدد الكبير من الناس وغيرهم.

يقال: رأيت رِجلاً من الناس، ومرّ بنا رجل من جياد، وقال الأصمعي: سمعت بعض الأعراب تقول: ما هلك على رِجل نبيّ من الأنبياء ما هلك على رِجل موسى، يعني القبط، وقال الشاعر:

فسمر بنا رِجل من النّاس وانزوى إليهم من الحيّ اليمانين أرجل قبائل من لخم وحسير على ابني نزار بالعداوة أحفل (١)

ويصدق هذا التأويل قوله ﷺ في سياق الحديث: «ولا يظلم الله من خلقه أحداً»، فدلَّ أنّ الموضوع الملقى في النّار خلق من خلقه، وقال بعضهم: أراد قَدم بعض ملائكته ورجله، وأضاف إليه كقوله: وسئل القرية. والله أعلم. ﴿وَأُرْلِفَتُ وَأَدنيت ﴿الْجَنَّةُ لِلْمُتَّقِينَ ﴾ حتّى يروها قبل أن يدخلوها. ﴿غَيْرَ بَعِيد ﴾ منهم وهو تأكيد، ويقال لهم: ﴿هَذَا مَا تُوعَدُونَ ﴾ في الدنيا على ألسنة الأنبياء.

﴿لِكُلِّ أَوَّابِ﴾ توّاب، عن الضحّاك. وقيل: رجّاع إلى الطاعة عن ابن زيد، وقال ابن عبينة: هو عبّاس وعطاء: الأوّاب المسبّح من قوله سبحانه: ﴿يا جبال أوّبي معه﴾. الحكم بن عبينة: هو الذاكر لله في الخلاء، الشعبي ومجاهد: الذي يذكر ذنوبه في الخلاء، فيستغفر منها. قتادة: المصلّي. مقاتل بن حيان: المطيع. عبيد بن عسر: هو الذي لا يقوم من مجلسه حتى يستغفر الله تعالى. أبو بكر الورّاق: المتوكّل على الله سبحانه في السراء والضراء لا يهتدي إلى غير الله. المحاسني: هو الراجع بقلبه إلى ربّه. القاسم: هو الذي لا ينشغل إلا بالله.

<sup>(</sup>۱) تفسير القرطبي: ١٩/١٧.

﴿حَفِيظ﴾ قال ابن عبّاس: هو الذي حفظ ذنوبه حتّى يرجع عنها. قتادة: حفيظ لما استودعه الله سبحانه من حقّه ونعمته. وعن ابن عبّاس أيضاً: الحافظ لأمر الله. الضحّاك: المحافظ على نفسه المتعهّد لها. عطاء: هو الذي يذكر الله في الأرض القفر. الشعبي: هو المراقب. أبو بكر الورّاق: الحافظ لأوقاته وهماته وخطواته. سهل: المحافظ على الطاعات والأوامر. ﴿مَنْ خَشِي﴾ في محلّ مَن وجهان من الإعراب: الخفض على نعت الأوّاب، والرفع على الاستئناف، وخبره في قوله ادخلوها، ومعنى الآية من خاف ﴿الرَّحْمُنَ بِالْغَيْبِ﴾ ولم يره، وقال الضحّاك والسدّي: يعني في الخلاء حيث لا أحد، وقال الحسن: إذا أرخى الستر وأغلق الباب.

﴿وَجَاءَ بِقَلْبِ مُنِيبٍ مقبل إلى طاعة الله. قال أبو بكر الورّاق: علامة المنيب أن يكون عارفاً لحرمته، موالياً له، متواضعاً لحلاله تاركاً لهوى نفسه. ﴿ادْخُلُوهَا ﴾ أي يقال لأهل هذه الصفة: ادخلوها ﴿بِسَلاَم ﴾ بسلامة من العذاب وسلام الله وملائكته عليهم، وقيل: السلامة من زوال النعيم وحلول النقم.

﴿ ذَلِكَ يَوْمُ الْخُلُودِ لَهُمْ مَا يَشَاءُونَ فِيهَا وَلَدَيْنَا مَزِيدٌ ﴾ يعني الزيادة لهم في النعم ممّا لم يخطر ببالهم، وقال جابر وأنس: هو النظر إلى وجه الله سبحانه وتعالى بلا كيف.

وَكُمْ أَهۡلَكُنَا فَلَهُم مِن قَرْنِهُ مِنْ أَشُدُ مِنْهُم بَطْشَا فَغَبُواْ فِي الْبِلَادِ هَلَ مِن نَجِيضٍ ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لِنَوَ كَانَ لَكُمْ فَلَكُ أَوْ الْفَى السَّمْعَ وَهُو سَهِيدٌ ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْتَ السَّمَوْنِ وَالْأَرْضَ وَمَا يَبْتَهُمَا فِي سِتَقِةً أَيْنَاهِ وَمَا مَسَنَا مِن لَعُوبٍ ﴿ فَا فَاصَيْرَ عَلَى مَا يَقُولُونَ وَسَيْحَ بِجَمَدِ رَبِّكَ فَبَلَ طُلُوعِ الشَّمْنِ وَقَلْ الشَّمُودِ ﴿ وَاللَّهُ مِنْ النَّيْلُ فَسَبِحُهُ وَالْذَبُ السَّجُودِ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مِن النَّيْلُ فَسَبِحُهُ وَالْذَبُ السَّجُودِ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَمِن النَّيْلُ فَسَبِحُهُ وَالْذَبُ السَّجُودِ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللِهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ

﴿ وَكُمْ أَهْلَكُنَا قَبْلَهُمْ مِنْ قَرْن هُمْ أَشَدُّ مِنْهُمْ بَطْشاً فَنَقَّبُوا فِي الْبِلاَدِ ﴾ قال ابن عبّاس: أثروا. مجاهد: ضربوا. الضحّاك: طافوا. النضر بن شميل: دوحوا. الفرّاء: خرقوا. المؤرخ: تباعدوا. ومنه قول امرئ القيس:

لقد نقب تفي الأفاق حقى رضيت من الغنيمة بالإياب (١) وقرأ الحسن فنقبوا بفتح القاف مخفّفة. وقرأ السلمي ويحيى بن معمر بكسر القاف مشدّداً

<sup>(</sup>۱) تفسير الطبرى: ٢٢/٢٦.

على التهديد والوعيد أي طوّفوا في البلاد، وسيروا في الأرض، فانظروا ﴿هَلْ مِنْ مَحِيص﴾ من الموت وأمر الله سبحانه.

﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ﴾ أي عقل، فكنّي عن العقل بالقلب لأنّه موضعه ومتبعه. قال قتادة: لمن كان له كان له قُلْبٌ وأي عقل، فكنّي عن العقل بالقلب لأنّه موضعه ومتبعه. قال قتادة: لمن كان له قلب حيّ، نظيره ﴿لينذر من كان حيّاً ﴾، وقال الشبلي: قلب حاضر مع الله لا يغفل عنه طرفة عين، وقال يحيى بن معاذ: القلب قلبان: قلب قد احتشى بأشغال الدنيا حتى إذا حضر أمر من أمور الآخرة لم يدر ما يصنع من شغل قلبه بالدنيا. وقلب قد احتشى بأهوال الآخرة، حتى إذا حضر أمر من أمور الدنيا لم يدر ما يصنع لذهاب قلبه في الآخرة. وسمعت أبا القاسم الحبيبي يقول: سألت أبا الحسن على بن عبد الرّحمن العباد عن هذه الآية، فقال: معناها إنّ في ذلك لذكرى لمن كان له قلب مستقر لا يتقلّب عن الله في السراء والضراء.

﴿ أَوْ أَلْقَى السَّمْعَ ﴾ أي استمع القرآن، يقول العرب: ألقِ إليَّ سمعك أي استمعْ، وقال الحسين بن الفضل: يعني وجه سامعه وحولها إلى الذكر كما يقال اتبعي إليه.

﴿وَهُوَ شَهِيدٌ﴾ أي حاضر القلب، وقال قتادة: وهو شاهد على ما يقرأ ويسمع في كتاب الله سبحانه من حبّ محمّد ﷺ وذكره. ﴿وَلَقَدْ خَلَقْنَا السَّمْوَاتِ وَالأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّةِ أَيَّامِ \* وَمَا مَسَّنَا مِنْ لُغُوبِ﴾ إعياء وتعب.

نزلت في اليهود حيث قالوا: يا محمد أخبرنا ما خلق الله تعالى من الخلق في هذه الأيّام لستّة؟

فقال ﷺ: «خلق الله تعالى الأرض يوم الأحد والاثنين، والجبال يوم الثلاثاء والمدائن والأنهار والأقوات يوم الأربعاء، والسماوات والملائكة يوم الخميس، إلى ثلاث ساعات من يوم الجمعة وخلق في أوّل الثلاث ساعات الآجال، وفي الثانية الآفة، وفي الثالثة آدم».

قال: قالوا: صدقت إن أتممت. فقال: وما ذاك؟ فقالوا: ثمّ استراح يوم السبت واستلقى على العرش فأنزل الله سبحانه هذه الآية [٩٣](١).

﴿فاصبر على ما يقولون﴾ فإنّ الله سبحانه لهم بالمرصاد، ﴿وسبّح بحمد ربّك﴾ يعني قل: سبحان الله والحمد لله. عن عطاء الخراساني، وقال الآخرون: وصلّ بأمر ربّك وتوفيقه، ﴿قبل طلوع الشمس﴾ يعني صلاة الصبح، ﴿وقبل الغروب﴾ صلاة العصر، وروي عن ابن عباس، ﴿وقبل الغروب﴾: يعني الظهر والعصر، ﴿ومن الليل فسبّحه﴾ يعني صلاة العشائين، وقال مجاهد: من الليل كلّه، يعني: صلاة الليل، في أي وقت صلّى، ﴿وأدبار السجود﴾ قال

<sup>(</sup>۱) كنز العمال: ٦/١٢٤؛ جامع البيان للطبري ٢٦/٢٦ بتفاوت يسير.

عمر بن الخطاب وعلي بن أبي طالب وأبو هريرة والحسن بن علي والحسن البصري والنخعي والشعبي والأوزاعي: أدبار السجود: الركعتان بعد المغرب، وأدبار النجوم: الركعتان قبل الفجر، وهي رواية العوفي عن ابن عباس، وقد روي عنه مرفوعاً أخبرنيه عقيل قال: أخبرنا المعافى، قال حدثنا ابن جرير، قال: حدثنا أبو كريب، قال: حدثنا ابن فضيل عن رشيد بن كريب عن أبيه عن ابن عباس قال: قال لي النبي على النبي الله المغرب أدبار السجود».

وقال أنس بن مالك: قال رسول الله ﷺ: «من صلّى بعد المغرب ركعتين قبل أن يتكلم كتبت صلاته في عليّين» (١) قال أنس: يقرأ في الركعة الأولى: ﴿قل يا أيها الكافرون﴾ وفي الأخرى: ﴿قل هو الله أحد﴾.

قال مقاتل: وقتهما مالم يغب الشفق، وقال مجاهد: هو التسبيح باللسان في أدبار الصلوات المكتوبات، ورواه عن ابن عباس. وقال ابن زيد: هو النوافل أدبار المكتوبات.

واختلف القرّاء في قوله: ﴿وأدبار﴾، فقرأ الحسن والأعرج وخارجة وأبو عمر ويعقوب وعاصم والكسائي: بفتح الألف، واختاره أبو عبيد وأبو حاتم، وقرأ الآخرون: بالكسر، وهي قراءة عليّ وابن عباس.

وقال بعض العلماء في قوله سبحانه: ﴿قبل طلوع الشمس﴾ قال: ركعتي الفجر، ﴿وقبل الغروب﴾ قال: الركعتين قبل المغرب.

روى عمارة بن زاذان عن ثمامة بن عبد الله عن أنس بن مالك قال: كان ذوو الألباب من أصحاب محمد على يصلون الركعتين قبل المغرب<sup>(٢)</sup>.

وروى شعبة عن يزيد بن جبير عن خالد بن معدان عن رغبان مولى حبيب بن مسلمة قال: رأيت أصحاب النبي ﷺ يهبّون إليها كما يهبّون إلى المكتوبة ـ يعني الركعتين قبل المغرب<sup>(٣)</sup>.

وقال قتادة: ما أدركت أحداً يصلّي الركعتين قبل المغرب إلاّ أنس وأبا برزة.

﴿واستمع﴾ يا محمد صيحة القيامة ﴿يوم ينادي المنادِ﴾ إسرافيل الله تأتيه العظام البالية والأوصال المتقطعة واللحوم المتمزقة والشعور المتفرقة: إن الله [يأمركن] أن تجتمعن بفصل القضاء. ﴿من مكان قريب﴾ صخرة بيت المقدس، وهي وسط الأرض وأقرب الأرض الى السماء بثمانية عشر ميلا، ﴿يوم تسمعون الصيحة بالحق﴾ وهي النفخة الأخيرة، ﴿ذلك يوم

<sup>(</sup>١) المنتزع المختار: ١/ ٢٢٥، وإعانة الطالبين: ١/ ٢٨٥.

<sup>(</sup>٢) المصنف لعبد الرزاق: ٢ / ٤٣٥ ح ٣٩٨٢.

<sup>(</sup>٣) تحفة الأحوذي: ١ / ٤٦٩.

الخروج » من القبور. ﴿إنا نحن نُحي ونميت وإلينا المصير يوم تشقَّق الأرض عنهم سراعاً » جمع سريع، وهو نصب على الحال، مجازه: فيخرجون سراعاً، ﴿ذلك حشرٌ علينا يسير نحن أعلم بما يقولون وما أنت عليهم بجبّار »: بمسلط قهّار يجبرهم على الاسلام، إنما بعثت مذكّراً مجدّداً.

قال ثعلب: قد جاءت أحرف فعّال بمعنى مفعل وهي شاذة، جبّار بمعنى مُجْبر، ودرّاك بمعنى مُجْبر، ودرّاك بمعنى مدرك، وسرّاع بمعنى مسرع، وبكّاء بمعنى مبك، وعدّاء بمعنى معد، وقد قريء: ﴿وما أهديكم إلاّ سبيل الرشاد﴾(١) بمعنى المرشد، وسمعت أبا منصور الجمشاذي يقول: سمعت أبا حامد الجازرنجي يقول: [العون] سيفٌ سقّاط، بمعنى مُسْقط.

وقال بعضهم: الجبّار من قولهم جَبَرتُه على الأمر بمعنى أجبرته، وهي لغة كنانة وهما لغتان.

وقال الفرّاء: وضع الجبّار في موضع السلطان من الجبرية. قال: وأنشدني المفضّل: ويروم الرحون إذ حسسدت مَعددٌ وكان المناس إلا نرحن دينا (٢) عصمتنا عزمة الرجببّار حتى صبحنا الجوف ألفاً معلمينا (٣) قال: أراد بالجبّار المنذر بن النعمان لولايته.

﴿ فَذَكَّر ﴾ يا محمّد ﴿ بالقرآن من يخاف وعيد ﴾ قال ابن عباس: قالوا يا رسول الله لو خوّفتنا؟ فنزلت ﴿ فَذَكِّر بالقرآن من يخاف وعيد ﴾ .

<sup>(</sup>١) سورة غافر: ٢٩.

<sup>(</sup>٢) الصحاح: ٥ / ٢١١٨.

<sup>(</sup>٣) تفسير الطبري: ٢٦ / ٢٣٧.

## سورة الذاريات

## مكية، وهي ألف ومائتان وسبعة وثمانون حرفاً، وثلاثمائة وستون كلمة، وستون آية

أخبرني نافل بن راقم بن أحمد بن عبد الجبار الناجي قال: حدّثنا عبدالله بن أحمد بن محمد البلخي قال: حدّثنا عمرو بن محمد قال: حدّثنا أسباط بن اليسع قال: حدّثنا يحيى بن عبدالله السلمي قال: حدّثنا نوح بن أبي مريم عن علي بن زيد عن خنيس عن أبيّ قال: قال رسول الله عليه: «من قرأ سورة والذاريات أعطي من الأجر عشر حسنات بعدد كلّ ريح هبت وجرت في الدنيا» [92](١).

#### بسم الله الرَّحْمن الرحيم

وَالدَّرِيْتِ ذَرُوا إِنَّ فَالْحَيْلَاتِ وَقُوا إِنَّ فَالْمَرِيْتِ بُسُرًا إِنَّ فَالْفَقْسَنَاتِ أَمْرًا إِنَّ الْمَانَ الْسَابَةِ وَقُولُ فَالْمَانِيْ الْمَانَةِ وَاللَّهِ الْمُؤْلِقُ اللَّهِ الْمُؤْلِقُ عَنْهُ مَنْ أَوْكَ اللَّهِ فَلَا اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللِّهُ اللللِّهُ اللللِّلْمُ اللللللِّهُ الللللِّهُ اللللللِّلْمُ الللللللللِّلْمُ الللللللِّلْمُ الللللللللِّلْمُ اللللللللَّهُ الللللللللللِلْمُ اللللللللِّلْمُ اللللللللللِّلْمُ الللللللِّلْمُ الللللللللللللللِّه

﴿والذاريات ذرواً﴾ الرياح التي تذرو التراب ذرواً، يقال: ذرت الريح التراب وأذرته.

أخبرنا ابن فنجويه قال: حدّثنا ابن ماجة قال: حدّثنا الحسن بن أيوب، قال: حدّثنا عمر عبدالله بن أبي زياد قال: حدّثنا سيار بن حاتم قال: حدّثنا أيوب بن خَوط قال: حدّثنا عمر الأعرج قال: بلغنا أنّ مساكن الرياح تحت أجنحة الكروبيّين حملة الكرسي، فتهيج من ثمّ فتقع بعجلة الشمس، ثم تهيج من عجلة الشمس فتقع برؤوس الجبال، ثم تهيج من رؤوس الجبال فتقع في البر. فأمّا الشمال فإنّها تمرّ بجنّة عدن، فتأخذ من عرق طيبها فتمرّ على أرواح

<sup>(</sup>١) تفسير مجمع البيان: ٩/ ٢٥٢٠

الصدّيقين، ثّم تأخذ حدّها من كرسي بنات نعش إلى مغرب الشمس، ويأتي الدبور حدّها من مغرب الشمس إلى مطلع الشمس، ويأتي مغرب الشمس إلى مطلع سهيل، ويأتي الجنوب حدّها من مطلع سهيل إلى مطلع الشمس إلى كرسيّ بنات نعش، فلا تدخل هذه في حدّ هذه، ولا هذه في حدّ هذه.

أخبرني الحسن قال: حدّثنا أحمد بن جعفر بن حمدان قال: حدّثنا إبراهيم بن الحسين بن ديزيل، قال: حدّثنا الحكم (١) سليمان، قال: حدّثنا إسرائيل عن أبي إسحاق عن الحرث عن علي رفي الماريات فروالداريات فرواله، قال: «الرياح».

﴿فالحاملات وقراً﴾ قال: «السحاب». ﴿فالجاريات يسراً﴾ قال: «السفن».

﴿ فالمقسمات أمراً ﴾، قال: «الملائكة».

﴿إِن ما توعدون﴾ من الخير والشر والثواب والعقاب ﴿لصادق \* وإنّ الدين﴾ الحساب والجزاء ﴿لواقع﴾ لنازل كائن.

[ثم] ابتدأ قَسَماً آخر فقال عزّ وجلّ: ﴿والسماء ذات الحبك﴾ قال ابن عباس وقتادة والربيع: ذات الخلق الحسن المستوي، وإليه ذهب عكرمة، قال: ألم تر إلى النّسّاج إذا نسج الثوب فأجاد نسجه، قيل: ما أحسن حبكه

وقال سعيد بن جبير: ذات الزينة، وقال الحسن: حبكت النجوم.

مجاهد: هو المتقَن البنيان، الضحاك: ذات الطرائق، ولكنّها بعيد من العباد فلا يرونها، قال: ومنه حَبكَ الرمل والماء إذا ضربهما الريح، وحبك الشعر الجعد والدرع، وهو جمع حباك وحبيكة، قال الراجز:

كأنها جلّلها الحوّاك طنفسة في وشيها حباك(٢)

ومنه الحديث في صفة الجبال: «راسية حبك حبك» يعني الجعودة، وقال ابن زيد: ذات الشدّة، وقرأ قول الله سبحانه: ﴿وبنينا فوقكم سبعاً شداداً﴾، وقال عبدالله بن عمرو: هي السماء السابعة.

﴿إِنكُم﴾ يا أهل مكة ﴿لفي قول مختلف﴾ في القرآن ومحمد عليه السلام، فمن مصدّق ومكذّب، ومقرّ ومنكر، وقيل: نزلت في المقتسمين.

﴿يُؤْفُكُ عِصرف ﴿عنه ﴾ أي عن الإيمان بهما ﴿من أُفك ﴾ صرف فنجويه، وقيل: يصرف

<sup>(</sup>١) في المخطوط: ال، والظاهر ما أثبتناه

<sup>(</sup>٢) جامع البيان للطبري: ٢٦/٢٦٠.

عن هذا القول، أي من أجله وسببه عن الإيمان من صرف، وذلك أنهّم كانوا يتلقون الرجل إذا أراد الإيمان فيقولون له: إنّه ساحر وكاهن ومجنون، فيصرفونه عن الإيمان، وهذا معنى قول مجاهد.

وقد يكون (عن) بمعنى (أجل). أنشد العبسي:

عــن ذات أولــيــة أسـاودُ ربّـهـا وكأن لون الملح فوق شفارها(١) أي من أجل ناقة ذات أوليه.

﴿قَتُلَ﴾ لعن ﴿الخرّاصون﴾ الكذابون.

وقال ابن عباس: المرتابون، وهم المقتسمون الذين اقتسموا عقاب الله، واقتسموا القول في النبي على لله لله الناس عن دين الإسلام.

وقال مجاهد: الكهنة.

﴿الذين هم في غمرة﴾: شبهة وغفلة ﴿ساهون﴾: لاهون.

﴿يسألونك أيان يوم الدين﴾ متى يوم القيامة استهزاءً منهم بذلك وتكذيباً.

قال الله سبحانه وتعالى: ﴿يوم هم﴾ أي يكون هذا الجزاء في يوم هم ﴿على النار يُفتنون﴾ يُعذّبون ويُحرقون ويُنضَجون بالنار كما يفتن الذهب بالنار. ومجازه بكلمة (على) ههنا: أنهم موقوفون على النار، وقيل: هو بمعنى الباء.

ويقول لهم الخزنة: ﴿ **دُوقُوا فَتَنتَكُم هَذَا﴾** ولم يقل هذه؛ لأنّ الفتنة هاهنا بمعنى العذاب، فردّ الإشارة إلى المعنى ﴿ الذي كنتم به تستعجلون﴾ .

﴿إِن المتقين في جنان وعيون \* آخذين ما آتاهم ربهم ﴾ من الثواب وأنواع الكرامات.

وقال سعيد بن جبير: تعني آخذين بما أمرهم ربّهم، عاملين بالفرائض التي أوجبها عليهم.

﴿إِنهِم كَانُوا قبل ذلك﴾ قبل دخولهم الجنة ﴿محسنين﴾ في الدنيا، وقيل: قبل نزول الفرائض محسنين في أعمالهم.

﴿كانوا قليلا من الليل ما يهجعون﴾ اختلف العلماء في حكم (ما)، فجعله بعضهم جحداً، وقال: تمام الكلام عند قوله: ﴿كانوا قليلا﴾ أي كانوا قليلا من الناس، ثم ابتدأ ﴿ما يهجعون﴾ أي لا ينامون بالليل، بل يقومون للصلاة والعبادة، وجعله بعضهم بمعنى (الذي)، والكلام متصل

<sup>(</sup>١) الأولية: الناقة، وساود ربّها: سارّه ليشتريها منه، من السواد، وهو السرار. انظر المخصص في اللغة، المجلد: ١٤ ص ٢٧، الهامش.

بعضه ببعض، ومعناه: كانوا قليلا من الليل الذي يهجعون، أي كانوا قليلا من الليل هجوعهم؛ لأنّ (ما) إذا اتصل به الفعل، صار في تأويل المصدر كقوله: ﴿بِمَا ظَلْمُوا﴾ أي بظلمهم، وجعله بعضهم صلة، أي كانوا قليلا من الليل يهجعون.

قال محمد بن علي: «كانوا لا ينامون حتى يصلّوا العتمة»، وقال أنس بن مالك: يصلّون ما بين المغرب والعشاء، وقال مطرف: قلّ ليلة تأتي عليهم لا يصلّون فيها لله سبحانه، إما من أوسطها، وقال الحسن: لا ينامون من الليل إلاّ أقلّة، وربما نشطوا فمدّوا إلى السحر.

﴿وبالأسحار هم يستغفرون \* وفي أموالهم حق للسائل والمحروم \*، قال ابن عباس وسعيد بن المسيب: السائل: الذي يسأل الناس، والمحروم: المحارف الذي ليس له في الإسلام سهم.

وقال قتادة والزهري: السائل الذي يسألك، والمحروم: المتعفف الذي لا يسألك، وقال إبراهيم: هو الذي لا سهم له في الغنيمة، يدلّ عليه ما روى سفيان عن قيس بن مسلم عن الحسين بن محمد أنّ رسول الله على بعث سريّة فغنموا، فجاء قوم لم يشهدوا الغنيمة، فنزلت هذه الآية، وقال عكرمة: المحروم: الذي لا ينمي له مال، وقال زيد بن أسلم: هو المصاب بشمره أو زرعه أو نسل ماشيته.

أخبرني الحسن بن محمد، قال: حدّثنا محمد بن علي بن الحسن الصوفي قال: حدّثنا الحسن بن علي الفارسي قال: حدّثنا عمرو بن محمد الناقد قال: حدّثنا يزيد بن هارون قال: حدّثنا محمد بن مسلم الطائفي عن أيوب بن موسى عن محمد بن كعب القرظي: المحروم صاحب الحاجة، ثم قرأ: ﴿ إنّا لمغرمون بل نحن محرومون ﴾ (١) ، ونظيره في قصة ضروان (١) ﴿ بل نحن محرومون ﴾ (١) ، وأخبرنا الحسين قال: حدّثنا عمر بن أحمد بن القاسم قال: حدّثنا محمد بن أيوب قال: أخبرنا أبو بكر بن أبي شيبة، قال: حدّثنا عبد [...] عن شعبة عن عاصم - يعني الأحول - عن أبي قلابة، قال: كان رجل من أهل اليمامة له مال، فجاء سيل فذهب بماله، فقال رجل من أصحاب النبي عني المحروم فاقسموا له.

وقال الشعبي: أعناني أن أعلم ما المحروم، لقد سألت عن المحروم منذ سبعين سنة، فما أنا اليوم بأعلم منى من يومئذ.

<sup>(</sup>١) سورة الواقعة: آية ٦٧.

<sup>(</sup>٢) ضروان: اسم أرض باليمن فيها الجنة المشار إليها. انظر الدر المنثور ٦: ٣٥٣

<sup>(</sup>٣) سورة القلم: ٢٧.

<sup>(</sup>٤) بياض في الأصل.

وأصله في اللغة الممنوع، من الحرمان، وهو المنع.

أخبرنا أبو سهيل بن حبيب قال: أخبرنا أبو بكر أحمد بن موسى قال: حدّثنا أبو بكر بن محمد بن حمدون بن خالد قال: حدّثنا علي بن عثمان النفيلي الحراني، قال: حدّثنا علي بن عباس الحمصي، قال: حدّثنا سعيد بن عمارة بن صفوان الكلاعي عن الحرث بن النعمان - ابن أخت سعيد بن جبير - قال: سمعت أنس بن مالك يحدّث عن رسول الله على قال: «يا أنس ويل للاغنياء من الفقراء يوم القيامة، يقولون: يا ربّ ظلمونا حقوقنا التي فرضتها عليهم. قال: فيقول: وعزّتي وجلالي لأقربتكم ولأبعدنهم» [٩٥](١).

قال: فتلا رسول الله ﷺ عليه هذه الآية: ﴿وَفِي أَمُوالُهُمْ حَقَ لَلْسَائِلُ وَالْمُحْرُومُ﴾.

وَقِ ٱنفُسِكُمُ ۚ أَفَلَا تُبْصِرُونَ ۞ وَفِي السَمَآءِ رِزْفَكُو وَمَا نُوَعَدُونَ ۞ فَوَرَبِ الشَمَآءِ وَٱلأَرْضِ إِنَّهُ لَحَقُّ بِنَّلَ مَآ اَنَّكُمْ نَطِفُونَ ۞

﴿ وَفِي الْأَرْضِ آيَاتِ ﴾ عِبَرٌ وعظات إذا ساروا فيها. ﴿ للموقنين ﴾ .

﴿وَفِي أَنْفُسَكُم﴾ أيضاً آيات ﴿أَفَلَا تَبْصُرُونَ﴾.

أخبرنا أبو الحسن أحمد بن محمد بن جعفر بن الطيب الكلماباذي بقراءتي عليه، قال: حدّثنا أبو بكر محمد بن عمر بن حفص، قال: حدّثنا السري بن خزيمة الآبيوردي، قال: حدّثنا أبو نعيم، قال: حدّثنا سفيان عن ابن جريج عن محمد بن المرتفع عن الزبير ﴿وفي أنفسكم أفلا تبصرون﴾، قال: سبيل الغايط والبول، وقال المسيب بن شريك: يأكل ويشرب من مكان واحد، ويخرج من مكانين، ولو شرب لبناً محضاً خرج ماء، فتلك الآية في النفس.

وقال أبو بكر الوراق: ﴿وفي أنفسكم أفلا تبصرون﴾ يعني في تحويل الحالات وضعف القوة وقهر المنة وعجز الأركاب وفسخ الصريمة ونقض العزيمة، ثم أخبر سبحانه وتعالى أنه وضع رزقك حيث لا يأكله السوس ولا يناله اللصوص، فقال سبحانه: ﴿وفي السماء رزقكم وما توعدون﴾ يعني المطر والثلج اللذين بهما تخرج الأرض النبات الذي هو سبب الأقوات، وقال بعض أهل المعاني: معناه: وفي المطر والنبات سبب رزقكم، فسمّي المطر سماء؛ لأنّه عن السماء ينزل، قال الشاعر:

إذا سقط السماء بأرض قوم رعيناه وإن كانوا غضابا(٢) وقال ابن كيسان: يعني وعلى ربّ السماء رزقكم ﴿في﴾ بمعنى (علىٰ) كقوله: ﴿في جذوع

<sup>(</sup>١) الدر المنثور: ٦/١١٤

<sup>(</sup>۲) لسان العرب: ۲۱/ ۳۹۹

النخل﴾(١)، وذكر الربّ مختصراً، كقوله: ﴿واسأل القرية﴾(٢)، ونظيره قوله: ﴿وما من دابة في الأرض إلاّ على الله رزقها﴾(٣).

وأخبرني عقيل أنّ أبا الفرج أخبرهم عن ابن جريو، قال: حدّثنا ابن حميد، قال: حدّثنا هارون بن المعتز من أهل الري عن سفيان الثوري قال: قرأ واصل الأحدب هذه الآية: ﴿وَفِي السماء رزقكم وما توعدون﴾ فقال: ألا أرى رزقي في السماء، وأنا أطلبه في الأرض؟ فدخل خربة فمكث ثلاثاً لا يصيب شيئاً، فلمّا أن كان اليوم الثالث إذا هو يرى جلّة من رطب، وكان له أخ أحسن نيّة منه فدخل معه [فصارتا جلّتين](أ)، فلم يزل ذلك دأبهما حتى فرّق بينهما الموت.

أخبرنا ابن فنجويه قال: حدّثنا ابن خميس قال: حدّثنا ابن مجاهد قال: حدّثنا إبراهيم بن هاشم البغوي قال: حدّثنا ابن أبي بزّة، قال: حدّثنا حسن بن محمد بن عبيد الله بن أبي يزيد عن شبل بن عبّاد عن ابن [أبي نجيح] (٥) أنّه قرأ (وفي السماء رازقكم وما توعدون) بالألف يعني الله.

قال مجاهد: ﴿وما توعدون﴾ من خير أو شر، وقال الضحاك ﴿وما توعدون﴾ من الجنة والنار، وأخبرنا ابن فنجويه قال: حدّثنا موسى بن محمد قال: حدّثنا الحسن بن علويّة قال: حدّثنا إسماعيل بن عيسى قال: حدّثنا المسيب بن شريك قال: قال أبو بكر بن عبدالله: سمعت ابن سيرين يقول: ﴿وما توعدون﴾: الساعة.

﴿ فوربّ السماء والأرض إنّه ﴾ يعني أن الذي ذكرت من أمر الرزق ﴿ لحقّ مثل ﴾ بالرفع قرأه أهل الكوفة بدلا من (الحق)، وغيرهم بالنصب أي كمثل.

﴿ مَا أَنْكُم تَنْطَقُونَ ﴾ فتقولون: لا إله إلاّ الله، وقيل: كما أنّكم ذوو نطق خصصتم بالقوة الناطقة العاقلة فتتكلمون، هذا حق كما حق أنّ الآدمي ناطق، وقال بعض الحكماء: كما أنّ كلّ انسان ينطق بلسان غيره، فكذلك كلّ إنسان يأكل رزقه الذي انسان ينطق بلسان غيره، فكذلك كلّ إنسان يأكل رزقه الذي قسم له، ولا يقدر أن يأكل رزق غيره، وقال الحسن في هذه الآية: بلغني أنّ رسول الله على قال: «قاتل الله أقواماً أقسم لهم ربّهم بنفسه فلم يصدّقوه » [٩٦] (٢).

حدَّثنا أبو القاسم بن حبيب قال: أخبرنا أبو الحسن الكائيني وأبو الطيّب الخياط وأبو

<sup>(</sup>١) سورة طه: ٧١.

<sup>(</sup>۲) يوسف: ۱۸۲

<sup>(</sup>٣) سورة هود: ٦.

<sup>(</sup>٤) في المخطوط: فصارتا ذو.

<sup>(</sup>٥) في المخطوط: يحص، والظاهر ما أثبتناه

<sup>(</sup>٦) جامع البيان للطبري: ٢٦/ ٢٦٧.

محمد يحيى بن منصور - الحاكم في القسطنطينية - قالوا: حدّثنا أبو رجاء محمد بن أحمد القاضي، قال: حدّثنا أبو الفضل العباس بن الفرج الرياسي البصري، قال: سمعت الأصمعي يقول: أقبلتُ ذات يوم من المسجد الجامع في البصرة فبينا أنا في بعض سككها إذ طلع أعرابي جلف جاف على قعود له متقلد سيفه وبيده قوس، فدنا وسلم وقال لي: مَن الرجل؟، قلت: من بني الأصمع، قال: أنت الاصمعي؟ قلت: نعم، قال: ومن أين أقبلت؟، قلت من موضع مليء بكلام الرَّحْمن، قال: وللرَّحْمن كلام يتلوه [الآدمين].

قلت: نعم، قال: اتلُ عليّ شيئاً منه، فقلت له: انزل عن قعودك. فنزل، وابتدأت بسورة والذاريات، فلمّا انتهيت إلى قوله سبحانه: ﴿وفي السماء رزقكم وما توعدون﴾ قال: يا أصمعي هذا كلام الرَّحْمن؟، قلت: أي والذي بعث محمداً بالحق، إنّه لكلامه أنزله على نبيّه محمد، فقال لي: حسبك، ثم قام إلى الناقة فنحرها وقطعها كلّها، وقال: أعنى على توزيعها ففرقناها على من أقبل وأدبر، ثم عمد إلى سيفه وقوسه فكسرهما وجعلهما تحت الرمل وولى مدبراً نحو البادية وهو يقول: ﴿وفي السماء رزقكم وما توعدون﴾.

فأقبلت على نفسي باللوم وقلت: لم تنتبهي لما انتبه له الأعرابي، فلمّا حججت مع الرشيد دخلت مكة، فبينا أنا أطوف بالكعبة إذ هتف بي هاتف بصوت دقيق فالتفتّ فإذا أنا بالأعرابي نحيلاً مصفاراً فسلّم على وأخذ بيدي وأجلسني من وراء المقام وقال لي: اتل كلام الرَّحْمن، فأخذت في سورة والذاريات، فلمّا انتهيت الى قوله: ﴿وفي السماء رزقكم وما توعدون﴾، صاح الاعرابي فقال: وجدنا ما وعدنا ربنّا حقاً، ثم قال: وهل غير هذا؟ قلت: نعم يقول الله سبحانه ﴿فوربّ السماء والأرض إنه لحقّ مثل ما أنّكم تنطقون﴾، فصاح الأعرابي وقال: يا سبحان الله من ذا الذي أغضب الجليل حتى حلف؟، ألم يصدّقوه بقوله حتى ألجأوه إلى اليمين؟ قالها ثلاثاً وخرجت فيها نفسه(۱).

وأخبرني ابن فنجويه قال: حدّثنا ابن شيبة، قال: حدّثنا أحمد بن جعفر بن حمدان، قال: حدّثنا أبو حاتم قال: حدّثنا شبانة، قال حدّثنا صدقة، قال حدّثنا الوضين بن عطاء عن زيد بن جرير أنّ رجلا جاع في مكان ليس فيه شيء، فقال: اللّهم رزقك الذي وعدتني فأتني به، قال: فشبع وروى من غير طعام ولا شراب.

وأخبرني ابن فنجويه قال: حدّثنا محمد بن القاسم الخطيب. قال: حدّثنا إسماعيل بن العباس بن محمد الوراق، قال: حدّثنا الحسين بن سعيد بن محمد المحرمي، قال: حدّثنا علي ابن يزيد العبداني قال: حدّثنا فضيل بن مسروق عن عطية العوفي عن أبي سعيد الخدري، قال:

<sup>(</sup>۱) كتاب التوابين لعبد الله بن قدامة: ۲۷٥ ح ۱۱۲٠

قال رسول الله ﷺ: «لو أنّ أحدكم فرّ من رزقه لتبعه كما يتبعه الموت» [٩٧](١) وأنشدت في معناه:

> السرزق في السقرب وفي السسعد لو قسصر الطالب في سعيه وقال دعبل:

أطلَبُ للعبد من العبد أطلَبُ للعبد أتساه ما قلم قلم قلم العبد

أسعى لأطلب رزقي وهو يطلبني

والسرزق أكشر لي منسي له طلباً (٢)

هَلَ أَنْكَ حَدِيثُ صَيْفِ إِبَرِهِمَ الْمُكْرِينَ إِنَّ إِذَ دَخُلُوا عَلَيْهِ فَقَالُواْ سَلَمَا قَالُ سَنَمْ خِيفَةً قَالُوا لاَ عَنَىٰ إِلَٰكَ أَهْلِيهِ فَالَىٰ اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَيْ عَلَيْهِ خِيفَةً قَالُوا لاَ عَنَىٰ وَجَهَهَا وَقَالَتَ عَبُولً عَيْمٌ خِيفَةً قَالُوا لاَ عَنَىٰ وَبَشَمُوهُ بِعُلَيْمٍ عَلِيمِ إِلَى فَأَقِلَتِ امْرَائَةُ فِي صَرَّةِ فَصَكَتْ وَجَهَهَا وَقَالَتَ عَبُولًا عَيْمٌ فِي قَالُوا كَذَلِكِ قَالَ وَرَبُكُ إِنَهُم هُوَ الْحَكِمُ الْعَلِيمُ فَى فَالَ فَمَا خَطْلِيكُو أَيُهَا الْمُرْسَلُونَ إِنِّ قَالُوا كَذَلِكِ فَالْ مَنْ عَلَيْهِ فَالَ فَا خَطْلِيكُو أَيُّهَا الْمُرْسَلُونَ إِنِّ قَالُوا إِنَّا أَرْسِلِنَا إِلَىٰ فَوْمِ الْمَالِيمُ فَى قَالُوا مِنَا مَنَا فَلَا فَا خَطْلِيكُو أَيْهَا اللهُ وَعَلَى الْمُسْلِينَ فَي الْمُرْسِلُونَ الْعَلَالُ اللهُ فَعْوَلَهُ عَلَيْهُ مِنْ عَلَيْهِ فَي الْمُسْلُونَ الْعَلَيْ الْمُسْلِينَ فَي وَلَكُونَ الْعَلَالُ اللهُ فَعَوْنَ بِسُلُطُلِي شَيْهِ فَي وَلَى اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ السَّائِلُهُ اللهُ فَعَوْنَ بِسُلُطُلِي شَيْهِ فَي فَوْلَى مِنْ اللهُ فَعَوْنَ بِسُلُطُلِي شَيْهِ فَي فَوْلَ اللهُ فَا السَائِمُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ وَعَلَى اللهُ اللهُ وَعَوْنَ بِسُلُطُلِي شَيْهِ وَمَالِي اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ السَالِيقِ اللهُ وَعَوْنَ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ السَائِعُ اللهُ اللهُ

﴿ هل أتاك ﴾ يا محمد ﴿ حديث ضيف إبراهيم ﴾ اختلفوا في عددهم فقال ابن عباس ومقاتل: كانوا اثني عشر ملكاً، وقال محمد بن كعب: كان جبريل ومعه سبعة، وقال عطاء وجماعة: كانوا ثلاثة: جبريل وميكائيل ومعهما ملك آخر ﴿ المكرمين ﴾ قال ابن عباس: سمّاهم مكرمين ؛ لأنهم كانوا غير مدعوّين.

وأخبرني محمد بن القاسم بن أحمد الفقيه قال: حدّثني عبدالله بن أحمد الشعراني، قال: أخبرنا عبدالواحد بن محمد بن سعيد الأرعيالي قال: سمعت محمد بن عبدالوهاب يقول: قال أخبرنا عبدالواحد بن محمد بن معيد الأرعيالي قال: سمعت محمد بن عبدالوهاب يقول: قال يعلي بن غنام: عندي هريسة، ما رأيك فيها؟ قلت: ما أحسن رأيي!، قال: امض، فدخلت لي علي بن غنام: عندي هريسة، والغلام غايب، فأدخلني بيتاً فجلست فيه، فما راعني [إلا الدار فجعل ينادي يا غلام يا غلام، والغلام غايب، فقلت: إنّا لله يا أبا الحسن لو علمت أن الأمر معه] (٣)

<sup>(</sup>۱) تفسير القرطبي: ۱۷ / ٤٢.

<sup>(</sup>٢) روضة الواعظين: ٥ ٤٢٦.

<sup>(</sup>٣) في المخطوط (إلا به معه).

عندك هكذا ما دخلت. قال: هوّن عليك، حدّثنا أبو أسامة عن شبل عن ابن أبي نجيح عن مجاهد قوله سبحانه: (هل أتاك حديث ضيف إبراهيم المكرمين) قال: خدمته إياهم بنفسه، وقال عبدالعزيز بن يحيى الكناني: كانوا مكرمين عند الله، نظيره في سورة الأنبياء (بل عباد مكرمون).

قال أبو بكر الوراق وابن عطاء: سمّاهم مكرمين، لأنّ أضياف الكرام مكرمون، وكان إبراهيم عليه أكرم الخليقة وأطهرهم فتوة.

﴿إذ دخلوا عليه فقالوا سلاماً قال سلام قوم﴾ أي أنتم قوم ﴿منكرون﴾ غرباء لا نعرفكم، وقيل: إنّما أنكر أمرهم، لأنّهم دخلوا عليه من غير استئذان، وقال أبو العاليه: أنكر سلامهم في ذلك الزمان وفي تلك الأرض.

﴿ فراغ ﴾ فعدل ومال إبراهيم ﴿ إلى أهله ﴾ قال الفرّاء: لا ينطق بالروغ حتى يكون صاحبه محتفياً لذهابه ومجيئه ﴿ فجاء بعجل سمين ﴾ قال قتاده: كان عامة مال إبراهيم البقر ﴿ فقرّبه إليهم فقال ألا تأكلون \* فأوجس منهم خيفة قالوا لا تخف وبشروه بغلام عليم \* فأقبلت امرأته في صرّة ﴾ أي صيحة، ولم يكن ذلك إقبالا من مكان إلى مكان وإنّما هو كقول القائل: أقبل يشتمني، بمعنى أخذ في شتمي.

﴿ وَصَكَّت ﴾ قال ابن عباس: لطمت ﴿ وجهها ﴾ وقال الآخرون: ضربت يدها على جبهتها تعجباً، كعادة النساء إذا أنكرن شيئاً أو تعجبن منه، وأصل الصكّ الضرب ﴿ وقالت عجوز عقيم ﴾ مجازه: أتلد عجوز عقيم؟ وكانت سارة لم تلد قبل ذلك وكان بين البشارة والولادة سنة، فولدت له سارة وهي بنت سبع وتسعين، وإبراهيم ابن مائة سنة.

﴿قَالُوا كَذَلَكُ قَالَ رَبِّكُ إِنَّه هُو الْحَلِيمِ الْعَلِيمِ حَدِّثْنَا أَبُو بَكُر بِن عَبِدُوسِ - إملاءً - قال: أخبرنا أبو سهل القطان ببغداد، قال: حدِّثنا يحيى بن جعفر، قال: أخبرنا يزيد بن هارون، وأخبرني ابن فنجويه قال: حدِّثنا ابن يوسف، قال: حدِّثنا يوسف بن يعقوب، قال حدِّثنا نصر بن علي، قال: أخبرنا نوح بن قيس، قال: حدِّثنا عون بن أبي شداد أنّ ضيف إبراهيم المكرمين لمَّا دخلوا عليه فقرّب إليهم العجل فسحه جبريل ﷺ بجناحه، فقام العجل يدرج في الدار حتى لحق لأمّه.

﴿قال فما خطبكم أيّها المرسلون \* قالوا إنّا أُرسلنا إلى قوم مجرمين \* لنرسل إليهم حجارة من طين > قال الكلبي من سنك، وكل بيانه قوله سبحانه ﴿من سجيل > .

﴿مسوّمة عند ربّك للمسرفين \* فأخرجنا من كان فيها من المؤمنين \* فما وجدنا فيها غير بيت من المسلمين﴾ . ﴿وتركنا فيها آية﴾ عبرة ﴿للذين يخافون العذاب الأليم﴾.

﴿ وَفِي مُوسَى ﴾ أي وتركنا في إرسال موسى أيضاً عبرة ـ وقال الفرّاء: هو معطوف على قوله: ﴿ وَفِي مُوسَى ﴾ . قوله: ﴿ وَفِي مُوسَى ﴾ ﴿ إِذْ أَرسَلناه إلى فرعون بسلطان مبين ﴾ .

﴿فتولّى﴾ فأعرض وأدبر عن الإيمان ﴿بركنه﴾ بقوته وقومه، نظيره ﴿أو آوي الى ركنَ شديد﴾ يعني المنعة والعشيرة، وقال المؤرخ: بجانبه ﴿وقال ساحر أو مجنون﴾ قال أبو عبيدة: (أو) بمعنى (الواو)؛ لأنهم قد قالوهما جميعاً، وأنشد بيت جرير:

أثعلبة الفوارس أو رياحاً عدلت بهم طهيّة والخشابا(١)

وقد يوضع (أو) بمعنى (الواو) كقوله: ﴿آثماً أو كفوراً﴾ و (الواو) بمعنى (أو) كقوله سبحانه: ﴿وانكحوا ما طاب لكم من النساء مثنى وثلاث ورباع﴾.

﴿فَأَخَذْنَاهُ وَجِنُودُهُ فَنْبَذْنَاهُمْ فِي البِّمَّ وَهُو مُلْيَمٌ ﴾ قد أتى بما يلام عليه.

﴿ وَفِي عَادَ إِذَ أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمُ الربْحُ الْعَقَيْمِ ﴾ وهي التي لا تلقّح شجراً ولا تنشئ سحاباً ولا رحمة فيها [ولا](٢) بركة.

﴿ مَا تَذَرُ مَنْ شَيَّءُ أَنْتُ عَلَيْهِ إِلاَّ جَعَلْتُهُ كَالْرَمِيمُ ﴾ كالنبت الذي قد يبس وديس.

قال ابن عباس كالشيء الهالك. مقاتل: كالبالي. مجاهد: كالتبن اليابس. قتادة: كرميم الشجر. أبو العالية: كالتراب المدقوق. [قال] يمان: ما رمته الماشية بمرمتها من [الكلأ]<sup>(٣)</sup>، ويقال للنسفة: المرمة والمقمة، وقيل:أصله من العظم البالي.

﴿وَفِي ثُمُودُ إِذْ قِيلَ لَهُمْ تَمْتَعُوا حَتَّى حَينَ﴾ يعني وقت فناء آجالهم.

﴿ فعتوا عن أمر ربّهم فأخذتهم الصاعقة﴾ قال الحسين بن واقد: كلّ صاعقة في القرآن فهي عذاب ﴿ وهم ينظرون ﴾ إليها نهاراً .

﴿فَمَا استطاعوا مِن قيام﴾ فما قاموا بعد نزول العذاب بهم ولا قدروا على نهوض به ولا دفاع ﴿وَمَا كَانُوا مُنتَصَرِينَ﴾ منتقمين منّا.

قال قتادة: وما كانت عندهم قوة يمتنعون بها من الله.

# وَقَوْمَ ثُوحٍ مِن فَبَلْ إِنْهُمْ كَانُوا قُومًا فَتَسِقِينَ ﴿ وَالنَّمَانَةُ بَلَيْنَهُمْ بِأَنْبُدِ وَإِنَّا لَتُوسِعُونَ ﴿ وَٱلْأَرْضَ

<sup>(</sup>١) لسان العرب: ١٥ / ١٧.

<sup>(</sup>٢) الكلمة غير موجودة في المخطوط، وهي زيادة منا.

<sup>(</sup>٣) في المخطوط (من الكلاب).

﴿وقوم نوح﴾ قرأ أبو عمرو والاعمش وحمزة والكسائي وخلف (وقوم) بجرّ الميم في ﴿قوم نوح﴾، وقرأ الباقون بالنصب، وله وجوه: أحدهما: أن يكون مردوداً على الهاء والميم في قوله ﴿فأخذتهم الصاعقة﴾ أي وأخذت قوم نوح، والثالث: وأهلكنا قوم نوح، والثالث: وأذكر قوم نوح ﴿من قبل﴾ أي من قبل عاد وثمود وقوم فرعون ﴿إنّهم كانوا قوماً فاسقين﴾.

﴿والسماء بنيناها بأيد﴾ بقوة ﴿وإنّا لموسعون﴾ قال ابن عباس قادرون، وعنه أيضاً: لموسعون الرزق على خلقنا. الضحاك: أغنياء، دليله قوله سبحانه ﴿على الموسع قدره﴾ القتيبي: ذوو سعة على خلقنا. الحسين بن الفضل: أحاط علمنا بكل شيء. الحسن: مطبقون.

﴿ والأرض فرشناها ﴾ بسطنا ومهدّنا لكم ﴿ فنعم الماهدون ﴾ الباسطون، والمعنى في الجمع التعظيم.

**﴿ومن كل شيء خلقنا زوجين**﴾ صنفين ونوعين مختلفين كالسماء والأرض، والشمس والقمر، والليل والنهار، والبر والبحر، والسهل والجبل، والشتاء والصيف، والجن والانس، والكفر والإيمان، والشقاوة والسعادة، والحق والباطل، والذكر والانثى، والجنة والنار. ﴿لعلّكم تذكرون﴾ فتعلمون أنّ خالق الأزواج فرد.

﴿ فَفَرُّوا إِلَى الله ﴾ أي: فاهربوا من عذاب الله إلى ثوابه بالإيمان ومجانبة العصيان.

قال ابن عباس: فرّوا منه إليه، واعملوا بطاعته، وقال أبو بكر الورّاق: فرّوا من طاعة الشيطان إلى طاعة الرَّحْمن، وأخبرني ابن فنجويه قال: حدّثنا ابن يوسف قال: حدّثنا محمد بن حمدان بن سفيان، قال: حدّثنا محمد بن زياد قال: حدّثنا يعقوب بن القاسم، قال: حدّثنا محمد بن عبدالله بن عمرو بن عثمان بن عفان في قوله سبحانه ﴿ففرّوا إلى محمد بن عبدالله بن عمرو بن عثمان بن عفان في قوله سبحانه ﴿ففرّوا إلى الله﴾ قال: اخرجوا إلى مكة. الحسين بن الفضل: احترزوا من كل شيء دونه، فمن فرّ إلى غيره لم يمتنع منه.

قال الجنيد: الشيطان داع إلى الباطل، ففرّوا إلى الله يمنعكم منه. ذو النون: ففرّوا من الجهل إلى العلم، ومن الكفر إلى الشكر. عمرو بن عثمان: فرّوا من أنفسكم إلى ربّكم.

الواسطي: فرّوا إلى ما سبق لكم من الله ولا تعتمدوا على حركاتكم. سهل بن عبدالله: فرّوا مما سوى الله إلى الله. ﴿إني لكم منه نذير مبين﴾.

﴿ولا تجعلوا مع الله إلهاً آخر إنّي لكم منه نذير مبين﴾.

﴿كذلك﴾ أي: كما كفر بك قومك، وقالوا ساحر ومجنون كذلك ﴿ما أَتَى الذين من قبلهم من رسول إلاّ قالوا ساحر أو مجنون﴾.

﴿أَتُواصُوا بِهُ أُوصَى بَعْضَهُم بَعْضاً بِالتَكَذَيْبِ وَتُواطؤُوا عَلَيْهُ، وَالْأَلْفُ فَيْهُ أَلْفُ التوبيخ. ﴿بُلُ هُمْ قُومُ طَاغُونَ﴾ عاصون.

﴿فَتُولَّ﴾ فأعرض ﴿عنهم فما أنت بملوم﴾ فقد بلّغتَ ما أرسلتَ به وما قصّرتَ فيما أُمرتَ.

قال المفسرون: فلمّا نزلت هذه الآية حزن رسول الله ﷺ، واشتدّ ذلك على أصحابه، ورأوا أن الوحي قد انقطع وأنّ العذاب قد حضر، فأنزل الله سبحانه ﴿فذكّر إنّ الذكرى تنفع المؤمنين \* وما خلقت الجن والإنس إلاّ ليعبدون وال علي بن أبي طالب: معناه إلاّ لآمرهم أن يعبدون، وأدعوهم إلى عبادتي، واعتمد الزجاج هذا القول، ويؤيده قوله ﴿وما أُمروا إلاّ ليعبدوا الله مخلصين له الدين ﴾.

قال ابن عباس: ليقرُّوا لي بالعبوديه طوعاً أو كرهاً.

فإن قيل: فكيف كفروا وقد خلقهم للإقرار بربوبيته والتذلّل لأمره ومشيئته، وأنهم قد تذللوا لقضائه الذي قضى عليهم؟

[قلنا:] لأنّ قضاءه جار عليهم ولا يقدرون الامتناع منه إذا نزل بهم، وإنّما خالفه من كفر به في العمل بما أمره به، فأمّا التذلّل لقضائه فإنّه غير ممتنع فيه، وقال مجاهد: إلاّ ليعرفونِ.

ولقد أحسن في هذا القول لأنّه لو لم يخلقهم لما عرف وجوده وتوحيده، ودليل هذا التأويل قوله: ﴿ولئن سألتهم﴾ الآيات.

وروى حيّان عن الكلبي: إلاّ ليوحّدون، فأمّا المؤمن فيوحّده في الشدّة والرخاء، وأمّا الكافر فيوحده في الشدّه والبلاء دون النعمة والرخاء، بيانه قوله سبحانه: ﴿فإذا ركبوا في الفلك دعوا الله مخلصين له الديّن﴾ الآية.

وقال عكرمة: إلا ليعبدونِ ويطيعونِ. فأثيب العابد وأعاقب الجاحد، وقال الضحاك وسفيان: هذا خاص لأهل عبادته وطاعته. يدلّ عليه [ما] قرأهُ ابن عباس: ﴿وما خلقت الجن والإنس﴾من المؤمنين ﴿إلاّ ليعبدون﴾. قال في آية أُخرى: ﴿ولقد ذرأنا لجهنم كثيراً من الجن والإنس﴾ وقال بعضهم: معناه وما خلقت السعداء من الجن والإنس إلاّ لعبادتي، والأشقياء

منهم إلا لمعصيتي، وهذا معنى قول زيد بن أسلم، قال: ما جبلوا عليه من الشقاء والسعادة، وقال الحسين بن الفضل: هو الاستعباد الظاهر.

وليس على هذا القدر؛ لأنه لو قدر عليهم عبادته لما عصوه ولما عبدوا غيره وإنمّا هو كقوله: ﴿جعل لكم السمع والأبصار والأفندة لعلكم تشكرون﴾ ثم قال: ﴿قليلا ما تشكرون﴾ ﴿وقليل من عبادي الشكور﴾.

ووجه الآية في الجملة أنّ الله تعالى لم يخلقهم للعبادة خلق جبلة وإجبار وإنّما خلقه لهم خلق تكليف واختيار، فمن وفّقه وسدّده أقام العبادة التي خُلق لها، ومن خذله وطرده حرمها وعمل بما خلق لها. كقوله ﷺ: «اعملوا فكل ميسر لما خلق له» [٩٨](١) والله أعلم.

﴿مَا أُرِيدُ منهم من رزق﴾ أي رزقاً ﴿وما أُريد أن يطعمون \* إن الله هو الرزاق ذو القوّة المتين﴾ قرأة العامّة برفع النون على نعت الله سبحانه وتعالى، وهو القوي المقتدر المبالغ في

قال ابن عباس: المتين الصلب الشديد، وقرأ يحيى والأعمش ﴿المتين ﴾ خفضاً على نعت القوّة. قال الفرّاء: كان حقّه التأنيث (٢) فذكّره؛ لأنّه ذهب به إلى الشيء المبرم المحكم الفتل، كما يقال: حبل متين، وأنشد الفرّاء:

لكل دهر قد لبست أثوب حتى اكتسى الرأس قناعاً أشيبا<sup>(٣)</sup>

فذكّر المعصب؛ لأنّ اليمنة صنف من الثياب.

ومن هذا الباب قوله سبحانه: ﴿من جاءه موعظة﴾ أي وعظ، وقوله: ﴿وَأَخَذَ الذِّينَ ظَلْمُوا الصَّيحَةِ ﴾ أي الصياح والصوت.

وأخبرنا أبو عبدالله بن فنجويه الدينوري، قال: حدّثنا القطيفي، قال: حدّثنا عبدالله بن أحمد بن حنبل، قال: حدّثنا يحيى بن آدم ويحيى بن أبي كثير قالا: حدّثنا إسرائيل عن أبي إسحاق عن عبدالرَّحْمن بن يزيد عن عبدالله بن مسعود قال: أقرأني رسول

الله ﷺ ﴿إِنِّي أَنَا الرازق ذو القوة المتين﴾ . ﴿فَإِنَّ للذين ظلموا﴾ كفروا من أهل مكة ﴿ذَنوباً﴾ قال ابن عباس وسعيد بن جبير: سجّلا .

<sup>(</sup>۱) مسند أحمد: ۱/۸۲.

<sup>(</sup>٢) في المخطوط: التثنية.

<sup>(</sup>٣) غريب الحديث: ٢.٦/٢.

<sup>(</sup>٤) تفسير القرطبي: ١٧/٥٧.

مجاهد: سبيلا. النخعي: طرفاً. عطاء وقتادة: عذاباً. الحسن: دولة. الكسائي: حظاً. الأخفش: نصياً.

وأصل الذُّنوب في اللغة الدلو الكبيرة العظيمة المملوءه ماءً.

قال الراجز:

لهها ذنوب ولكهم ذنوب فإن أبيتم فلنا القليب(١) ثم يستعمل في الحظ والنصيب كقول علقمة بن عبيدة.

وفى كل قوم قد خبطت بنعمة

فحق لشأس من نداك ذَنوب (٢) لعمرك والمنايا طارقات لكل بني أب منهم ذُنوب(٣)

﴿مثل ذَنوب أصحابهم﴾ من كفار الأمم الخالية ﴿فلا يستعجلون﴾ بالعذاب، فإنّما أمهلوا مع ذنوبهم لأجل ذنوبهم.

﴿ فُويِلُ لَلَّذِينَ كَفُرُوا مِن يُومِهِمُ الَّذِي يُوعِدُونَ ﴾ وهو يوم بدر، وقيل: يوم القيامة.

لسان العرب: ١/ ٣٩٢. (1)

جامع البيان للطبري: ١٨/٢٧، وفي لسان العرب (كل حي) بدل (كل قوم) لسان العرب: ٢٧٧/١. **(Y)** 

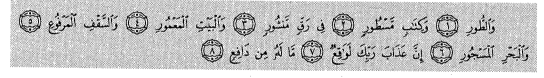
تفسير القرطبي: ١٧/ ٥٧. (٣)

# سورة الطور

### مكية، وهي آلف وخمسمائة حرف، وثلاثمائة واثنتا عشرة كلمة، وتسع وأربعون آية

أخبرني أبو الحسن الفارسي قال: حدّثنا أبو محمد بن أبي حامد قال: حدّثنا أبو جعفر محمد بن الحسن الصبهاني، قال: حدّثنا المؤمل بن إسماعيل، قال: حدّثنا سفيان الثوري، قال: حدّثنا أسلم المنقري عن عبدالله بن عبدالرَّحْمن بن ايزي عن أبيه عن أبي بن كعب قال: قال رسول الله ﷺ: «من قرأ سورة الطور كان حقّاً على الله عزّ وجلّ أن يؤمنه من عذابه وأن ينعّمه في جنته» [٩٩](١).

#### بسم الله الرَّحْمن الرحيم



﴿والطور﴾ كل جبل طور، لكنّه سبحانه عنى بالطور هاهنا الجبل الذي كلّم عليه موسى بالأرض المقدّسة، وهي بمدين واسمه زبير، وقال مقاتل بن حيان: هما طوران يقال لأحدهما: طور تينا، وللآخر طور زيتونا؛ لأنهما ينبتان التين والزيتون.

### **﴿وكتاب مسطور﴾** مكتوب.

﴿ في رق ﴾ جلد ﴿ منشور ﴾ وهو الصحيفة ، واختلفوا في هذا الكتاب ما هو؟ فقال الكلبي : هو كتاب الله سبحانه بيد موسى الله من التوراة ، وموسى يسمع صرير القلم ، وكان كلما مرّ القلم بمكان خرقه إلى الجانب الآخر ، فكان كتاباً له وجهان ، وقيل : اللوح المحفوظ [وهو] (٢) دواوين الحفظة ، تخرج إليهم يوم القيامة منشورة ؛ فآخذٌ بيمينه وآخذٌ بشماله ، دليله ونظيره قوله سبحانه : ﴿ وَاذَا الصحف نُشرت ﴾ ، سبحانه : ﴿ وَإِذَا الصحف نُشرت ﴾ ،

<sup>(</sup>١) تفسير مجمع البيان: ٩/ ٢٧٠.

<sup>(</sup>٢) زيادة اقتضاها السياق.

وقيل: هو ما كتب الله تعالى في قلوب أوليائه من الإيمان، بيانه: اولئك كتب في قلوبهم الإيمان، وقيل: هو ما كتب الله تعالى للخلق من السابقة والعاقبة.

**(والبيت المعمور)** بكثرة الحاشية والأهل، وهو بيت في السماء السابعة، حذاء العرش، حيال الكعبة، يقال له: الضراح، حرمته في السماء كحرمة الكعبة في الأرض، يدخله كل يوم سبعون ألف من الملائكة، يطوفون به ويصلون فيه، ثم لا يعودون إليه أبداً (١)، وخازنه ملك يقال له: [الجن].

وقيل: كان البيت المعمور من الجنّة، حُمل إلى الأرض لأجل آدم ﷺ، ثم رفع إلى السماء أيام الطوفان.

أخبرنا الحسين بن محمد، قال: حدّثنا هارون بن محمد بن هارون، قال: حدّثنا إبراهيم ابن الحسين بن دربل، قال: حدّثنا موسى بن إسماعيل، قال: حدّثني سفيان بن نسيط عن أبي محمد عن الزبير عن عائشة أنّ النبي على قدم مكة فأرادت عائشة أن تدخل البيت ـ يعني ليلا فقال لها بنو شيبة: أنّ أحداً لا يدخله ليلا ولكنا نخليه لك نهاراً، فدخل عليها النبي على فشكت إليه أنّهم منعوها أن تدخل البيت، فقال: "إنّه ليس لأحد أن يدخل البيت ليلا، إن هذه الكعبة بحيال البيت المعمور الذي في السماء، يدخل ذاك المعمور سبعون ألف ملك، لا يعودون إليه أبداً الى يوم القيامة، لو وقع حجر منه لوقع على ظهر الكعبة، ولكن انطلقي أنتِ وصواحبك فصلين في الحجر» [100](٢)

ففعلت فأصبحت وهي تقول: قد دخلت البيت على رغم من رغم.

وأخبرنا الحسين بن محمد، قال: حدّثنا هارون بن محمد، قال: حدّثنا محمد بن عبدالعزيز، قال: حدّثنا كثير بن يحيى بن كثير، قال: حدّثنا أبي عن عمر وعن الحسن في قوله سبحانه: ﴿والبيت المعمور﴾ قال: هو الكعبة البيت الحرام الذي هو معمور من الناس، يعمره الله كلّ سنة، أوّل مسجد وضع للعبادة في الأرض.

﴿ والسقف المرفوع ﴾ يعني السماء، سمّاها سقفاً؛ لأنها للأرض كالسقف للبيت، دليله ونظيره قوله سبحانه: ﴿ وجعلنا السماء سقفاً محفوظاً ﴾ .

**﴿والبحر المسجور﴾** قال مجاهد والضحاك وشمر بن عطية ومحمد بن كعب والأخفش: يعني الموقد المحمي بمنزلة التنور المسجور، ومنه قيل للمسعر مسجر، ودليل هذا التأويل ما

<sup>(</sup>١) الى هنا في فتح الباري: ٦/ ٢١٩، وتفسير الطبري: ٢٧/ ٢٣ مورد الآية.

<sup>(</sup>٢) الدر المنثور: ٦ / ١١٧.

روي أنّ النبى ﷺ قال «لا يركبنّ البحر إلاّ حاجّ أو معتمر أو مجاهد في سبيل الله، فإنّ تحت البحر ناراً وتحت البحر ناراً [١٠١](١).

وقال على البحر نار في نار» [١٠٢] (٢)، وروى سعيد بن المسيب أنّ علياً كرم الله وجهه قال لرجل من اليهود: أين جهنم؟ فقال: البحر. فقال: ما أراه إلاّ صادقاً ثم قرأ ﴿والبحر المسجور﴾ ﴿وإذا البحار سجرت﴾ مخفّفة.

وتفسير هذه الأخبار ما روي في الحديث: «إنّ الله تعالى يجعل يوم القيامة البحار كلّها ناراً فيسجر بها نار جهنم» [١٠٣](٣).

وقال قتادة: المسجور: المملوء. ابن كيسان: المجموع ماؤه بضعه إلى بعض، ومنه قول بيد:

فتوسطا عرض السرى وصدّعا مسجورة متجاور أقلامها<sup>(٤)</sup> وقال النمر بن تولب:

إذا شاء طالع مسجورة ترى حولها النبع والسماسما

وقال أبو العالية: هو اليابس الذي قد ذهب ماؤه ونضب، وفي رواية عطية وذي الرمّة الشاعر: أخبرنيه أبو عبدالله الحسين بن محمد بن الحسن الدينوري. قال: حدّثنا عبيد الله بن أبي سمرة، قال: حدّثنا أبو بكر عبدالله بن سليمان بن الاشعث، قال: حدّثنا السدوسي أبو جعفر، قال: حدّثنا الأصمعي عن أبي عمرو بن العلاء عن ذي الرمّة عن ابن عباس ﴿والبحر المسجور﴾ الفارغ. قال: خرجت أمة تسقي فرجعت فقالت: إنّ الحوض مسجور. تعني فارغاً.

قال ابن أبي داود: ليس لذي الرمّة حديث غير هذا.

وروى علي بن أبي طلحة عن ابن عباس قال: المسجور: المحبوس، وقال الربيع بن أنس: المختلط العذب بالملح.

وأخبرني ابن فنجويه، قال: حدّثنا مخلد بن جعفر، قال: حدّثنا الحسن بن علوية، قال: حدّثنا إسماعيل بن عيسى، قال: حدّثنا إسحاق بن بسر، قال: أخبرني جويبر عن الضحاك، ومقاتل بن سليمان عن الضحاك عن النزال بن سبرة، عن علي بن أبي طالب أنّه قال في البحر المسجور: «هو بحر تحت العرش، غمره كما بين سبع سماوات إلى سبع أرضين، وهو ماء

<sup>(</sup>۱) كنز العمال: ٥ / ١٨ ح ١١٨٦١ باختصار، والسنن الكبرى: ٦ / ١٨ بتفاوت.

<sup>(</sup>۲) تفسير القرطبي: ۱۹ / ۲۳۰.

<sup>(</sup>٣) تفسير القرطبي: ١٧ / ٦١.

<sup>(</sup>٤) تاج العروس: ٥ / ٤٦.

غليظ يقال له: بحر الحيوان، يمطر العباد بعد النفخة الأُولى أربعين صباحاً فينبتون من قبورهم» [١٠٤](١).

## ﴿إِن عذاب ربك لواقع﴾ نازل ﴿ماله من دافع﴾ مانع.

قال جبير بن مطعم: قدمت المدينة لأكلم رسول الله في أسارى بدر [فذهبت] (٢) إليه وهو يصلّي بأصحابه المغرب، وصوته يخرج من المسجد، فسمعته يقرأ (والطور) الى قوله: (إنّ عذاب ربّك لواقع ماله من دافع) فكأنما صدع قلبي، وكان أوّل ما دخل قلبي الإسلام، فأسلمت خوفاً من نزول العذاب، وما كنت أظن أني أقوم من مكاني حتى يقع بي العذاب.

وأخبرني أبو عبدالله بن فنجويه قال: حدّثنا أبو بكر بن مالك، قال: حدّثنا عبدالله بن أحمد بن حنبل، قال: أخبرت عن [محمد] بن الحرث المكي، عن عبدالله بن رجاء المكي، عن هشام بن حسان، قال: انطلقت أنا ومالك بن دينار إلى الحسن فانتهينا إليه وعنده رجل يقرأ، فلمّا بلغ هذه الآية ﴿إن عذاب ربّك لواقع\* ماله من دافع﴾ بكى الحسن وبكى أصحابه، وجعل مالك يضطرب حتى غشي عليه.

بَرْمُ نَمُورُ اَلسَّمَاءُ مَورًا فِي وَنَسِيرُ الْجِمَالُ سَبُرُ فِي فَوْنِ لِلْمُكَذِبِنَ فِي اللّهِي مُمْ في خَوْنِ لِلْمُكَذِبِنَ فِي اللّهِي مُمْ في خَوْنِ لِلْمُكَذِبِنَ فِي اللّهِي مُنَا لِللّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ مَرُونَ مَا كُنتُ مَعْمُلُونَ فِي إِنّا اللّهُ مِنْ اللّهُ اللهُ ا

﴿ يُوم تَمُور السماء مَوْراً ﴾ أي تدور كدوران الرحى، وتتكفّأ بأهلها تكفّأ السفينة، ويموج بعضها في بعض.

واختلفت عبارات المفسرين فيها: قال ابن عباس: تدور دوراناً. قتادة: تتحرك. الضحاك: تحرك. عطاء الخراساني: تختلف إحداها بعضها في بعض. قطرب: تضطرب. عطية: تختلف. المؤرخ: يتحول بعضهم تحولا. الأخفش: تتكفّأ، وكلّها متقاربة.

<sup>(</sup>١) زاد المسير لابن الجوزي: ٧ / ٢١٦، تفسير القرطبي: ١٧ / ٦٢ بتفاوت.

<sup>(</sup>٢) ما أثبتناه منا وفي المخطوط (فدفعت).

وأصل المَوْر الاختلاف والاضطراب، قال رؤبة:

مسودة الأعضاد من وشم العرق مائرة الضبعين مصلات العنق أي مضطربة العضدين.

﴿وتسير الجبال سيراً﴾ فتزول عن أماكنها وتصير هباءً منبثًا.

﴿ فُويِل يُومِئُذُ لِلْمَكَذِّبِينَ ﴾ وإنَّما أدخل الفاء في قوله ﴿ فُويِل ﴾ ؛ لأن في الكلام معنى المجاراة مجازه: إذا كان هذا فويل يومئذ للمكذبين.

﴿الذين هم في خوض﴾ باطل ﴿يلعبون﴾ غافلين جاهلين ساهين لاهين.

﴿ يُوم يُدَعَوُن ﴾ يُدفعون ﴿ إلى نار جهنم دعّاً ﴾ دفعاً ويُزعجون إليها إزعاجاً ، وذلك أنّ خزنة النار يغلّون أيديهم إلى أعناقهم ويجمعون نواصيهم إلى أقدامهم ثم يدفعونهم إلى النار دفعاً على وجوههم ، وتجافى أقفيتهم حتى يردوا النار .

وقرأ أبو رجاء العطاردي ﴿يوم يُدعَوْن إلى النار دعاءً ﴾ بالتخفيف من الدعاء. قالوا: فاذا دَنُوْا من النار قالت لهم الخزنة:

﴿هذه النار التي كنتم بها تكذَّبون \* أفسحر هذا أمَّ أنتم لا تبصرون \* .

﴿اصلوها﴾ ادخلوها ﴿فاصبروا أو لا تصبروا سواء عليكم إنّما تجزون ما كنتم تعملون \* إنّ المتقين في جنات ونعيم \* فاكهين﴾ دوي (١) فاكهة كثيرة، وفكهين: معجبين ناعمين.

﴿بما آتاهم ربهم ووقاهم ربّهم عذاب الجحيم \* ثم يقال لهم: ﴿وكلوا واشربوا هنيئاً بما كنتم تعملون \* متكئين على سرر مصفوفة \* قد صفّ بعضها إلى بعض، وقوبل بعضها ببعض ﴿وزوجناهم بحور عين \* والذين آمنوا واتبّعتهم \* قرأ أبو عمرو «وأتبعناهم» بالنون والألف «ذرياتهم» بالألف فيهما، وكسر التائين لقوله: ﴿ألحقنا ﴿ وما ألتنهم \* ليكون الكلام على نسق واحد، وقرأ الآخرون ﴿واتبّعتهم \* بالتاء من غير ألف ثم اختلفوا في قوله: ﴿فريّتهم \* ، وقرأ أهل الشام بالألف أهل المدينة الأولى بغير ألف وضم التاء، والثانية بالألف وكسر التاء، وقرأ أهل الشام بالألف فيهما وفتح تاء الثانية، وهو اختيار يعقوب وأبي حاتم ، وقرأ الآخرون بغير ألف فيهما وفتح تاء الثانية ، وهو اختيار أبي عبيد.

واختلف المفسّرون في معنى الآية، فقال قوم: معناها والذين آمنوا واتّبعتهم ذريّتهم التي بلغت الإيمان ﴿بِإِيمان ألحقنا بهم ذرّيّتهم﴾ الصغار الذين لم يبلغوا الإيمان، وهو قول الضحّاك ورواية العوفي عن ابن عباس. فأخبر الله سبحانه وتعالى أنّه يجمع لعبده المؤمن ذرّيته في الجنة

<sup>(</sup>١) في المخطوط: ذوو.

كما كان يحب في الدنيا أن يجتمعوا له، ويدخلهم الجنة بفضله ويلحقهم بدرجته، بعمل الأب<sup>(۱)</sup> من غير أن ينقص الآباء من أجور أعمالهم شيئاً فذلك قوله سبحانه: ﴿وما ألتناهم من عملهم من شيء﴾ يعني الآباء، والهاء والميم راجعان إلى قوله: ﴿والذين آمنوا﴾، والألت: النقص والبخس.

وأخبرنا الحسن بن محمد قال: حدّثنا أحمد بن محمد بن علي بن الحسن الهمداني، قال: حدّثنا أبو عبدالله عمر بن نصر البغدادي ببردعة، قال: حدّثنا محمد بن عبدالرَّحْمن بن غزوان، قال: حدّثنا شريك بن سالم الأفطس عن سعيد بن جبير عن ابن عباس، قال: أظنّه ذكره عن النبى على قال: "إذا دخل أهل الجنة الجنة فسأل عن أبويه وزوجته وولده، فيقال: إنّهم لم يدركوا ما أدركت، فيقول: عملت لي ولهم، فيؤمر بإلحاقهم به "(١٠٧] وتلا ابن عباس: ﴿والذين آمنوا واتبعتهم ذريتهم بإيمان ألحقنا بهم ذرياتهم ﴾.

وأخبرنا ابن فنجويه قال: حدّثنا القطيعي قال: حدّثنا عبدالله بن أحمد بن حنبل، قال: حدّثني عثمان بن أبي شيبة، قال: حدّثنا محمد بن فضيل عن محمد بن عثمان عن زاذان عن علي قال: سألتُ خديجة النبي على عن ولدين ماتا في الجاهلية، فقال رسول الله على النار «هما في النار» قال: فلمّا رأى الكراهية في وجهها قال: «لو رأيت مكانهما لأبغضتِهما» قالت: يا رسول الله فولداى منك؟

قال: «في الجنة».

قال رسول الله ﷺ: «إن المؤمنين وأولادهم في الجنة، وإن المشركين وأولادهم في النار»(٥) [١٠٨] ثم قرأ رسول الله ﷺ ﴿والذين آمنوا واتّبعتهم ذرّيتهم بإيمان ألحقنا بهم

<sup>(</sup>١) في المخطوط: أبيه.

<sup>(</sup>٢) المستدرك: ٢ / ٤٦٨.

<sup>(</sup>٣) مجمع الزوائد: ٧ / ١١٤.

<sup>(</sup>٤) المعجم الصغير: ١ / ٢٢٩، وتفسير إبن كثير: ٣ / ٣٤، وفي سند الحديث محمد بن عثمان قال الذهبي في الميزان خبره منكر.

<sup>(</sup>٥) مسند احمد: ١ / ١٣٤

ذريّاتهم ﴿ وَكُلُّ امْرَى بِمَا كُسُبُ مِنَ الْخَيْرِ وَالشَّرِ ﴿ رَهِينَ ﴾ مرهون فيؤخذ بذنبه ولا يؤخذ بذنب

﴿وأمددناهم وأعطيناهم ﴿بفاكهة ولحم ممّا يشتهون ﴾ من أنواع اللحمان ﴿يتنازعون ﴾ يتعاطون فيتناولون ويتداولون ﴿فيها كأساً ﴾ إناءً فيها خمر ﴿لا لغو فيها ﴾ وهو الباطل. عن قتادة. مقاتل بن حيان: لا فضول فيها. سعيد بن المسيّب: لا رفث فيها. ابن زيد: لا سباب ولا تخاصم فيها. القتيبي: لا يذهب بعقولهم فيلغوا ويرفثوا، وقال ابن عطاء: أي لغو يكون في مجلس محلّه جنة عدن، والساقي فيه الملائكة، وشربهم على ذكر الله، وريحانهم تحية من عند

الله مباركة طيبة، والقوم أضياف الله ﴿ولا تأثيم﴾ أي فعل يؤثمهم، وهو تفعيل من الإثم، يعني: إنّهم لا يأثمون في شربها. وقال ابن عباس: يعني ولا كذب، وقال الضحّاك: يعني لا يكذب بعضهم بعضاً (١).

﴿ ويطوف عليهم ﴾ بالخدمة ﴿ غلمان لهم كأنهم ﴾ من بياضهم وصفاء لونهم ﴿ لؤلؤ مكنون ﴾ مخزون مصون، قال سعيد بن جبير: يعني في الصدف.

أخبرني الحسن بن محمد، قال: حدّثنا أحمد بن علي بن عمر بن خنيس، قال: حدّثنا يوسف بن محمد بن أحمد بن عصام، قال: حدّثنا عمر بن عبدالعزيز المصري، قال: حدّثنا يوسف بن أبي طيبة عن وكيع بن الجراح عن هشام عن عروة عن أبيه عن عائشة الله عن الخادم عن أبيه عن عائشة منزلة من ينادي الخادم من خدمه فيجيبه ألف، يناديه كلّهم:

وأخبرني ابن فنجويه قال: حدّثنا أبو علي المقرئ، قال: حدّثنا محمد بن عمران قال: حدّثنا هاني بن المسري، قال: حدّثنا عبيده بن سعيد عن قتادة بن عبدالله بن عمر قال: ما من أحد من أهل الجنة إلا سعى له ألف غلام، كل غلام على عمل ما عليه صاحبه.

وأخبرني ابن فنجويه قال: حدّثنا عبدالله بن إبراهيم بن أيوب المنوي قال: حدّثنا الحسن ابن الكميت الموصلي قال: حدّثنا المعلى بن مهدي، قال: أخبرنا مسكين عن حوشب عن الحسن أنّه كان إذا تلا هذه الآية (يطوف عليهم غلمان لهم كأنهم لؤلؤ مكنون) قالوا: يا رسول الله الخادم كاللؤلؤ فكيف بالمخدوم؟ قال «ما بينهما كما بين القمر ليلة البدر وبين أصغر

الكواكب» (٣) [١١٠].

لبيك»(۲) [۱۰۹].

<sup>(</sup>۱) تفسير القرطبي: ۱۷ / ٦٩

<sup>(</sup>٢) تفسير القرطبي: ١٧ / ٦٩.

<sup>(</sup>٣) تفسير القرطبي: ١٧ / ٦٩.

﴿وأقبل بعضهم على بعض يتساءلون﴾ يسأل بعضهم بعضاً قال ابن عباس: إذا بعثوا من قبورهم، وقال غيره: في الجنة وهو الأصوب لقوله سبحانه ﴿قالوا إنا كنا قبل في أهلنا مشفقين﴾ خائفين من عذاب الله ﴿فمنّ الله علينا ووقانا عذاب السّموم﴾ قال الحسن: السّموم: اسم من أسماء جهنم.

أخبرني ابن فنجويه قال: حدّثنا أبو بكر بن مالك، قال: حدّثنا عبدالله، قال: حدّثنا أبي قال: حدّثنا أبي قال: حدّثنا أنس بن عياض، قال: حدّثني شيبة بن نصاح عن القاسم بن محمد قال: غدوت يوماً وكنت إذا غدوت بدأت بعائشة على أُسلّم عليها، فوجدتها ذات يوم تصلّي السبحة (۱۱ وهي تقرأ ﴿فمنّ الله علينا و وقانا عذاب السموم و و و تردّدها و تبكي، فقمت حتى مللت ثم ذهبت إلى السوق بحاجتي ثم رجعت فإذا هي تقرأ و ترددها و تبكي و تدعو.

﴿إِنَّا كُنَّا مِن قبل﴾ في الدنيا ﴿ندعوه﴾ نخلص له العبادة ﴿إِنّه﴾ قرأ الحسن وأبو جعفر ونافع والكسائي بفتح الألف، أي لأنّه، وهو اختيار أبي حاتم، وقرأ الآخرون بالكسر على الابتداء، وهو اختيار أبي عبيدة ﴿هو البَرّ﴾ قال ابن عباس: اللطيف، وقال الضحاك: الصادق فيما وعد ﴿الرحيم﴾.

﴿ فَذَكُرْ ﴾ يا محمد ﴿ فما أنت بنعمة ربّك ﴾ أي برحمته وعصمته ﴿ بكاهن ﴾ يبتدع القول ويخبر بما في غد من غير وحي، والكاهن: الذي يقول: إنّ معي قريناً من الجن.

<sup>(</sup>١) السبحة: صلاة التطوع والنافلة.

ولا مجنون في الخرّاصين الذين اقتسموا عقاب مكة، يصدون الناس عن الإيمان، ويرمون رسول الله على بالكهانة والجنون والسحر والشعر. فذلك قوله سبحانه:

﴿أُم يقولون﴾ يعني هؤلاء المقتسمين الخرّاصين ﴿شاعر نتربّص به ريب المنون﴾ حوادث الدهر فيكفينا أمره بموت أو حادثة متلفة فيموت ويتفرق أصحابه، وذلك أنهم قالوا: ننتظر به ملك الموت فيهلك كما هلك من قبله من الشعراء زهير والنابغة وفلان وفلان، إنّما هو كأحدهم، وإنّ أباه توفي شاباً، ونحن نرجو أن يكون موته كموت أبيه.

والمنون يكون بمعنى الدهر، ويكون بمعنى الموت، سمّيا بذلك لأنّهما ينقصان ويقطعان الأجل، قال الأخفش: لأنّهما يمنيان قوى الانسان ومنيه أي ينقصان، وأنشد ابن عباس:

تربّص بها ريب المنون لعلّها تطلّق يوما أو يموت حليلها (۱) ﴿قُلْ تربّصوا فإني من المتربصين﴾ حتى يأتي أمر الله فيكم.

﴿أُم تأمرهم أحلامهم عقولهم ﴿بهذا ﴾ وأنّهم كانوا يُعدون في الجاهلية أهل الاحلام ويوصَفون بالعقل، وقيل لعمرو بن العاص: ما بال قومك لم يؤمنوا وقد وصفهم الله سبحانه بالعقول؟. فقال: تلك عقول كادها الله، أي لم يصحبها التوفيق. ﴿أُم هم ﴾ بل هم ﴿قوم طاغون ﴾.

﴿أُم يقولون تقوّله بل لا يؤمنون﴾ استكباراً.

﴿ فَلَيْأَتُوا بِحَدِيثُ مِثْلُهُ ۚ أَي مِثْلُ هَذَا القرآن يَشْبِهِه ﴿ إِنْ كَانُوا صَادَقِينَ ﴾ أنّ محمداً تقوّله من تلقاء نفسه، فإنّ اللسان لسانهم، وهم مستوون في البشرية واللغة والقوة.

﴿أُم خُلقوا من غير شيء﴾ قال ابن عباس: من غير ربّ، وقيل: من غير أب ولا أم، فهم كالجماد لا يعقلون، ولا يقوم لله عليهم حجة، أليسوا خلقوا من نطفة ثم علقة ثم مضغة؟ قاله ابن عطاء، وقال ابن كيسان: أم خُلقوا عبثاً وتركوا سُدى لا يؤمرون ولا يُنهون، وهذا كقول القائل: فعلت كذا وكذا من غير شيء يعني لغير شيء. ﴿أُم هم الخالقون﴾ لأنفسهم.

﴿أَم خَلَقُوا السَّمُواتِ وَالْأَرْضُ بِلَ لَا يُوقنُونَ \* أَم عندهم خزائن ربّك ﴾ قال ابن عباس: المطر والرزق، وقال عكرمة: يعني النبوّة، وقيل: علم ما يكون ﴿أَم هم المسيطرون ﴾ المسلطون الجبّارون. قاله أكثر المفسّرين، وهي رواية الوالبي عن ابن عباس، وقال عطاء: أرباب قاهرون، وقال أبو عبيدة: يقال: خولاً تسيطرت عليّ: اتّخذتني، وروى العوفي عن ابن عباس: أم هم المنزلون.

<sup>(</sup>١) لسان العرب: ٧ / ٤٠.

﴿أَمْ لَهُمْ سُلِّمِ﴾ [يدّعون أن لهم] مصعداً ومرقاة يرتقون به إلى السماء ﴿يستمعون فيه﴾ الوحي فيدّعون أنّهم سمعوا هناك أنّ الذي هم عليه حق، فهم مستمسكون به لذلك. ﴿فليأت مستمعهم﴾ إن ادّعوا ذلك ﴿بسلطان مبين﴾ حجة بيّنة.

﴿أُم تَسَالُهُم أَجِراً﴾ جعلاً على ما جئتهم به ودعوتهم إليه ﴿فهم من مغرم﴾ غرم ﴿مثقلون﴾ مجهودون.

﴿أَم عندهم الغيب﴾ أي علم ما غاب عنهم حتى علموا أنّ ما يخبرهم الرسول من أمر القيامة والبعث والحساب والثواب والعقاب باطل غير كائن، وقال قتادة: لمّا قالوا ﴿نتربص به ريب المنون﴾ أنزل الله سبحانه ﴿أم عندهم الغيب﴾ فهم يعلمون حتى بموت محمد، وإلى ماذا يؤول أمره؟ وقال ابن عباس: يعني أم عندهم اللوح المحفوظ ﴿فهم يكتبون﴾ ما فيه، ويخبرون الناس به، وقال القتيبي ﴿فهم يكتبون﴾ أي يحكمون.

والكتاب: الحكم، ومنه قول النبي ﷺ للرجلين اللذين تخاصما «لأقضين بينكم بكتاب الله» [١١١](١). أي بحكم الله.

﴿أُم يريدون كيداً﴾ مكراً في دار الندوة ﴿فالذين كفروا هم المكيدون﴾ الممكور بهم يعود الضرر عليهم، ويحيق المكر بهم، وكل ذلك أنّهم قتلوا ببدر.

﴿أَمْ لَهُمْ إِلَهُ غَيْرِ اللَّهُ سَبَحَانُهُ اللَّهُ عَمَّا يَشْرَكُونَ﴾ قال الخليل بن أحمد: ما في سورة الطور من ذكر ﴿أَمِ﴾ كلَّه استفهام وليس بعطف.

﴿ وَإِن يروا كَسَفاً مِن السماء ساقطاً ﴾ كسفاً قطعة وقيل: قطعاً واحدتها كسفة مثل سدرة وسدر ﴿ مِن السماء ساقطاً ﴾ ذكره على لفظ الكسف ﴿ يقولوا ﴾ بمعاندتهم وفرط غباوتهم ودرك شقاوتهم هذا ﴿ سحاب مركوم ﴾ موضوع بعضه على بعض.

هذا جواب لقولهم: ﴿فأسقط علينا كسفاً من السماء ﴾ وقولهم: ﴿وأسقط السماء كما زعمت علينا كسفاً ﴾ فقال: لو فعلنا هذا لقالوا: سحاب مركوم.

﴿فذرهم حتى يلاقوا يومهم الذي فيه يصعقون﴾ أي يموتون، وقرأ الاعمش وعاصم وابن عامر ﴿يُصعَقون﴾ بضم الياء وفتح العين، أي يهلكون، وقال الفرّاء: هما لغتان مثل سَعْد وسُعْد.

﴿ يُوم لا يغني عنهم كيدهم شيئاً ولا هم ينصرون \* وإنّ للذين ظلموا > كفروا ﴿ عذاباً دون ذلك > قال البراء بن عازب: هو عذاب القبر، وقال ابن عباس: هو القتل ببدر، وقال مجاهد:

<sup>(</sup>١) السنن الكبرى: ٣ / ٤٧٨.

الجوع والقحط سبع سنين، وقال ابن زيد: المصايب التي تصيبهم من الاوجاع وذهاب الأموال والأولاد. ﴿ولكنّ أكثرهم لا يعلمون﴾ إن العذاب نازل بهم.

﴿واصبر لحكم ربّك فإنّك بأعيننا﴾ بمرأى ومنظر منا ﴿وسبّح بحمد ربّك حين تقوم﴾ قال أبو الأحوص عوف بن مالك وعطاء وسعيد بن جبير: قل سبحانك اللّهم وبحمدك حين تقوم من مجلسك، فإن كان المجلس خيراً ازددت احتساباً، وإن كان غير ذلك كان كفارة له.

ودليل هذا التأويل ما أخبرني ابن فنجويه قال: حدّثنا محمد بن الحسن بن صقلاب، قال: حدّثنا ابن الحسن أحمد بن عيسى بن حمدون الناقد بطرطوس. قال: حدّثنا أبو أُمية، قال: حدّثنا حجاج، قال: حدّثنا ابن جريج، قال: أخبرني موسى بن عقبة عن سهيل بن أبي صالح عن أبيه عن أبي هريرة عن النبي على قال: «من جلس في مجلس كثر فيه لغطه فقال قبل أن يقوم: (سبحانك اللهم وبحمدك لا إله إلا انت أستغفرك وأتوب إليك عُفر له ما كان في مجلسه ذلك»

وقال ابن زيد: [سبّح] بأمر ربّك حين تقوم من منامك، وقال الضحاك والربيع: إذا قمت إلى الصلاة فقل: سبحانك اللّهم وبحمدك، وتبارك اسمك، وتعالى جدّك: ولا إله غيرك، وعن الضحاك أيضاً يعني: قل حين تقوم إلى الصلاة: (الله أكبر كبيراً والحمد لله كثيراً وسبحان الله بكرة وأصيلا)، وقال الكلبي: يعني ذكر الله باللسان حين تقوم من فراشك إلى أن تدخل الصلاة، وقيل: هي صلاة الفجر.

﴿وَمِنَ اللَّيْلُ فَسَبِّحُهُ أَي وَصَلِّ لَهُ، يَعْنِي صَلَّاتِي الْعَشَّاءُ، ﴿وَإِدْبَارِ النَّجُومُ﴾ .

قال علي بن أبي طالب وابن عباس وجابر بن عبدالله وأنس بن مالك يعني: ركعتي الفجر.

انبأني عقيل، قال: أخبرنا المقابي، قال: أخبرنا ابن جرير، قال: أخبرنا بسر قال: حدّثنا سعيد بن قتادة عن زرارة بن أوفى عن سعيد بن هشام عن عائشة أن رسول الله على قال في ركعتي الفجر «هما خير من الدنيا جميعاً» [١١٣](٢).

وقال الضحاك وابن زيد: هي صلاة الصبح الفريضة.

قرأ سالم بن أبي الجعد (وأدبار) بفتح الألف، ومثله روى زيد عن يعقوب يعني: بعد غروب النجوم.

<sup>(1)</sup> amit أحمد: ٢ / ٩٤.

<sup>(</sup>٢) مسند أحمد: ٦ / ١٤٩.

## سورة النجم

### مكية، وهي ألف وأربعمائة وخمسة أحرف، وثلاثمائة وستون كلمة، واثنتان وستون آية.

أخبرني أبو الحسن بن القاسم بن أحمد بقراءتي عليه، قال: حدّثنا أبو محمد عبدالله بن أحمد بن جعفر، قال: أخبرنا أبو عمرو الحيري وعمر بن عبدالله البصري، قالا: حدّثنا محمد ابن عبدالوهاب قال: حدّثنا أحمد بن عبدالله بن يونس قال: حدّثنا سلام بن سليم قال: حدّثنا أحمد بن عبدالله بن يونس قال: حدّثنا سلام بن كعب قال: قال رسول هارون بن كثير عن زيد بن أسلم عن أبيه عن أبي أمامه عن أبي بن كعب قال: قال رسول الله على: «من قرأ سورة النجم أعطي من الأجر عشر حسنات بعدد من صدّق بمحمد ومن جحد به [118](۱).

#### بسم الله الرَّحْمن الرحيم

وَالنَّخِرِ إِذَا هَوَىٰ ﴾ مَا صَلَّ صَاحِبُكُمْ وَمَا غَوَىٰ ﴾ وَمَا يَطِقُ عَنِ الْمُوَىٰ ﴾ إِنَّ هُوَ إِلَّا وَتَىُ يُوجَىٰ ﴾ عَلَمُهُ شَدِيدُ الْفُوَىٰ ﴾ ذُو مِرَّوْ فَاسْتَوَىٰ ﴾ وَهُوَ بِالْأَقْنِ الْأَعْلَ ﴾ ثُمَّ دَنَا فَلَدَكُ ﴾ وتكان فاب فَوْسَتِنِ أَوْ أَدْنَى ﴾ فَأَرْجَى إِلَىٰ عَدِيدٍ مَا أَوْجَل ﴾ مَا كَذَبَ الْفُوَادُ مَا زَاْنَ ﴾ أَنْ أَنْ

﴿والنجم إذا هوى﴾ قال ابن عباس ـ في رواية الوالبي والعوفي ومجاهد برواية ابن أبي نجح ـ: يعني والثريّا إذا سقطت وغابت، والعرب تسمّي الثريّا نجماً، وإن كانت في العدد نجوماً.

قال أبو بكر محمد بن الحسن الدربندي: هي سبعة أنجم، ستة منها ظاهرة، وواحد منها خفي، يختبر الناس به أبصارهم، ومنه قول العرب إذا طلع النجم عشاءً: ابتغى الراعي كساءً ـ وعن مجاهد أيضاً: يعني نجوم السماء كلها حتى تغرب، لفظه واحد ومعناه الجمع، كقول الراعي:

سريع بأيدي الآكلين جمودها(٢)

فباتت تعد النجم في مستحيره

<sup>(</sup>۱) تفسير مجمع البيان: ٩ / ٢٨٤.

<sup>(</sup>٢) لسان العرب: ١٢ / ٥٧٠.

وسمّي الكوكب نجماً لطلوعه، وكلّ طالع نجم، ويقال: نجمَ السر والقرب والندب إذا طلع.

وروى عكرمة عن ابن عباس أنّه الرجم من النجوم، يعني ما يرمى به الشياطين عند استراقهم السمع، وقال الضحاك: يعني القرآن إذا نزل ثلاث آيات وأربع وسورة، وكان بين أوله وآخره ثلاث وعشرون سنة، وهي رواية الأعمش عن مجاهد وحيان عن الكلبي، والعرب تسمّي التفريق تنجيماً والمفرق نجوماً ومنه نجوم الدَّيْن.

وأخبرني ابن فنجويه قال: حدّثنا محمد بن خلف قال: حدّثنا إسحاق بن محمد قال: حدّثنا أبي، قال: حدّثنا أبي، قال: حدّثنا إبراهيم بن عيسى قال: حدّثنا علي بن علي قال: حدّثني أبو حمزة الثمالي ﴿والنجم إذا هوى﴾ قال: يقال: هي النجوم إذا انتثرت يوم القيامة، وقال الأخفش هي النبت، ومنه قوله: ﴿والنجم والشجر يسجدان﴾ وهويّه: سقوطه على الأرض، لأنه ما ليس له ساق، وقال جعفر الصادق: يعني محمداً ﷺ إذا نزل من السماء ليلة المعراج.

فالهويّ: النزول والسقوط، يقال: هوى يهوى هويّاً: مضى يمضي مضيّاً، قال زهير:

يشج بها الأماعز وهي تهوي هوي الدلو أسلمها الرشاء(١)

وروى عروة بن الزبير عن رجال من أهل بيته قالوا: كانت بنت رسول الله على عند عتبة بن أبي لهب فأراد الخروج إلى الشام فقال: الأبتر محمد فلأوذينه في جابنتهج فأتاه فقال: يا محمد هو يكفر بالنجم إذا هوى وبالذي دنا فتدلى، ثم تفل في وجهه ورد عليه ابنته وطلقها فقال رسول الله عليه كلباً من كلابك»(٢) [١١٥] قال:وأبو طالب حاضر فوجم لها وقال: ما كان أغناك يا بن أخي عن هذه الدعوة.

فرجع عتبة إلى أبيه فأخبره بذلك ثم خرجوا إلى الشام، فنزلوا منزلا فأشرف عليهم راهب من الدير فقال لهم: هذه أرض مسبعة، فقال أبو لهب لأصحابه: أعينونا يا معشر قريش هذه الليلة فإني أخاف على ابني دعوة محمد، فجمعوا أحمالهم وفرشوا لعتبة في أعلاها وناموا حوله، فجاء الأسد فجعل يتشمم وجوههم ثم ثنى ذنبه فوثب وضرب عتبة بيده ضربة، وأخذه فخدشه، فقال: قتلني ومات مكانه. فقال في ذلك حسان بن ثابت:

سائل بني الأصغر إنْ جئتهم ما كان أنباء أبي واسع لا وسّع السله على القاطع لم وسع السله على القاطع رمي رسول الله من بينهم دون قبريش رمية القاذع

<sup>(</sup>١) لسان العرب: ٢ / ٣٠٤.

<sup>(</sup>٢) السنن الكبرى: ٥ / ٢١١.

واستوجب الدعوة منه بما بُيّن للنّاظر والسامع في سملًا الله به كلب يمشي الهوينا مشية الخادع حتى أتاه وسط أصحابه وفد عليهم سمة الهاجع فالتقم الرأس بيافوخه والنحر منه قفرة الجائع ثم علا بعد بُياسنانه منعفراً وسط دم ناقع قد كان هذا لكم عبرة للسيّد المتبوع والتابع من يرجع العام إلى أهله فما أكيل السبع بالراجع (۱) هما ضل صاحبكم محمد ﴿وما غوى وهذا جواب القسم.

﴿ وما ينطق عن الهوى ﴾ أي بالهوى يعاقب بين عن وبين الباء، فيقيم أحدهما مكان الآخر.

﴿إِنَّ هُو﴾ ما ينطقه في الديّن ﴿إِلَّا وَحَيَّ يُوحَيُّ إِلَيْهِ.

﴿علَّمه شديد القوى﴾ وهو جبريل. ﴿ وَرَجَلُ مَمِّ أَي قَوِي، قَالَ الشَّاعَرِ:

ترى الرجل النحيف فتزدريه وفي أثوابه رجل مرزير (٢)

وأصله من أمررت الحبل إذا أحكمت فتله، ومنه قول النبيّ ﷺ: «لا تحل الصدقة لغني ولا لذي مِرّة سويّ» [١١٦]<sup>(٣)</sup>.

قال الكلبي: وكانت شدّته أنّه اقتلع قريات قوم لوط من الماء الأسود، وحملها على جناحه ورفعها إلى السماء ثم قلبها، وكانت شدّته أيضاً أنّه أبصر إبليس وهو يكلّم عيسى على بعض عقاب الأرض المقدّسة فنفحه بجناحه نفحة ألقاه في أقصى جبل بالهند، وكانت شدّته أيضاً صيحته بثمود فأصبحوا جاثمين خامدين، وكانت شدّته أيضاً هبوطه من السماء على الأنبياء وصعوده إليها في أسرع من الطرف، وقال قطرب: يقول العرب لكل حرك الرأي حصف العقل: فو مرة، قال الشاعر:

قد كنت قبل لقائكم ذا مِرة عندي لكل مخاصم ميزانه(٤)

<sup>(</sup>۱) دلائل النبوة: ۲۲۰ بتفاوت وكذلك في مجمع البيان: ۹ / ۲۸۷.

<sup>(</sup>٢) الصحاح: ٢/ ٨١٥.

<sup>(</sup>٣) كنز العمال: ٦ / ٤٥٣ ح ١٦٥٠١.

<sup>(</sup>٤) لسان العرب: ١٣ / ٤٤٧.

وكان من جزالة رأيه وحصافة عقله أن الله تعالى ائتمنه على تبليغ وحيه إلى جميع رسله. وقال ابن عباس: ذو مِرّة، أي ذو منظر حسن، وقال قتادة: ذو خَلق طويل حسن.

﴿ فاستوى ﴾ يعني جبريل ﴿ وهو ﴾ يعني محمداً ﷺ ، وأكثر كلام العرب إذا أرادوا العطف في مثل هذا الموضع أن يظهروا كناية المعطوف عليه فيقولون: استوى هو وفلان، ما يقولون: استوى وفلان، وأنشد الفرّاء:

ألم تمر أنّ المنبع يصلب عوده ولا يستوي والخروع المتقصف (۱) والمعنى: لا يستوي هو والخروع.

ونظير هذه الآية قوله سبحانه: ﴿إذا كنّا تراباً وآباؤنا﴾ فعطف بالآباء على الكنى في ﴿كنّا﴾ من غير إظهار نحن، ومعنى الآية: استوى جبريل ومحمد ليلة المعراج ﴿بالأفق الأعلى﴾ وهو أقصى الدنيا عند مطلع الشمس في السماء، وقيل: استويا في القوة والصعود إلى السماء، وقيل: استويا في العلم بالوحي، وقال بعضهم: معنى الآية: استوى جبريل أي ارتفع وعلا في السماء بعد أن علم محمداً، عن سعيد بن المسيب، وقيل: فاستوى أي قام في صورته التي خلقه الله سبحانه عليها، وذلك أنه كان يأتي رسول الله على صورة الآدميين كما كان يأتي النبيين، فسأله رسول الله على أن يريه نفسه على صورته التي جُبِلَ عليها، وأراه نفسه مرّتين: مرة في الأرض، ومرّة في السماء فأمّا في الأرض ففي الأفق الأعلى، وذلك أن محمداً على كان بحراء فطلع له جبريل من المشرق فسد الأفق إلى المغرب، فخرّ رسول الله من عشياً عليه، ونزل جبريل في صورة الآدميين وضمّه إلى نفسه، وجعل يمسح الغبار عن وجهه [١١٧](٢).

يدل عليه قوله سبحانه: ﴿ولقد رآه بالأُفق المبين﴾، وأما في السماء فعند سدرة المنتهى، ولم يره أحد من الأنبياء على تلك الصورة إلا محمد المصطفى صلوات الله عليه.

﴿ثم دنا فتدلّى﴾ اختلف العلماء في معنى هذه الآية فقال بعضهم: معناها ثم دنا جبرئيل بعد استوائه بالأفق الأعلى من الأرض، فتدلّى فنزل إلى محمد ﷺ بالوحي وهوى عليه ﴿فكان﴾ منه ﴿قاب قوسين أو أدنى﴾ أي: بل أدنى، وبه قال ابن عباس والحسن وقتادة والربيع.

قال أهل المعاني: في الكلام تقديم وتأخير، تقديره: ثم تدلّى فدنا؛ لأن التدلّي: الدنوّ، ولكنه سامع حسن؛ لأن التدلّي يدل على الدنوّ، والدنو يدل على التدلّي، وإنمّا تدلى للدنوّ ودنا للتدلّي، وقال آخرون: معناه ثم دنا الرب سبحانه من محمد ﷺ فتدلّى فقرب منه حتى كان قاب

<sup>(</sup>١) جامع البيان للطبري: ٢٧ / ٥٨.

<sup>(</sup>۲) تفسير القرطبي: ۱۷ / ۸۷.

قوسين أو أدنى، وأصل التدليّ: النزول إلى الشيء حتى يقرب منه، فوضع موضع القرب، قال لبيد:

وأخبرني عقيل بن محمد أنّ أبا الفرج البغدادي، أخبرهم عن محمد بن جرير قال: حدّثنا الربيع قال: حدّثنا ابن وهب عن سليمان بن بلال عن شريك بن أبي نمر قال: سمعت أنس بن مالك يحدّثنا عن ليلة المسرى أنّه عرج جبريل برسول الله على السماء السابعة، ثم علا به بما لا يعلمه إلاّ الله (عز وجل) حتى جاء سدرة المنتهى، ودنا الجبار ربّ العزة فتدلّى، حتى كان منه قاب قوسين أو أدنى، فأوحى إليه ما شاء، ودنوّ الله من العبد ودنوّ العبد منه بالرتبة والمكانة والمنزلة وإجابة الدعوة وإعطاء المنية، لا بالمكان والمسافة والنقلة، كقوله سبحانه: ﴿فَإِنِي قَرِيب أُجِيب دعوة الداع إذا دعان﴾.

وقال بعضهم: معناه: ثم دنا جبريل من ربّه عزّوجل فكان منه قاب قوسين أو أدنى، وهذا قول مجاهد، يدلّ عليه ما روي في الحديث: «إنه أقرب الملائكة من جبرائيل الى الله سبحانه»(٢) [١١٨].

وقال الضحاك: ثم دنا محمد من ربّه عز وجل فتدلّى فأهوى للسجود، فكان منه قاب قوسين أو أدنى، وقيل: ثم دنا محمد من ساق العرش فتدلّى، أي: جاور الحجب والسرادقات، لا نقلة مكان، وهو قائم بإذن الله كالمتعلق بالشيء لا يثبت قدمه على مكان، وهذا معنى قول الحسين بن الفضل.

ومعنى قوله ﴿قابِ قوسين﴾ قدر قوسين عربيتين عن ابن عباس وعطاء، والقاب والقيب والقاد والقيد عبارة عن مقدار الشيء، ونظيره من الكلام زير وزار. قال ﷺ: « لقاب قوس أحدكم من الجنة خير من الدينا وما فيها» [١١٩] (٣).

وقال مجاهد: معناه حيث الوتر من القوس، وقال سعيد بن المسيب: القاب صدر القوس العربية حيث يشدّ عليه السير الذي يتنكّبه صاحبه، ولكل قوس قاب واحد، فأخبر أنّ قرب جبرئيل من محمد ﷺ عند الوحي كقرب قاب قوسين.

وقال أهل المعاني: هذا إشارة إلى تأكيد المحبة والقربة ورفع المنزلة والرتبة، وأصله أنّ

<sup>(</sup>١) لسان العرب: ١٥ / ١٤٤.

<sup>(</sup>۲) تفسير القرطبي: ۱۷ / ۹۰.

<sup>(</sup>٣) فتح الباري: ٤ / ٨٥.

الحليفَين والمحبَّين في الجاهلية كانا إذا أرادا عقد الصفاء والعهد والوفاء خرجا بقوسيهما ـ والصفا بينهما ـ يريدان بذلك أنَّهما متظاهران متحاميان يحامي كل واحد منهما عن صاحبه.

وقيل: هذا تمثيل في تقريب الشيء من الشيء، وهو مستعمل في أمثال العرب وأشعارهم، وقال سفيان بن سلمة وسعيد بن جبير وعطاء وابن إسحاق الهمداني: ﴿فكان قاب قوسين﴾ قدر ذراعين، والقوس: الذراع يقاس بها كل شيء، وهي لغة بعض أهل الحجاز. ﴿أو أدنى ﴾ بل أقرب.

وقال بعض: إنّما قال ﴿أُو أَدنى﴾؛ لأنه لم يردْ أن يجعل لذلك حدّاً محصوراً.

وسئل أبو العباس بن عطاء عن هذه الآية فقال: كيف أصف لكم مقاماً انقطع عنه جبريل وميكائيل وإسرافيل، ولم يكن إلا محمد وربه؟ وقال الكسائي: ﴿فكان قاب قوسين﴾ أراد قوساً واحداً كقول الشاعر:

ومَهْمَهُ يُنِ قَلْقَيْنِ مَرْتَيْنُ قطعته بالسّمْتِ لا بالسّمْتَيْنُ (١) أراد مهمها واحداً.

وقال بعض أهل المعاني: معنى قوله: ﴿ فتدلَّى ﴾ فتدلَّل من الدلال كقولهم: [تظني بمعنى تظنن] وأملى وأملل بمعنى واحد.

﴿فأوحى﴾ يعني فأوحى الله سبحانه وتعالى ﴿إلى عبده﴾ محمد ﷺ ﴿ما أوحى﴾ قال الحسن والربيع وابن زيد: معناه فأوحى جبريل إلى رسول الله ﷺ ما أوحى إليه ربّه، قال سعيد: أوحى إليه ﴿ألم يجدك يتيماً ﴾ إلى قوله ﴿ورفعنا لك ذكرك ﴾، وقيل: أوحى إليه أن الجنة محرّمة على الأنبياء حتى تدخلها، وعلى الأمم حتى تدخلها أُمتك، وسئل أبو الحسن الثوري عنه فقال: أوحى إليه سرّاً بسرّ من سرّ في سرّ وفي ذلك يقول القائل:

بين المحبين سرليس يفشيه قول ولا قلم للخلق يحكيه (۲) سرر يحازجه أنس يقابله نور تحيّر في بحر من التّيه

﴿ مَا كَذَبِ الْفَوَادِ مَا رأى ﴾ قرأ الحسن وأبو جعفر [والحجدري] وقتادة (كذّب) بتشديد الذال، أي: ما كذّب قلب محمد ما رآى بعينه تلك الليلة، بل صدّقه وحقّقه، وقرأ الباقون بالتخفيف، أي ما كذب فؤاد محمد محمداً الذي رآى بل صدّقه، ومجاز الآية: ما كذب الفؤاد فيما رأى، فأسقط الصفة، كقول الشاعر:

<sup>(</sup>١) لسان العرب: ٢ / ٤٦.

<sup>(</sup>٢) تفسير مجمع البيان: ٩ / ٢٨٩.

لو كنت صادقة الذي حدثتني لنجوت منجى الحارث بن هشام(١)

أي: في التي حدّثتني، وقال بندار بن الحسن: الفؤاد وعاء القلب فيما ارتاب الفؤاد فيما أرى الأصل وهو القلب.

واختلفوا في الذي رآه. فقال قوم: رأى جبريل، وإليه ذهب ابن مسعود، وقال آخرون: هو الله سبحانه، ثم اختلفوا في معنى الرؤية، فقال بعضهم: جعل بصرهُ في فؤاده، فرآه في فؤاده ولم يره بعينه، وقال قوم: بل رآه بعينه.

### ذكر من قال: إنه رآه بعينه

أخبرني الحسن بن الحسين قال: حدّثنا الفضل بن الفضل، قال: حدّثنا أبو يعلى محمد بن زهير الإبلي، قال: حدّثنا بن نحويه، قال: حدّثنا سلمة، قال: حدّثنا عبدالرزاق، قال: حدّثنا ابن التيمي عن المبرك بن فضالة، قال: كان الحسن يحلف بالله عز وجل لقد رأى محمد ربّه.

وانبأني عقيل بن محمد قال: أخبرنا المعافي بن زكريا قال: حدّثنا محمد بن جرير قال: حدّثنا ابن حميد قال: حدّثنا ابن حميد قال: حدّثنا مهران عن سفيان عن أبي إسحاق عمّن سمع ابن عباس يقول: ﴿ما كذب الفؤاد ما رأى﴾ قال: رأى محمد ربّه.

وبإسناده عن ابن حميد قال: حدّثنا يحيى بن واضح قال: حدّثنا عيسى بن عبيد سمعت عكرمة و[قد] سئل: هل رأى محمد ربّه؟ فقال: نعم، قد رأى ربّه.

وبه عن ابن حميد قال: حدّثنا حكام عن أبي جعفر عن الربيع ﴿مَا كَذَبِ الْفَوَادِ مَا رأى﴾ قال: رأى ربّه عز وجل.

#### ذكر من قال: لم يره

أخبرنا أبو عبيدالله الحسين بن محمد الحافظ ـ بقراءتي عليه في داري ـ قال: حدّثنا موسى ابن محمد بن علي، قال: حدّثنا إبراهيم بن زهير، قال: حدّثنا مكي بن إبراهيم، قال: حدّثنا موسى بن عبيده عن محمد بن كعب قال: قال بعض أصحاب رسول الله: يا رسول الله، أرأيت ربّك؟ قال: «رأيته مرّتين، بفؤادي ولم أره بعيني» (٢) [١٢٠] ثم تلا هذه الآية ﴿ما كذب الفؤاد ما رأى﴾ ومثله روي عن ابن الحنفية عن أبيه، وأبو العالية عن ابن عباس.

وأخبرني الحسن، قال: حدَّثنا أبو القاسم عن بن محمد بن عبدالله بن حاتم الترمذي،

<sup>(</sup>١) تفسير القرطبي: ١٧ / ٩٣.

<sup>(</sup>٢) جامع البيان للطبري: ٢٧ / ٦٢، تفسير ابن كثير: ٤ / ٢٦٨ والموجود في الكتب (لم أره بعيني ورأيتهُ بفؤادي مرّتين).

قال: حدّثنا جدي لأمي محمد بن عبدالله بن مرزوق، قال: حدّثنا عفان بن مسلم قال: حدّثنا عمان بن عبدالله بن شفيق قال: قلت لأبي ذر: لو رأيت رسول الله على لسألته، قال: وعما كنت تسأله؟ قلت: كنت أسأله: هل رأى ربّه عز وجل؟ قال: فإني قد سألته فقال: «قد رأيت نوراً، أنى أراه؟»(١)

وكذلك روي عن أبي سعيد الخدري أنّه قال: سئل رسول الله على: ﴿ مَا كَذَبِ الْفَوَادُ مَا رَأِيتُ نُوراً» (٢٠٢]، ومثله روى مجاهد وعكرمه عن ابن عباس.

وقد ورد في هذا الباب حديث جامع وهو ما أخبرني الحسين بن الحسن، قال: حدّثنا ابن حيينة حبش، قال: أخبرنا علي بن زنجويه، قال: حدّثنا سلمة بن عبدالرزاق، قال: أخبرنا ابن عيينة عن مجالد عن سعيد عن الشعبي عن عبدالله بن الحرث قال: اجتمع ابن عباس وكعب فقال ابن عباس: أمّا نحن بنو هاشم فنقول: إنّ محمداً رأى ربّه مرتين، وقال ابن عباس يحبّون أن تكون الخِلّة لإبراهيم والكلام لموسى والرؤية لمحمد. قال: فكبّر كعب حتى جاوبته الجبال، ثم قال: إن الله سبحانه قسم رؤيته وكلامه بين محمد وموسى الله عليه فكلّمه موسى ورآه محمد.

قال مجالد: وقال الشعبي: فأخبرني مسروق أنّه قال لعائشة والله المتاه، هل رأى محمد ولله ربّه تعالى قط؟، قالت: إنك لتقول قولاً، إنّه ليقف منه شعري، قال: قلت: رويداً فقرأت عليها: ﴿والنجم إذا هوى﴾ حتى ﴿قاب قوسين أو أدنى﴾. فقالت: رويداً، أين يُذهب بك؟ إنّما رأى جبريل في صورته. من حدّثك أن محمداً رأى ربّه فقد كذب، والله عز وجل يقول: ﴿لا تدركه الأبصار﴾، ومن حدّثك أنّه يعلم الخمس من الغيب فقد كذب، والله سبحانه يقول: ﴿إن الله عنده علم الساعة﴾ الآية، ومن حدّثك أنّ محمداً كتم شيئاً من الوحي فقد كذب، والله عز وجل يقول: ﴿بلّغ ما أُنزل إليك من ربك﴾ الآية.

قال عبدالرزاق: فذكرت هذا الحديث لعمر، فقال: ما عائشة عندنا بأعلم من ابن عباس. ﴿أَفْتَمَارُونَهُ عَلَى مَا يَرِي﴾ أي: رأى.

قرأ علي وابن مسعود وابن عباس وعائشة ومسروق والنخعي وحمزة والكسائي وخلف ويعقوب ﴿أَفْتَمرُونه﴾ بفتح الباء من غير ألف على معنى أفتجحدونه، واختاره أبو عبيد، قال: لأنهم لم يماروه وإنّما يجحدونه، يقول العرب: مريت الرجل حقّه إذا جحدته. قال الشاعر:

لئن هجرتَ أخا صدق ومكرمة لقد مريتَ أخاً ما كان يمريكا(٣)

<sup>(</sup>١) شرح مسلم للنووي: ٣ / ١٢، تفسير القرطبي ١٧ / ٩٣ تفسير أبن كثير: ٣ / ٥ مع تقديم وتأخير في الفاظ الحديث

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق، . (۳) تفسير القرطبي: ۱۷ / ۹۳.

أي جحدته.

وقرأ سعيد بن جبير وطلحة بن مسرف ﴿أَفْتَمُرُونَهُ بَضِم التَّاء بِلا أَلْف، أَي ترببونه وتشككونه، وقرأ الباقون ﴿أَفْتُمارونه﴾ بالألف وضم التّاء على معنى أفتجادلونه، وهو اختيار أبي حاتم، وفي الحديث «لا تماروا في القرآن فإن المراء فيه كفر» [١٢٣](١).

وَلَقَدَ رَوَاهُ نَزِلَةً أُخْرَىٰ ﴿ عِندَ سِدَرَةِ ٱلنَّنَعَىٰ ﴿ عِندَهَا جَنَةُ ٱلْمَاْوَىٰ ﴿ إِذَ بِغَننَى السِدَرَةَ مَا يَعْشَىٰ السِدَرَةَ مَا يَعْشَىٰ السِدَرَةَ مَا يَعْشَىٰ السِدَرَةَ مَا يَعْشَىٰ مَا زَاغَ السَّمَرُ وَمَا طَعَىٰ ﴿ لَيْ لَمَدَ رَأَىٰ مِنْ النَّبَ رَبِهِ الْكَثَرُىٰ ﴿ الْمَكْرُونَ ﴿ اللَّهُ مِنَا اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِنا مِن سُلطَنَ إِن يَشِعُونَ إِلَّا الطَّنَ وَمَا نَهْوَى الْأَنفُسُ وَلَقَدَ جَآءَهُم مِن تَرْجَمُ اللَّذِي ﴿ اللَّهُ مِنا مِن سُلطَنَ إِن يَشِعُونَ إِلَّا الطَّنَ وَمَا نَهْوَى الْأَنفُسُ وَلَقَدَ جَآءَهُم مِن تَرْجَمُ اللَّذِي ﴿ اللَّهُ مِنَا لَهُ مِنْ لَكُونُ اللَّهُ مِنَا لَهُ مِن اللَّهُ مِنَا لَهُ اللَّهُ مِنَا لَهُ اللَّهُ مِنَا لَهُ وَمَا نَهُوى الْأَنفُسُ وَلَقَدَ جَآءَهُم مِن تَرْجَمُ اللَّذِي اللَّهُ اللَّهُ مِنَا اللَّهُ مِنَا اللَّهُ مِنَا اللَّهُ مِنَا اللَّهُ مِنَا لَهُ مِن اللَّهُ مِنَا اللَّهُ مِنَا اللَّهُ مِنَا لَهُ وَمَا نَهُوى الْأَنفُسُ وَلَقَدَ جَآءَهُم مِن تَرْجَمُ اللَّهُ مَن اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِن اللّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مَا اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مَا اللَّهُ مَن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مَا اللَّهُ مِن اللّهُ اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُلْفَالًا مُعْلَمُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ الللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ الللّهُ مِنْ ال

ولقد رآه نزلة اخرى مرة أخرى، فسمّاها نزلة على الاستعارة، وذلك أنّ جبريل رآه النبيّ على صورته التي خلق عليها مرتين: مرة بالأفق الأعلى في الأرض، ومرة عند سدرة المنتهى في السماء، وهذا قول عائشة وأكثر العلماء وهو الاختيار، لأنه قرن الرؤية بالمكان فقال عند سدرة المنتهى ولانه قال: (نزلة أخرى) وتقديرها: ولقد رآه نازلا نزلة أخرى، ووصف الله سبحانه بالمكان والنزول الذي هو الانتقال محال؛ ولأنه قال: (نزلة أخرى) ولم يرو في الحديث أنّه على رأى ربّه عزّوجل قبل ليلة المعراج فيراه تلك الليلة مرة أخرى، يدل عليها ما أخبرني عقيل بن محمد أنّ أبا الفرج أخبرهم عن محمد بن جرير عن محمد بن المثنى قال: حدّثنا عبدالوهاب الثقفي. قال: حدّثنا داود بن عامر عن مسروق أن عائشة المناق الله.

قال: وكنت متكثاً فجلست فقلت: يا أم المؤمنين، أنظريني ولا تعجلي، أرأيت قول الله سبحانه ﴿ولقد رآه نزلة أُخرى﴾ ﴿ولقد رآه بالأفق المبين﴾. قالت: إنّما هو جبريل رآه على صورته التي خلق عليها مرتين: مرة حين هبط من السماء إلى الأرض ساداً أعظم حلقة ما بين السماء إلى الأرض، ومرة عند سدرة المنتهى. قالت: وأنا أوّل من سأل النبي «عن هذه الآية فقال: «هو جبريل» [١٢٤].

**﴿عند سدرة المنتهى﴾** (عند) صلة من قوله: ﴿رآه﴾ والسدرة: شجرة النبق، وقيل لها سدرة المنتهى؛ لأنه إليها ينتهي علم كل عالم.

وقال هلال بن سياف: سأل ابن عباس كعباً عن سدرة المنتهى وأنا حاضر فقال كعب:

<sup>(</sup>۱) كنز العمال: ١ / ٦١٩ ج ٢٨٦٠.

إنها سدرة في أصل العرش على رؤوس حملة العرش، وإليها ينتهي علم الخلائق، وما خلفها غيب لا يعلمه إلا الله سبحانه.

وقال ابن مسعود: سمّيت بذلك؛ لأنّه ينتهى إليها ما يهبط من فوقها وما يصعد من تحتها من أمر الله سبحانه وتعالى إذا انتهى من يصعد إليها من الأرض قبض منها، وقيل: لأنّه ينتهى إليها ما عرج من أرواح المؤمنين، وقيل: لأنّه ينتهي إليها كل من مات على سنّة رسول الله « ومنهاجه.

روى الربيع عن أبي العالية عن أبي هريرة قال: لمّا أُسري بالنبي « انتهى إلى السدرة، فقيل له: هذه السدرة ينتهي إليها كل أحد خلا من أمتك على سنتك، فإذا هي شجرة يخرج من أصلها أنهار من ماء غير آسن إلى قوله: مصفى، وهي شجرة يسير الراكب في ظلّها سبعين عاماً لا يقطعها، والورقة منها مغطّية الأُمةِ كلها.

وأخبرني ابن فنجويه، قال: حدّثنا بن شيبة، قال: حدّثنا التنوخي قال: حدّثنا عبيد بن يعيش، قال: حدّثنا يونس بن بكير، قال: أخبرنا محمد بن إسحاق عن يحيى بن عباد بن عبدالله ابن الزبير عن أبيه عن جدته أسماء بنت أبي بكر قال: سمعت النبي «يذكر سدرة المنتهى قال: «يسير الراكب في ظلّ الفنن منها مائة عام، ويستظلّ في الفنن منها مائة راكب. فيها فراش من ذهب، كأنّ ثمارها القلال» [١٢٥](١).

وقال مقاتل: هي شجرة لو أنّ ورقة منها وضعت في الأرض لأضاءت لأهل الأرض، تحمل الحليّ والحلل والثمار من جميع الألوان، ولو أنّ رجلا ركب حقّةً فطاف على ساقها ما بلغ المكان الذي ركب منه حتى يقتله الهرم، وهي طوى التي ذكرها الله سبحانه في سورة الرعد، وقد تقصيت وصفها في قصة المسرى.

**«عندها جنّة المأوى \* إذ يغشى السدرة ما يغشى** قال ابن مسعود وأصحابه: فراش من ذهب، وهي رواية الضحاك عن ابن عباس، ورفعه إلى النبي ﷺ.

قال الحسن: غشيها نور ربّ العزة فاستنارت، وقيل: الملائكة، ويروى أنّ رسول الله ﷺ قال: «رأيت على كلّ ورقة من ورقها ملكاً قائماً يسبّح الله عزّ وجل» (٢) [١٢٦]، وروى الربيع عن أبي هريرة أو غيره قال: لمّا أُسري بالنبي ﷺ انتهى إلى السدرة، قال: فغشيها نور الخلائق وغشيها الملائكة من حب الله مثل الغربان حين يقعن على الشجر.

قال: فكلُّمه عند ذلك وقال له: سل.

<sup>(</sup>١) سنن الترمذي: ٤ / ٨٦ بتفاوت يسير

<sup>(</sup>٢) جامع البيان للطبري: ٢٧ / ٧٥.

وفي الحديث أن النبي ﷺ قال: «فغشيها (١١) رفرف من طير خضر» [١٢٧] (٢٠).

قال السدي: من الطيور فوقها، وروى أنس عن النبي ﷺ أنّه قال: «انتهيت إلى السدرة وأنا لأعرف أنّها سدرة، أعرف ورقها وثمرها، وإذا ينعها مثل الجرار، وإذا ورقها مثل آذان الفيلة. فلمّا (٣) غشيها من أمر الله ما غشيها تحولت ياقوتاً وزمرداً حتى ما يستطيع أحد يصفها، عندها جنة المأوى» [١٢٨] (١٢).

قال ابن عباس: هي يمين العرش، وهي منزلة الشهداء، نظيره (فلهم جنات المأوى) وأخبرنا الحسن بن محمد قال: حدّثنا أبوعبدالله عمر بن أحمد بن محمد بن الحرث القضباني. قال: حدّثنا علي بن العباس المقانعي، قال: حدّثنا ميمون بن الأصبع، قال: حدّثنا يحيى بن صالح الوحاطي قال: حدّثنا محمد بن سليمان بن حمزة البصري، قال: حدّثنا عبدالله بن أبي قيس، قال سمعت عبدالله بن الزبير يقرأ هذه الآية (عندها جنه) بالهاء (المأوى) يعني جنّه المبيت، وأخبرني ابن فنجويه قال: حدّثنا طلحة بن محمد وعبيد الله بن أحمد قالا: حدّثنا أبو بكر بن مجاهد، قال: حدّثني أبو صدقة قال: حدّثنا أبو الأسباط قال: حدّثنا عبدالرَّ ممن عن على بن القاسم الكندي عن موسى بن عبيدة، قال: سمعت محمد بن كعب القرظي يقرأ (جنّه المأوى) وقال مجاهد: يريد أجنّه، والهاء في هذه القراءة كناية عن النبي عليه.

قال أبو حاتم: وهي قراءة علي وأنس يعني ستره، وقال الأخفش: أدركه.

﴿مَا زَاغُ البَصِرُ وَمَا طَغَى﴾ أي: ما جاور ما أمر به، ولا مال عمَّا قصد له.

﴿لقد رأى من آيات ربّه الكبرى﴾ أي الآية الكبرى.

قال ابن مسعود: رآى رفرفاً أخضر من الجنة قد سدّ الأفق، وقال الضحاك: سدرة المنتهى، وقال عبدالرَّحْمن بن يزيد ومقاتل بن حيان: رأى جبريل في صورته التي تكون في السماوات، وقيل: المعراج، وما أري تلك الليلة في مسراه في عوده وبدئه. دليله قوله سبحانه (لنريه من آياتنا الكبرى).

﴿أَفْرَأَيْتُمُ اللَّاتَ﴾ قراءة العامة بتخفيف التاء، وهي من (الله) ألحقت بها التاء فاثبت. كما قيل: عمر للذكر، ثم قيل: للانثى عمرة، وكما قيل عباس وعباسة، وكذلك سمّى المشركون أوثانهم بأسماء الله فقالوا: من الله (اللات)، ومن العزيز (العزّى).

<sup>(</sup>١) في المصدر: يغشاها.

<sup>(</sup>٢) تفسير القرطبي: ١٧ / ٩٧.

<sup>(</sup>٣) في المخطوط: فما.

<sup>(</sup>٤) راجع جامع البيان للطبري: ٢٧ / ٧٢٠٧١ فالحديث ليس واحداً.

قال قتادة: أمّا اللات فكانت بالطائف. ابن زيد: اللات بيت بنخلة كانت قريش تعبده (١٠).

وقرأ ابن عباس ومجاهد وأبو صالح اللات بتشديد التاء، وقالوا: كان رجلا يلت (٢) السويق للحاج، فلما مات عكفوا على قبره فعبدوه، وروى السدي عن أبي صالح أنّه كان بالطائف، وكان يقوم على آلهتهم ويلتّ لهم السويق، فلمّا مات عبدوه.

وقال مجاهد: كان رجلا في رأس جبل له غنم يسلى منهاالسمن، ويأخذ منها الأقط، ويجمع رسلها ثم يتخذ منها [حيساً] (٢) فيطعم الحاج، وكان ببطن نخلة، فلما مات عبدوه، وهو اللات، وقال الكلبي: كان رجلا من ثقيف يقال له: (صرمة) بن غنم كان يسلأ السمن فيضعها على صخرة ثم تأتيه العرب فتلتّ به سيوفهم، فلمّا مات الرجل [اخذت] (٤) ثقيف الصخرة الى منازلها فعبدتها فمدرة الطائف على وضع اللات.

﴿ والعرّى ﴾ اختلفوا فيها فقال مجاهد: هي شجرة لغطفان يعبدونها، وهي التي بعث إليها رسول الله خالد بن الوليد فقطعها، وجعل خالد يضربها بالفأس ويقول:

يا عن كفرانك لا سبحانك إني رأيت الله قد أهانك (٥)

فخرجت منها شيطانة، ناشرة شعرها داعية ويلها، واضعة يدها على رأسها، ويقال: إن خالداً رجع إلى النبي على فقال قد قطعتها، فقال: «ما رأيت؟»، قال: لم أر شيئاً، قال على: «ما قطعت». فعاودها ومعه المعول فقلعها واجتثّ أصلها، فخرجت جمنهاج امرأة عريانة فقتلها، ثم رجع إلى النبي على فأخبره بذلك فقال: «تلك العزى ولن تعبد أبداً»(١) [١٢٩].

وقال الضحاك: وهي صنم لغطفان وضعها لهم سعد بن ظالم الغطفاني، وذلك أنّه قدم مكة فرأى الصفا والمروة، ورأى أهل مكة يطوفون بينهما، فعاد إلى [بطن نخلة] (٢) وقال لقومه: إنّ لأهل مكة الصفا والمروة وليست لكم، ولهم اله يعبدونه وليس لكم، قالوا: فما تأمرنا؟ قال: أنا أصنع لكم كذلك، فأخذ حجراً من الصفا وحجراً من المروة فنقلهما إلى بطن نخلة، فوضع الذي من الصفا، فقال: هذه المروة، ثم الذي من المروة، فقال: هذه المروة، ثم أخذ ثلاثة أحجار فاسندها إلى شجرة وقال: هذا رُبّكم، فجعلوا يطوفون بين الحجرين وعبدون

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري: ٢٧ / ٧٧ مورد الآية، وفي تفسير القرطبي (١٧ / ١٠٠) بيت كان ببطن نخلة.

<sup>(</sup>٢) لتّ الشيء: دقه وفتّه وسحقه، ولتّ السويق: تلّه بشيء من الماء أو خلطه بالسمن (عن المنجد).

<sup>(</sup>٣) يسلى: يجمع، والاقط: لبن مجفف يابس، والحيس طعام من التمر والأقط والسمن.

<sup>(</sup>٤) كلمة غير مقروءة في المخطوط.

<sup>(</sup>٥) الصحاح: ٣/ ٨٨٦.

<sup>(</sup>٦) تفسير القرطبي: ١٧ / ١٠٠.

<sup>(</sup>٧) كلمة غير مقروءة في المخطوط.

الحجارة حتى افتتح رسول الله مكة فأمر برفع الحجارة، وبعث خالد بن الوليد إلى العزى فقطعهما، وقال ابن زيد: هي بيت بالطائف كانت تعبده ثقيف.

﴿ ومناة ﴾ قرأ ابن كثير بالمد، ومثله روى الشموني عن أبي بكر عن عاصم وأنشد:

ألا هل أتى التيم بن عبد مناءة على الشنئ فيما بيننا ابن تميم (١) والباقون بالقصر.

قال قتادة: هي حجارة كانت تعبد. ابن زيد: بيت كان بالمشلل يعبده بنو كعب. الضحاك: مناة صنم لهذيل وخزاعة يعبدها أهل مكة، وقيل: إن اشتقاقه من ناء النجم ينوء نوءاً، وقال بعضهم: اللات والعزى ومناة أصنام من حجارة كانت في جوف الكعبة يعبدونها (٢٠).

واختلف القراء في الوقف على اللات ومناة، فوقف بعضهم عليهما بالهاء وبعضهم بالتاء، وقال بعضهم: كل شيء في القرآن مكتوب بالتاء فإنه يوقف عليه بالتاء نحو (نعمة ربّك) و شجرة الزقّوم ونحوهما، وما كان منها مكتوباً بالهاء فالوقف عليه بالهاء، وقال بعضهم: الاختيار في كل ما لم يضف ان يكون بالهاء، نحو (رحمة من ربي) و (شجرة تخرج) وما كان مضافاً فجائز بالهاء والتاء، فالتاء للأضافة والهاء لأنه تفرد دون التاء.

وأما قوله سبحانه ﴿الثالثة الأُخرى﴾ قال: العرب لا تقول للثالثة أُخرى وأنّما الأخرى نعت للثانية، واختلفوا في وجهها فقال الخليل: إنّما قال ذلك لوفاق رؤوس الآي كقوله: ﴿مآرب أخرى﴾ ولم يقل: أُخَر، وقال الحسين بن الفضل: في الآية تقديم وتأخير، مجازها: أفرأيتم اللات والعزى الاخرى ومناة الثالثة، ومعنى الآية: أفرأيتم أيها الزاعمون أن اللات والعزى ومناة بنات الله.

﴿الكم الذكر وله الأنثى \* تلك إذاً قسمة ضيزى > روى القواس والبزي عن ابن كثير بالهمز. الباقون بغير همز، وقال ابن عباس وقتادة: يعني قسمة جائرة حيث جعلتم لربّكم من الولد ما تكرهون لأنفسكم. مجاهد ومقاتل: عوجاً. الحسن: غير معتدلة. ابن سيرين: غير مستوية أن يكون لهم الذكور ولله الإناث. الضحاك: ناقصة. سفيان منقوصة. ابن زيد: مخالفة.

قال الكسائي: يقال فيه: ضاز يضيز ضيزاً. ضاز يضوز ضوزاً. ضاز يضاز ضأزاً إذا ظلم ونقص. قال الشاعر:

ضازت بنو أسد بحكمهم إذ يدجع لون الرأس كالذَّنب (٣)

<sup>(</sup>١) لسان العرب: ١٤ / ٤٣٤.

<sup>(</sup>Y) راجع زاد المسير: ٧ / ٢٣٢.

<sup>(</sup>٣) تفسير القرطبي: ١٠٢ / ١٠٢.

وأنشد الأخفش:

فإن تَناً عنا ننتقصك وإن تغب فسهمك مضئوز وأنفك راغم(١)

وتقدير ضيزى من الكلام فعلى بضم الفاء؛ لأنها صفة من الصفات، والصفات لا تكون إلا (فُعلى) بضم الفاء، نحو: حُبلى وأُنثى ويُسرى، أو (فَعلى) بفتح الفاء نحو: غَضبى وسكرى وعَطشى، وليس في كلام العرب (فعلى) بكسر الفاء في النعوت، إنّما يكون في الأسماء نحو: دفرى، وذكرى وشعرى. قال المؤرخ: كرهوا ضم الضاد وخافوا انقلاب الياء واواً وهو من بنات الياء فكسروا الضاد لهذه العلّة، كما قالوا في جمع أبيض: بيض، والأصل بوض مثل: حمر وصفر، وأما من قال: ضاز يضوز فالاسم منه ضوزى مثل شورى.

﴿إِن هي﴾ يعني هذه الأوثان ﴿إلا أسماء سميتموها أنتم وآباؤكم ما أنزل الله بها من سلطان إن يتبعون ﴾ قرأ العامة بالياء، وقرأ عيسى بالتاء ﴿إلاّ الظن ﴾ في قولهم: إنّها آلهة وإنّها شفعاؤهم ﴿وما تهوى الأنفس ولقد جاءهم من ربهم الهدى ﴾ لبيان أنّها ليست بآلهة وأن العبادة لا تصلح إلاّ لله الواحد القهار.

﴿أَم للإنسان مَا تَمنّى الشَّتهى، وهم الكفار وزعموا أن الأصنام تشفع لهم عند الله، يعني: أتظنون أنّ لهم ما يتمنون من شفاعة الأصنام، ليس كما ظنوا أو تمنوا، بل لله الآخرة والأولى، يعني الدنيا، يعطي ما يشاء ويمنع ما يشاء، لا ما تمنّى الانسان واشتهى، وهذا كقوله: ﴿أَلِله مع الله ﴾ أي لا إله مع الله، وقال ابن زيد: إنْ كان محمد تمنّى شيئاً فأعطاه الله ذلك فلا تنكروه.

﴿فلله الآخرة والأولى ﴾ يعطى من يشاء ما يشاء، ويحرم من يشاء ما يشاء.

﴿ وكم من ملك في السموات ﴾ ممن يعبدونهم هؤلاء الكفار ويزعمون أنهم بنات الله

<sup>(</sup>١) جامع البيان للطبري: ٢٧ / ٧٩.

ويرجون شفاعتهم عند الله. ﴿لا تغني شفاعتهم شيئاً إلاّ من بعد أن يأذن الله لمن يشاء ويرضى﴾ قال الاخفش: الملك موحّد ومعناه الجمع، وهو مثل قوله: ﴿فما منكم من أحد عنه حاجزين﴾.

﴿إِنَّ الذَين لا يؤمنون بالآخرة ليسمّون الملائكة تسمية ﴾ أي كتسمية أو بتسمية ﴿الأنثى \* وما لهم ﴾ وذلك حين قالوا: إنهم بنات الله سبحانه، تعالى الله عن افترائهم ﴿به من علم إنْ يتبعون إلاّ الظنّ وأن الظنّ لا يغني عن الحق ﴾ أي من العذاب ﴿شيئاً ﴾ نظيره ﴿ما ننزل من الملائكة إلاّ بالحق ﴾ . يعني أنها لا تشفع لهم، وأن ظنهم لا ينقذهم من العذاب.

﴿فَأَعْرَضَ عَمَّن تُولِّي عَن ذَكُرْنا﴾ يعني القرآن، وقيل: الإيمان، وقيل محمد ﷺ.

﴿ولم يرد إلاّ الحياة الدنيا \* ذلك مبلغهم من العلم \* قال الفرّاء: وذلك حين قالوا: إنهم بنات الله، تعالى الله عن افترائهم وازرى بهم بعد ذلك قدر عقولهم ونهاية علمهم أن آثروا الدنيا على الآخرة. ﴿إنّ ربك هو أعلم بمن ضل عن سبيله \* دينه ﴿وهو أعلم بمن اهتدى \* ولله ما في الأرض ليجزي الذين آساءوا بما عملوا ويجزي الذين أحسنوا بالحسنى \* النين يجتنبون كبائر الإثم والفواحش إلاّ اللمم \* اختلفوا في معنى ﴿إلاّ \* فقال قوم: هو استثناء صحيح، واللمم من الكبائر والفواحش، ومعنى الآية: إلاّ أن يلم بالفاحشة ثم يتوب وتقع الوقعة ثم ينتهي، وهو قول أبي هريرة ومجاهد والحسن وأبي صالح، ورواية عطاء عن ابن عباس قال: هو الرجل يلمّ بالفاحشة ثم يتوب قال: قال رسول الله ﷺ:

إن تخفر الله م تخفر حمّا وأي عسبد لك لا ألمّا (١) وقال عبدالله بن عمرو بن العاص: اللمم: ما دون الشرك.

وقال آخرون: هو استثناء منقطع مجازه: لكن اللمم، ولم يجعل اللمم من الكبائر والفواحش، ثم اختلفوا في معناه، فقال بعضهم: هو ما سلف في الجاهلية فلا يؤاخذهم به، وذلك أن المشركين قالوا للمسلمين: إنما كانوا بالأمس يعملون معنا، فأنزل الله سبحانه هذه الآية، وهذا قول زيد بن ثابت وزيد بن أسلم وابنه، وروى الوالبي عن ابن عباس، وقال بعضهم: هو صغار الذنوب مثل النظرة والغمزة والقبلة، وهو من ألمّ بالشيء إذا لم يتعمق فيه ولم يلزمه، وهو قول ابن مسعود ومسروق والشعبي وأبي سعيد الخدري وحذيفة بن اليمان، ورواية طاووس عن ابن عباس قال: ما رأيت شيئاً أشبه باللمم مما قال أبو هريرة عن النبي الله عز وجل كتب على ابن آدم حظّه من الزنا أدركه ذلك لا محالة، فزنا العينين النظر، وزنا اللسان المنطق، وزنا الشفتين التقبيل، وزنا اليدين البطش، وزنا الرجلين المشي، والنفس تتمنى وتشتهي، والفرج يصدق أو يكذبه، فإنْ تقدّم بفرجه كان زانياً وإلا فهو اللمم» [١٣٠]

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري: ٢٧ / ٨٧.

<sup>(</sup>٢) تفسير الطبري: ٢٧ / ٨٧، والمستدرك للحاكم ٢ / ٤٧٠

وقال ابن الزبير وعكرمة وقتادة والضحاك: هو ما بين الحدّين: حدّ الدنيا وعذاب الآخرة، وهي رواية العوفي والحكم بن عيينة عن ابن عباس، وقال الكلبي: اللمم على وجهين، كل ذنب لم يذكر عليه حدّاً في الدنيا ولا عذاباً في الآخرة، فذلك الذي تكفره الصلوات ما لم يبلغ الكبائر، والوجه الآخر هو الذنب العظيم يلمّ به المسلم المرة بعد المرة فيتوب منه، وقال مقاتل: اللمم ما بين الحدّين من الذنوب. نزلت في نبهان التمار وقد مضت القصة في سورة آل عمران، وقال عطاء بن أبي رياح: اللمم عباده النفس الحين بن الحين، وقال سعيد بن المسيب: هو ما لمّ على القلب، اي حظر، وقال محمد بن الحنفية: كل ما هممت به من خير أو شرّ فهو لمم.

ودليل هذا التأويل الخبر المروي «إنّ للشيطان لمّة، وللملك لمّة، فلمّة الشيطان الوسوسة، ولمّة الملك الإلهام»(١) [١٣١]

وقال الحسين بن الفضل: اللمم: النظرة من غير تعمد، وهو مغفور، فإن أعاد النظر فليس بلمم وهو ذنب، وقال الفرّاء: اللمم: المتقارب من صغار الذنوب، وأصل اللمم والإلمام هو ما يعمله الانسان المرة بعد المرة، والحين بعد الحين ولا يتعمق فيه ولا يقيم عليه. يقال: ألممتُ به إذا زرته وانصرفت، المام الخيال، قال الاعشى:

ألمّ خيال من قسيلة بعدما وهي حبلها من حبلنا فتصرّما(٢)

أنى ألم بك الخيال يطيف ومطافه لك ذكرة وشغوف وألى الله والله المغفرة الله والله المغفرة الله والله وال

أخبرني ابن فنجويه، قال: حدّثنا الفضل بن الفضل الكندي، قال: حدّثنا أبو عبدالله محمد بن عبدالله بن محمد بن النعمان بن عبدالسلام الأصفهاني قال: حدّثنا محمد بن عاصم، قال: حدّثنا يزيد بن هارون، قال: أخبرنا العوام بن حوشب عن عمرو بن مرة عن أبي وائل قال: رأى أبو مسيرة عمرو بن شرحبيل، وكان من أفاضل أصحاب عبدالله في المنام قال: رأيت كأني دخلت الجنة فإذا قباب مضروبة فقلت: لمن هذه؟ فقالوا: لذي الكلاع وحوشب ـ وكانا ممن قتل مع معاوية ـ فقلت فأين عمار وأصحابه؟ فقالوا: أمامك، قلت: وقد قتل بعضهم بعضاً؟: إنهم لقوا الله سبحانه فوجدوه واسع المغفرة.

<sup>(</sup>۱) في المصادر تفاوت: فأمّا لمّة الشيطان فإيعاد بالشر وتكذيب الحق، وأما لمّة الملك فإيعاد بالخير وتصديق الحق. . .» السنن الكبرى للنسائي: ٦ / ٣٠٥، ومسند أبي يعلى ٨ / ٤١٧، وصحيح ابن حبان: ٣ / ٢٧٨.

<sup>(</sup>٢) تفسير القرطبي: ١٧ / ١٠٩.

قال أبو خالد: بلغني أن ذا الكلاع أعتق اثنتي عشر ألف بنت.

﴿هُو أَعَلَمُ بَكُمُ إِذْ أَنْشَأَكُمُ مِنَ الأَرْضُ﴾ أي خلق أباكم من التراب ﴿وَإِذْ أَنْتُم أَجَنَّةُ﴾ جمع جَنين، وهو الولد ما دام في البطن، سمّي جنيناً لاجتنانه أي استتاره.

روى مسروق عن عائشة في الله قالت: كانت اليهود إذا هلك لهم صديق قالوا: هو صديق. فبلغ ذلك النبي في وقال: «كذبوا ما من نسمة يخلقها الله سبحانه في بطن أمها إلا شقي أو سعيد» [١٣٢] (١) فأنزل الله سبحانه هو أعلم بكم إذ انشأكم من الأرض وإذ أنتم أجنة .

﴿ وَي بطون أُمهاتكم فلا تزكّوا أنفسكم ﴾ قال ابن عباس: لا تمدحوها. مجاهد وزيد بن أسلم: فلا تبرِّئوها، وقال الكلبي ومقاتل: كان أُناس يعملون أعمالا خبيثة ثم يقولون: صلاتنا وصيامنا وحجّنا. فأنزل الله سبحانه هذه، وقال النبي ﷺ: «إذا رأيتم المدّاحين فاحثوا في وجوههم التراب [١٣٣](٢).

﴿ هُو أَعلَم بَمَن أَتَقَى ﴾ الشرك فآمن، وقال علي بن أبي طالب كرم الله وجهه: يعني عمل حسنة وارعوى عن سيئة، وقال الحسن: أخلص العمل لله.

أَفَرَءَبِنَ الَّذِى نَوْلَىٰ ﴿ وَأَعْطَىٰ قَلِيلًا وَأَكَدَىٰ ﴿ أَعِندُو عِلَمُ الْعَبَبِ فَهُوَ بَرَىٰ ﴿ أَمْ لَمْ بُبَنَا بِمَا فِي صُحُفِ مُوسَىٰ ﴿ وَإِنَ لَيْنَ لِلْإِنسَانِ إِلَّا مَا فِي صُحُفِ مُوسَىٰ ﴿ وَإِن لَيْنَ لِلْإِنسَانِ إِلَّا مَا سَعَىٰ ﴿ وَرَدَ أُخْرَىٰ ﴿ وَرَدَ أُخْرَىٰ ﴿ وَأَن لِلْإِنسَانِ إِلَّا مَا سَعَىٰ ﴿ وَأَنَ إِلَىٰ رَبِّكَ الْفَنَهُمٰ ﴿ وَأَنَّهُمُ مُو اللَّهُ مُو اللَّهُ مُو اللَّهُ مُو اللَّهُ مُو اللَّهُ مُو أَمَاتَ وَلَعْبَا ﴿ وَاللَّهُ مُو اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ مُو اللَّهُ مُو اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ مُو اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُو اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللللللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

﴿أَفْرأَيت الذي تولّى﴾ . . . الآيات، قال ابن عباس والسدي والكلبي والمسيب بن شريك: نزلت في عثمان بن عفان رضوان الله عليه كان يتصدق وينفق في الخير، فقال له أخوه من الرضاعة عبدالله بن أبي سرح: ما هذا الذي تصنع؟ يوشك أن لا يبقى لك شيء. فقال عثمان: إن لي ذنوبا وخطايا، وإني أطلب بما أصنع رضا الله وأرجو عفوه. فقال له عبدالله: أعطني ناقتك برحلها وأنا أتحمل عنك ذنوبك كلها، فأعطاه وأشهد عليه وأمسك عن بعض ما كان يصنع من الصدقة والنفقة فأنزل الله سبحانه ﴿أَفْرأَيت الذي تولى ﴾ يعني يوم أحد حين نزل ترك المركز (٣).

﴿وأعطى﴾ يعني صاحبه ﴿قليلا وأكدى﴾ ثم قطع نفقته فعاد عثمان ﷺ إلى أحسن ذلك وأجمله.

٣) مراده حين ترك مركز القتال.

وقال مجاهد وابن زيد: نزلت في الوليد بن المغيرة، وكان قد اتبع رسول الله على دينه فعيره بعض المشركين وقال له: أتركت دين الأشياخ وضللتهم وزعمت أنهم في النار، كان ينبغي لك ان تنصرهم. قال: إني خشيت عذاب الله، فضمن له الذي عاتبه ان هو اعطاه شيئاً من ماله ورجع إلى شركه أن يتحمل عنه عذاب الله، ففعل وأعطى الذي عاتبه بعض ما كان ضمن له، ثم بخل ومنحه تمام ما ضمن له فأنزل الله سبحانه ﴿أفرأيت الذي تولّى ﴾ أدبر عن الإيمان ﴿وأعطى بخل بالباقي، وقال مقاتل: يعني أعطى الوليد

وروى موسى بن عبيدة الزبيدي عن عطاء بن يسار قال: نزلت في رجل قال لأهله: جهزوني انطلق إلى هذا الرجل ـ يعني النبي على عنه وخرج، فلقيه رجل من الكفار فقال له: أبن تريد؟ قال: محمداً، لعلي أصيب من خيره، فقال له الرجل: أعطني جهازك وأحمل عنك إثمك، فنزلت فيه هذه الآية.

قليلا من الخير بلسانه ثم ﴿أكدى﴾ اي قطعه ولم يقم عليه.

وروي عن السدّي أيضاً قال: نزلت في العاص بن وائل السهمي، وذلك أنّه كان ربما يوافق رسول الله على في بعض الأُمورا، وقال محمد بن كعب القرظي: نزلت في أبي جهل، وذلك أنه قال: والله ما يأمرنا محمد إلا بمكارم الاخلاق فذلك قوله: ﴿أعطى قليلا وأكدى﴾ أي لم يؤمن.

قال المفسّرون: أكدى أي قطعه ولم يقم عليه، وأصله من الكديه وهي حجر يظهر في البئر ويمنع من الحفر ويؤيس من الماء.

قال الكسائي: تقول العرب: أكدى الحافر وأجبل إذا بلغ في الحفر الكديه والجبل، وقال: كديث أصابعه إذا محلت، وكديث يده إذا كلّت فلم يعمل شيئاً، وكدى النبت إذا قلّ ربعه، وقال المؤرخ: أكدى أي منع الخير، قال الحطيئة:

فأعطى قليلا ثم أكدى عطاءه ومن يبذل المعروف في الناس يُحمدِ (١)

﴿أعنده علم الغيب فهو يرى \* أم لم يُنبّا ﴾ يخبر ﴿بما في صحف موسى ﴾ يعني أسفار التوراة ﴿وإبراهيم الذي وقي ﴾ ما أُرسل به من تبليغ رسالة الله وهي قوله: ﴿ولا تزر وازرة وزر أخرى ﴾ روى عكرمة وطاووس عن ابن عباس قال: كانوا قبل إبراهيم صلوات الله عليه يأخذون الرجل بذنب غيره، ويأخذون الولي بالولي في القتل، حتى أنّ الرجل يُقتل بأبيه وأخيه وابنه وعمه وخاله، والزوج يُقتل بامرأته، والسيد يُقتل بعبده، حتى كان إبراهيم ﷺ فنهاهم عن ذلك وبلّغهم عن الله ﴿ولا تزر وازرة وزر أُخرى ﴾.

<sup>(</sup>۱) تفسير القرطبي: ۱۱۷ / ۱۱۲.

وقال الحسن وسعيد بن جبير وقتادة وابن زيد: عمل بما أمر به وبلغ رسالات ربّه الى خلقه مجاهد: وفّى بما فرض عليه. ربيع: وفّى رؤياه وقام بذبح ابنه. عطاء الخراساني: استعمل الطاعة. أبو العالية: وفّى بتمام الإسلام وهو قوله: ﴿وإذ ابتلى إبراهيم ربّه بكلمات فأتمهنّ﴾، وما ابتلى بهذا الدين أحد فأقام سهامه كلها إلاّ إبراهيم، والتوفية: الاتمام. فقال: وفيت عليه حقّه ووفرته، قال الله سبحانه: ﴿ليوفيهم أُجورهم﴾. سفيان بن عيينة: أدّى الأمانة. الضحّاك: وفّى بشأن المناسك. عطاء بن السائب: بلغني أن إبراهيم كان عهد أن لا يسأل مخلوقاً شيئاً، فلما قُذف في النار وأتاه جبريل فقال: ألك حاجة؟ فقال: أما إليك فلا، فأثنى الله سبحانه وتعالى عليه بقيامه بما قال ووفائه بما عهد فقال عز من قائل: ﴿وإبراهيم الذي وفي﴾. الحسين ابن الفضل: وفّى بشأن الأضياف حتى سمّي أبا الأضياف. أبو بكر الورّاق: قام بشرط ما ادّعى، وذلك ان الله سبحانه قال له: أسلم قال: اسلمت، فطالبه الله سبحانه بصحة دعواه، فابتلاه في ماله وولده ونفسه، فوجده في ذلك كلّه وافياً، فقال سبحانه ﴿وإبراهيم الذي وفّى﴾ أي ادعى الاسلام ثم صحح دعواه.

وقد روِي عن النبي ﷺ في تفسير هذه الآية قولان:

أحدهما: ما أخبرنا ابن فنجويه قال: حدّثنا القطيعي قال: حدّثنا ابن حنبل قال: حدّثني أبي، قال: حدّثنا حسين، قال: حدّثنا ابن لهيعة قال: حدّثنا ريان بن فائد عن سهل عن أبيه عن رسول الله ﷺ أنّه قال: «ألا أُخبركم لِمَ سمّى تعالى إبراهيم خليله الذي وفّى؛ لأنه كان يقول كلّما أصبح وأمسى: (سبحان الله حين تمسون وحين تصبحون) حتى تختم الآية» [١٣٤](١).

والآخر: ما أخبرنا الحسن بن محمد قال: حدّثنا أحمد بن جعفر بن حمدان، قال: حدّثنا أحمد بن الفرج المقري، قال: حدّثنا أبو عمر، قال: حدّثنا نصر بن علي قال: أخبرنا معمر بن سليمان عن جعفر عن القاسم عن أبي أمانة أن النبي على قرأ ﴿وإبراهيم الذي وقّى﴾ قال: «أتدرون بما وفّى؟» [١٣٥] قالوا: الله ورسوله أعلم، قال: وفّى: يعني عمل يومه بأربع ركعات (٢٠) كان يصلّيهن من أول النهار [١٣٦].

وأخبرني ابن فنجويه قال: حدّثنا ابن ملك قال: حدّثنا ابن حنبل، قال: حدّثنا أبي: قال: حدّثنا أبن مهدي، قال: حدّثنا معاوية عن أبي الزاهرية عن كثير بن مرة عن نعيم بن همار أنّه سمع رسول الله على الله تعالى: يا بن آدم لا تعجز عن أربع ركعات من أول النهار أكفك آخره السمع (١٣٧].

وأخبرني ابن فنجويه، قال: حدَّثنا عبيد الله بن أبي سمرة قال: حدَّثنا أبو طلحة أحمد بن

<sup>(</sup>١) جامع البيان للطبري: ١ / ٧٣٥،

<sup>(</sup>٢) جامع البيان للطبري: ١ / ٧٣٥

محمد بن عبدالكريم قال: حدّثنا نصر بن علي قال: حدّثنا المعمر بن سليمان، قال: حدّثنا محمد بن المعتصم ابو جميل عن أبي يزيد عن سعيد بن جبير أنه قرأ ﴿وإبراهيم الذي وفى﴾ خففة.

فأما الجامع بين قوله سبحانه: ﴿لا تزر وازرة وزر أُخرى﴾ وبين قوله: ﴿وليحملن أثقالهم وأثقالا مع أثقالهم﴾ فهو ما قال الحسين بن الفضل: ﴿ولا تزر وازرة وزر أخرى﴾ طوعاً، ﴿وليحملن أثقالا مع أثقالهم﴾ كرهاً.

أخبرني الحسين بن محمد قال: حدّثنا موسى بن محمد بن علي، قال: حدّثنا أحمد بن يحيى الحلواني، قال: حدّثنا يحيى بن عبدالحميد، قال: حدّثنا عبدالله بن أياد بن لقيط عن أبي رمتة، قال: انطلقت مع أبي إلى النبي على فلما رأيته قال لي أبي: أتدري من هذا؟، هذا رسول الله. قال: فاقشعررت عن ذلك حين قال لي، وكنت أظن رسول الله على شيئاً لا يشبه الناس، فإذا هو بشر ذا وفرة بها ردع من حناء وعليه ثوبان أخضران، فسلم عليه أبي، ثم جلسنا فتحدّثنا ساعة ثم قال رسول الله على لأبي: «هذا ابنك؟» قال أبي: ورب الكعبة حقاً أشهد به، فتبسم رسول الله على ضاحكاً من تثبيت شبهي في أبي، ومن حلف أبي علي قال: «أما إنه لا يجني عليك ولا تجني عليه» ثم قرأ رسول الله على في أبي، ومن حلف أبي علي قال: «أما إنه لا يجني مثل السلعة بين كتفيه، فقال: يا رسول الله إني أطبّب (١٠ الرجال، ألا أعالجها لك؟ قال: «لا طبيها الذي خلقها» [١٣٨] (١٠).

﴿وأن ليس للإنسان إلا ما سعى ﴾ أي عمل. نظيره قوله سبحانه: ﴿إنَّ سعيكم لشتى ﴾.

قال ابن عباس: هذه الآية منسوخة، فأنزل الله بعدها ﴿والذبن آمنوا واتبعتهم ذريتهم بإيمان ألحقنا بهم ذريّاتهم وما ألتناهم ﴾ فادخل الأبناء بصلاح الآباء الجنة، وقال عكرمة: كان ذلك لقوم إبراهيم وموسى، فأما هذه الأُمّة فلهم ما سعوا وما سعى غيرهم. بخبر سعد حين سأل رسول الله ﷺ: هل لأُمّي إنْ تطوعت عنها؟ قال: «نعم» [١٣٩]، وخبر المرأة التي سألت رسول الله ﷺ فقالت: إن أبى مات ولم يحجّ، قال: «فحجى عنه» [١٤٠].

وقال الربيع بن أنس: ﴿وإن للإنسان﴾ يعني الكافر، فأمّا المؤمن فله ما سعى وما سُعي، وقيل: ليس للكافر من الخير إلا ما عمله فيثاب عليه في دار الدنيا حتى لا يبقى له في الآخرة خير.

ويروى أن عبدالله بن أُبيّ كان أعطى العباس قميصاً ألبسه إياه، فلمّا مات عبدالله أرسل رسول الله قميصه ليكفّن فيه. فلم تبق له حسنة في الآخرة يثاب عليها.

<sup>(</sup>١) في المصدر: كأطب.

<sup>(</sup>٢) صحيح ابن حبان: ١٣ / ٣٣٧، والمعجم الكبير: ٢٢ / ٢٧٩.

وسمعت ابن حبيب يقول: سمعت أبا إسحاق إبراهيم بن مضارب يقول: سمعت أبي يقول: دعا عبدالله بن طاهر والي خراسان الحسين بن الفضل قال: أشكلت عليّ ثلاث آيات دعوتك لتكشفها لي، قال: وما هي أيّها الأمير؟، قال: قوله تعالى في وصف ابني آدم ﴿فأصبح من النادمين﴾ وصحّ الخبر بأن «الندم توبة» [١٤١]، وقوله: ﴿كل يوم هو في شأن﴾، وصحّ الخبر «جف القلم بما هو كائن الى يوم القيامة» [١٤٢]، وقوله تعالى: ﴿وأن ليس للإنسان إلا ما سعى﴾ فما بال الأضعاف فقال الحسين: يجوز ان لا يكون ندم قابيل توبة له، ويكون ندم هذه الأمة توبة لها، إن الله سبحانه خص هذه الأمة بخصائص لم يشركهم فيها الأمم.

قال أبو بكر الوراق: ﴿ **إلاّ ما سعى ﴾** أي نوى، بيانه قوله ﷺ: «يبعث الناس على نيّاتهم» [١٤٣] (١).

﴿ وَأَنَّ سَعِيهُ سُوفَ يُرى \* ثُم يُجزاه الجزاء الأوفى ﴾ قال الأخفش: يقال: جزيته الجزاء وجزيته بالجزاء وجزيته بالجزاء لا فرق بينهما، قال الشاعر:

إن أجز علقمة بن سعد سعيه لم أجزه ببلاء يوم واحد (٢) فجمع بين اللغتين.

﴿ وَأَنَّ الَى رَبِكُ الْمَنتَهِى ﴾ أي منتهى الخلق ومصيرهم، وهو مجازيهم بأعمالهم، وقيل: منه ابتداء المنّة وإليه انتهاء الآمال.

أخبرني الحسن بن محمد السفياني قال: حدّثنا محمد بن سماء بن فتح الحنبلي، قال: حدّثنا علي بن محمد المصري قال: حدّثنا العباس بن زفر عن أبي جعفر الرازي عن أبيه عن الربيع بن أنس عن أبي العالية عن أبي بن كعب عن النبي على في قوله سبحانه: ﴿وَأَنّ الى ربك المنتهى﴾ قال: «لا فكرة في الله(٣)» [١٤٤].

والشاهد لهذا الحديث ما أخبرني ابن فنجويه، قال: حدَّثنا ابن شيبة، قال: حدَّثنا عمير بن

<sup>(</sup>۱) سنن ابن ماجة: ۲ / ۱٤١٤، كنز العمال: ۳ / ٤١٩ ج ٧٢٤٢.

<sup>(</sup>۲) تفسير القرطبي: ۱۱۷ / ۱۱۵.

<sup>(</sup>٣) كنز العمال: ٣ / ٢٩٦.

مرداس قال: حدّثنا عبدالرَّحْمن بن إبراهيم السلمي، قال: حدّثنا ابن لهيعة عن يزيد بن أبي حبيب عن سنان بن سعد عن النبي ﷺ قال: «إذا ذكر الله عز وجل فانتهوا» [١٤٥](١٠).

[أخبرنا] أبو منصور محمد بن عبدالله الجمشاذي لفظاً سنة سبع وثمانين وثلاثمائة، قال: حدّثنا أبو محمد عبدالرَّحْمن بن محمد بن مجبور قال: حدّثنا أبو يحيى البزاز قال: حدّثني محمد ابن زكريا، قال: حدّثني إبراهيم بن الجنيد، قال: محمد بن يحيى المغني، قال: حدّثنا داود عم الحسين بن قابيل عن قتادة عن شهر بن حوشب عن أبي هريرة، قال: خرج رسول الله على أصحابه وهم يتفكرون، فقال: «فيم أنتم؟» قالوا: نتفكر في الخالق. فقال: «تفكروا في الخلق ولا تفكروا في الخالق، فإنه لا تحيط به الفكرة، تفكروا أنّ الله خلق السموات والأرض سبعاً غلظ كل أرض خمسمائة عام، وما بين كلّ أرضين خمسمائة عام، وما بين السماء والأرض خمسمائة عام، وما بين كل سمائين خمسمائة عام، وفي السماء السابعة بحر عمقه مثل ذلك كلّه، فيه ملك لم يجاور الماء كعبه» [٢٤١] (٢).

#### ﴿ وَإِنهُ هُو أَصْحَكُ ﴾ من شاء من خلقه ﴿ وَأَبْكَى ﴾ من شاء منهم.

لهم: إن الله عز وجل يقول: هو أضحك وأبكى» [١٤٨] (٣).

أخبرنا ابن فنجويه قال: حدّثنا عمر بن الخطاب، قال: حدّثنا عبدالله بن الفضل، قال: حدّثنا محمد بن أبي بكر المقدمي، قال: حدّثنا دلال بنت أبي المدل، قالت: حدّثنا الصهباء، عن عائشة والله قالت: مرّ النبي على قوم يضحكون فقال: «لو تعلمون ما أعلم لبكيتم كثيراً ولضحكتم قليلا» [١٤٧] فنزل عليه جبريل فقال: إن الله تعالى يقول: ﴿وأنه هو أضحك وأبكى فرجع إليهم فقال «ما خطوت اربعين خطوة حتى أتى جبريل وقال: أئتِ هؤلاء فقل

وقال عطاء بن أبي أسلم: يعني: أفرح وأحزن، لأن الفرح يجلب الضحك والحزن يجلب البكاء.

سمعت ابا منصور الحمساذي يقول: سمعت أبا بكر بن عبدالله الرازي يقول: سمعت يوسف بن جبير يقول: سئل طاهر المقدسي: اتضحك الملائكة؟ فقال: ما ضحك من دون العرش منذ خلقت جهنم، وقيل لعمر: هل كان أصحاب رسول الله على يضحكون؟ قال: نعم والله، والإيمان أثبت في قلوبهم من الجبال الرواسي، وقال مجاهد: أضحك اهل الجنة في الجنة، وأبكى أهل النار في النار، وقال الضحاك: أضحك الأرض بالنبات وأبكى السماء بالمطر، وقيل: أضحك الاسحار بالانوار وأبكى السماء بالأمطار. ذون النون: أضحك قلوب

<sup>(</sup>۱) مسند الشاميين: ٣ / ٣٠٨ ج ٠٢٣٥٠

<sup>(</sup>٢) صدر الحديث في تفسير القرطبي: ٤ / ٣١٤، وذيله في تفسير الطبري: ٢٨ / ١٩٥.

<sup>(</sup>٣) تفسير القرطبي: ١٧٦ / ١١٦.

المؤمنين والعارفين بشمس معرفته، وأبكى قلوب الكافرين العاصين بظلمة نكرته ومعصيته. سهل: أضحك المطيع بالرحمة وأبكى العاصي بالسخط. محمد بن علي الترمذي: أضحك المؤمن في الآخرة، وأبكاه في الدنيا. قسام بن عبدالله: أضحك اسنانهم وأبكى قلوبهم وأنشد في معناه:

اللسن تضحك والأحشاء تحترق وإنما ضحكها زور ومختلق يا رُبّ باك بعين لا دموع لها ورُبّ ضاحك سنّ مابه رمق (۱)

﴿وأنه هو أمات﴾ أفنى في الدنيا ﴿وأحيى﴾ للبعث، وقيل: أمات الآباء وأحيى الأبناء، وقيل: أمات النطفة وأحيى النسمة، وقيل: أمات الكافر بالنكرة والقطيعة، وأحيى المؤمن بالمعرفة والوصلة، قال سبحانه: ﴿أو من كان ميتاً فأحييناه﴾، وقال القاسم: أمات عن ذكره وأحيى بذكره. ابن عطاء: أمات بعدله وأحيا بفضله، وقيل: أمات بالمنع والبخل وأحيى بالجود والبذل.

وَأَنَهُ عَلَقَ الزَّرَيْنِ الذَّكَرَ وَالأَنِيَ فِي مِن قُلْفَةٍ إِذَا ثُمَنَى فِي وَاَنَّ عَلَيْهِ النَّفَاةَ الْأَمْنَى فِي وَالْمَهُ هُوَ الْمُؤَى فِي وَالْمَهُ مُو اللَّهُ مُو وَالْمُ مُو وَالْمُ مُو وَالْمُو وَاللَّهُ وَاللّلَامُ وَاللَّهُ وَاللّلِكُونُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّلَّا اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْ

﴿وأنه خلق الزوجين الذكر والأُنثى \* من نطفة إذا تمنى تصبّ في الرحم، يقال: مني الرجل وأمنى، قاله الضحاك، وعطاء بن أبي رياح، وقال آخرون: تُقدَّر، يقال: منيت الشيء إذا قدّرته، ويقال: إرضَ بما يمنى لك الماني، ومنه سمّيت المنية؛ لأنها مقدّرة، وأصلها مميّنة.

﴿ وَأَنَّ عَلِيهِ النَّشَأَةُ الْأَخْرَى ﴾ الخلق الآخر، يعيدهم أحياءً.

﴿وأنه هو أغنى وأقنى قال أبو الصلاح: أغنى الناس بالمال، وأقنى: أعطى القينة وأصول الأموال. الضحّاك: أغنى بالذهب والفضة وصنوف الأموال، وأقنى بالإبل والغنم والبقر. مجاهد والحسن وقتادة: أخدم. ابن عباس: أرضى بما أعطى، وهي رواية بن أبي نجيح وليث عن مجاهد. سليمان التيمي عن الحضرمي: أغنى نفسه وأفقر الخلائق إليه. ابن زيد: أغنى: أكثر وأفقر: أقل، وقرأ ﴿يبسط الرزق لمن يشاء ويقدر﴾. الأخفش أقنى: أفقر. ابن كيسان: أولد.

<sup>(</sup>۱) تفسير القرطبي: ۱۷ / ۱۱۷.

﴿ وَأَنَّهُ هُو رَبِّ الشَّعْرَى ﴾ وهي كوكب خلف الجوزاء تتبعه، يقال له مرزم الجوزاء، وهما شعريان يقال لأحدهما: العبور، وللأُخرى: الغميضاء.

وقالت العرب في خرافاتها: إن سهيلا والشعرتين كانت مجتمعة فأخذ سهيل فصار يمانياً فتبعته الشعرى العبور فعبرت المجرة، فسمّيت العبور، فأقامت الغميضاء فبكت لفقد سهيل حتى غمضت عينها؛ لأنه أخفى من الآخر، وأراد هاهنا الشعرى العبور، وكانت خزاعة تعبده، وأول من سنّ لهم ذلك رجل من أشرافهم يقال له: أبو كبشة عبدالشعرى العبور وقال: لأن النجوم تقطع السماء عرضاً والشعرى طولا فهي مخالفة لها، فعبدتها خزاعة جميعاً، فلمّا خرج رسول الله على خلاف العرب في الدين شبّهوه بأبي كبشة فسمّوه بأبي كبشة، بخلافه إياهم كخلاف أبي كبشة في عبادة الشعرى.

﴿وأنه أهلك عاداً الأولى ﴾ وهم قوم هود.

وقرأ أهل المدينة وأبو عمرو ويعقوب عاداً الأُولى مدرجاً مدغماً، وهمز واوه نافع برواية المسيبي، وقال بطريق الحلواني:، والعرب تفعل ذلك فتقول: قم لان عنّا. يريدون جقم الآن عنّاج وضمّ لثنين يريدون: ضم الإثنين.

﴿وثموداً﴾ يعني قوم صالح ﴿فما أبقى \* وقوم نوح من قبل إنهم كانوا هم أظلم وأطغى \* والمؤتفكة ﴾ المنقلبة، وهي قرى لوط الأربع: صنواهم، وداذوما، وعامورا، وسدوم. ﴿أهوى ﴾ يعني اهواها جبريل إلى الأرض بعدما رفعها إلى السماء.

﴿فغشيٰها ما غشّى عني الحجارة المنضودة المسوّمة.

﴿ فَبِأَي آلاء ربك ﴾ أي نعمائه عليك ﴿ تتمارى ﴾ تشك وتجادل.

﴿هذا﴾ يعني محمداً ﷺ ﴿نذير﴾ رسول ﴿من النذر﴾ الرسل ﴿الأُولى﴾ أرسل إليكم كما أرسلوا الى أقوامهم، وهذا كما يقال: فلان واحد من بني آدم، وواحد من الناس، وقال أبو ملك: يعني هذا الذي أنذرتكم به من وقائع الأُمم الخالية العاصية في صحف إبراهيم وموسى.

**﴿أَزَفْتُ الْآزَفَةُ ﴾** قربت القيامة.

﴿ليس لها من دون الله كاشفة وطهرة مقيمة ، و(الهاء) فيه للمبالغة ، بيانه قوله : ﴿لا يجلّيها لوقتها إلا هو وال قتادة : ليس لها من دون الله راد ، وقيل : ليس لها من دون الله كشف وقيام ، ولا تقوم إلا بإقامة الله إياها ، وهي على هذا القول اسم و(الهاء) فيه كالهاء في الباقية والعافية والراهية . ثم قال لمشركي العرب : ﴿أَفَمَنُ هَذَا الْحَدَيْثُ عِنِي القرآن ﴿تعجبون \* وَأَنتم سامدون ﴾ ساهون لاهون غافلون . يقال : دع عنك سمودك أي لهوك ، وهي رواية الوالبي والعوفي عن ابن عباس ، وقال عكرمة : عنه هو الغناء وكانوا إذا سمعوا القرآن سمدوا ولعبوا ، وهي لغة أهل اليمن يقولون : اسمد لنا أي تغنّ .

قال الكلبي: السامد: الحزين بلسان طي، وبلسان أهل اليمن: اللاهي. الضحّاك: أشرون بطرون. قال: وقال ابن عباس: كانوا يمرّون على النبي ﷺ شامخين، ألم تر إلى الفحل يخطر شامخاً. عكرمة: هو الغناء باللغة الحميرية.

قال أبو عبيدة: يقال للجارية: اسمدي لنا أي غنّي. مجاهد: غضاب مبرطمون، فقيل له: ما البرطمة قال الإعراض.

أخبرني ابن فنجويه قال: حدَّثنا ابن صقلاب، قال: حدَّثنا ابن أبي الخصيب. قال: حدَّثنا محمد بن يونس، قال: حدَّثنا عبدالله بن عمرو الباهلي قال: حدَّثنا محمد بن عمرو عن أبي سلمة عن أبي هريرة، قال: لمّا نزلت هذه الآية ﴿أفمن هذا الحديث تعجبون وتضحكون ولا تبكون ﴾ بكى أهل الصفة حتى جرت دموعهم على خدودهم، فلمّا سمع رسول الله على حنينهم بكى معهم فبكينا ببكائه، فقال ﷺ: «لا يلج النار من بكى من خشية الله، ولا يدخل الجنة مصرّ على معصية، ولو لم تذنبوا لجاء الله سبحانه بقوم يذنبون ثم يغفر لهم» [١٤٩] (١٠).

وأخبرنا ابن فنجويه قال: حدَّثنا القطيعي قال: حدَّثنا عبدالله بن أحمد قال: حدَّثنا أبي. قال: حدَّثنا إبراهيم بن خالد، قال: حدَّثنا رباح قال: حدَّثنا أبو الجراح عن رجل من أصحابهم يقال له: حارم أن النبي ﷺ نزل عليه جبريل وعنده رجل يبكي فقال له: من هذا؟ قال: «فلان» [١٥٠] (٢) قال: إنّا نزن أعمال بني آدم كلها إلاّ البكاء فإن الله سبحانه ليطفئ بالدمعة بحوراً من

وأخبرني ابن فنجويه، قال: حدَّثنا ابن حمدان بن عبدالله، قال: حدَّثنا إبراهيم بن سهلويه قال: حدَّثنا جعفر بن محمد أبو بكر الجرار، قال: حدَّثنا سعيد بن يعقوب والطالقاني، قال: حدَّثنا الوليد بن مسلم، قال: حدَّثنا إسماعيل بن رافع، قال: حدَّثني ابن أبي مليكة الأحول عن عبدالله بن السايب، قال: قدم علينا سعد بن أبي وقاص بعدما كفّ بصره، فأتيته مسلّماً عليه، فانتسبني فانتسبت، فقال: مرحباً بابن أخي بلغني أنك حسن الصوت بالقرآن، سمعت رسول الله ﷺ يقول: «هذا القرآن نزل بحزن فإذا قرأتموه فابكوا، فإن لم تبكوا فتباكوا» [٥١](٣).

وأخبرني ابن فنجويه، قال: حدَّثنا القطيعي، قال: حدَّثنا عبدالله، قال: حدَّثني أبي، قال: حدَّثنا وكيع، قال: حدَّثنا زياد بن أبي مسلم عن صالح أبي الخليل، قال: لما نزل ﴿أَفْمَن هذا الحديث تعجبون وتضحكون ولا تبكون ﴿ مَا رُأَيَ النَّبِي ﷺ ضاحكاً.

كنز العمال: ٣/ ١٥٠ ج ١٩٠٧. تقد القاط : ١٧٧ / ١٧٢. (1)

تفسير القرطبي: ١٧ / ١٢٢. (٢)

<sup>(</sup>٣)

﴿ فاسجدوا لله واعبدوا ﴾ أخبرنا الحسين قال: حدّثنا ابن حمدان، قال: حدّثنا ابن ماهان، قال: حدّثنا عبدالوارث ماهان، قال: حدّثنا أبو عبدالله محمد بن محبوب بن حسان البصري، قال: حدّثنا عبدالوارث ابن سعيد قال: حدّثنا ايوب عن عكرمة عن ابن عباس قال: قرأ رسول الله على سورة النجم فسجد فيها، فسجد معه المسلمون والمشركون والجن والإنس.

وأخبرنا أحمد بن محمد بن يوسف، قال: أخبرنا مكي بن عبدان، قال: حدّثنا محمد بن يحيى، قال: وفيما قرأت على عبدالله بن نافع، وحدّثني مطرف بن عبدالله، عن ملك، عن ابن شهاب، عن عبدالرَّحْمن الأعرج عن أبي هريرة أن عمر بن الخطاب قرأ لهم ﴿والنجم إذا هوى﴾ فسجد فيها.

وأخبرني ابن فنجويه، قال: حدّثنا بن حمدان، قال: حدّثنا بن ماهان، قال: حدّثنا عبدالله ابن مسلمة عن ابن أبي ذيب عن زيد بن عبدالله بن قسيط عن عطاء بن يسار عن زيد بن ثابت أنه قرأ عند النبي بالنجم على فلم يسجد فيها.

# سورة القمر

## مكية، وهي ألف وأربعمائة وثلاثة وعشرون حرفاً، وثلاثمائة واثنتان وأربعون كلمة وخمس وخمسون آية

أخبرني أبو الحسين محمد بن القاسم الفقيه، قال: حدّثنا أبو عبدالله محمد بن زيد العدل، قال: حدّثنا أبو يحيى البزاز، قال: حدّثنا محمد بن منصور، قال: حدّثنا محمد بن عبدالرَّحْمن بن ابي ليلى، قال: حدّثني أبي عن مجالد بن عبدالواحد عن الحجاج بن عبدالله عن أبي الخليل، وعن علي بن زيد وعطاء بن أبي ميمون عن زيد بن حبيش عن أبي بن كعب، قال: قال رسول الله على: "من قرأ سورة ﴿اقتربت الساعة ﴾ في كل غداة بُعث يوم القيامة ووجهه على صورة القمر ليلة البدر ومن قرأها كل ليلة كان أفضل وجاء يوم القيامة ووجهه مسفر على وجوه الخلائق» [١٥٢](١).

#### بسم الله الرَّحْمن الرحيم

أَفْتَرَسَتِ ٱلسَّاعَةُ وَانشَقَ الْقَسَرُ ﴿ وَإِن بَرَوْا ءَايَةً يُعْرِشُوا وَيَقُولُوا سِخَرٌ مُسْتَمِرٌ ﴿ وَكَذَبُوا وَالْتَبَعُوا أَهُواَهُ هُمَّ وَكُلُ الْمَر مُسْتَقِرٌ ﴿ وَلَقَدْ جَاءَهُم نِنَ ٱلأَنْبَاءِ مَا فِيهِ مُرْدَجَرُ ﴾ وَالْفَدْ جَاءَهُم نِنَ ٱلأَنْبَاءِ مَا فِيهِ مُرْدَجَرُ ﴾ حِنْجُمُ بَوْمَ يَدْعُ ٱلدَّاعِ إِلَى شَيْءٍ نُكُرٍ ﴾ خُشَّعًا أَسْتَرُهُمْ بِحَامَنَهُ بَلِغَةٌ فَمَا ثَعْنِ ٱلنَّذُرُ ﴾ فَنَوَلُ عَنْهُمْ بَوْمَ يَدْعُ ٱلدَّاعِ إِلَى شَيْءٍ نُكُرٍ ﴾ خُشَّعًا أَسْتَرُهُمْ بَعْرُدُونَ مِنَ ٱلأَخِدَانِ كَأَنْهُمْ جَرَادٌ مُنْفِيرٌ ﴾ مُهلِمِينَ إِلَى الدَاع بَعُولُ ٱلكَفِرُونَ هَذَا يَوْمُ عَبِرٌ ﴾

﴿اقتربت الساعة ﴾ دنت القيامة ﴿وانشق القمر ﴾ قال ابن كيسان: في الآية تقديم وتأخير، مجازها: انشق القمر واقتربت الساعة، يدل عليه قراءة حذيفة (اقتربت الساعة وقد انشق القمر)، وروى عثمان بن عطاء عن أبيه أن معناه: (وسينشق القمر)، والعلماء على خلافه والأخبار الصحاح ناطقة بأن هذه الآية قد مضت.

أخبرنا عبدالله بن حامد قال: أخبرنا مكي، قال: حدّثنا أبو الازهر قال: حدّثنا روح عن شعبة قال: سمعت سليمان قال: سمعت إبراهيم يحدث عن أبي معمر عن عبدالله أن القمر انشقّ

<sup>(</sup>۱) تفسير مجمع البيان: ٩ / ٣٠٧.

على عهد رسول الله على فرقتين، فكانت إحداهما فوق الجبل والأُخرى أسفل من الجبل، فقال رسول الله على: «اللهم اشهد» [٣٥١](١)، وقال أيضاً: «اشهدوا» [١٥٤](٢).

وأخبرنا عبدالله بن حامد، قال: أخبرنا عمر بن الحسن بن علي بن مالك القاضي قال: حدّثنا أحمد بن الحسين بن سعيد قال: حدّثنا أبي قال: حدّثنا حصين عن الأعمش وعبدة الضبي عن إبراهيم عن علقمة عن عبدالله بن مسعود قال: انشق القمر على عهد رسول الله على حتى رأيت فِلقَتَيه.

وأخبرنا عبدالله، قال: أخبرنا مكي، قال: حدّثنا أبو الأزهر قال: حدّثنا روح عن شعبة عن سليمان عن مجاهد عن ابن عمر نحو حديث ابن مسعود.

وأخبرنا عبدالله قال: أخبرنا محمد بن جعفر بن زيد الصيرفي قال: حدّثنا علي بن حرب، قال: حدّثنا ابن فضيل، قال: حدّثنا حصين عن محمد بن جبير بن مطعم عن أبيه، قال: انشقّ القمر ونحن مع النبي ﷺ بمكة.

وأخبرنا عبدالله قال: أخبر عمر بن الحسن الشيباني قال: حدّثنا أحمد بن الحسن قال: حدّثنا أبي قال: انشق القمر على عهد رسول الله على باثنين: شطره على السويداء، وشطره على الجندمة.

وأخبرني عقيل بن محمد أن أبا الفرج القاضي حدّثهم عن محمد بن جرير قال: حدّثني محمد بن عبدالله بن بزيع، قال: حدّثنا بشر بن المفضل. قال: حدّثنا سعيد بن أبي عروبة عن قتادة عن أنس بن مالك أن أهل مكة سألوا النبي على أن يريهم آية، فأراهم القمر شقتين، حتى رأوا الجبل<sup>(٣)</sup> بينهما.

وبه عن محمد بن جرير قال: حدّثنا علي بن سهل قال: حدّثنا حجاج بن محمد عن شعبة عن قتادة عن أنس قال: انشق القمر على عهد رسول الله ﷺ مرّتين.

وبه عن محمد بن جرير قال: حدّثني يعقوب قال: حدّثنا ابن عليّة، قال: حدّثنا عطاء بن السايب عن أبي عبد الرحمن السلمي قال: نزلنا المدائن فكنّا منها على فرسخ، فجاءت الجمعة فحضر أبي فحضرنا معه فخطبنا حذيفة، فقال: ألا إنّ الله سبحانه يقول: ﴿اقتربت الساعة وانشق القمر﴾، ألا فإنّ الساعة قد اقتربت، ألا وإنّ القمر قد انشق، ألا وإنّ الدنيا قد أذنت بفراق،

<sup>(</sup>۱) السنن الكبرى: ٦ / ٤٧٦ ح ١١٥٥.

<sup>(</sup>۲) السنن الكبرى: ٦ / ٤٧٦ ج ١١٥٥٣.

<sup>(</sup>٣) البداية والنهاية: ٦ / ٨٥.

ألا وإنّ اليوم المضمار وغداً السباق، فقلت لأبي أيستبق الناس غداً؟ فقال: يا بني إنك لجاهل، إنّما هو السباق بالأعمال، ثم جاءت الجمعة الأُخرى فحضرنا فخطب حذيفة فقال: ألا إنّ الله يقول: ﴿اقتربت الساعة وانشقّ القمر﴾ ألا وإنّ الساعة قد اقتربت، ألا وإنّ القمر قد انشقّ، ألا وإنّ الدنيا قد أذنت بفراق، ألا وإنّ المضمار اليوم وغداً السباق، ألا وإنّ الغاية النار والسابق من سبق إلى الجنة.

وبه عن ابن جرير قال: حدّثنا الحسن بن أبي يحيى المقدسي قال: حدّثنا يحيى بن حماد، قال: حدّثنا أبو عوانة عن المغيرة عن أبي الضحى عن مسروق عن عبدالله قال: انشق القمر على عهد رسول الله على وقالت قريش: هذا سحر ابن أبي كبشة سحركم، فسألوا السفار فسألوهم، فقالوا: نعم قد رأينا. فأنزل الله سبحانه (اقتربت الساعة وانشق القمر).

**﴿وإن ايروا آية يعرضوا ويقولوا سحر مستمر** ﴿ ذاهب سوف يذهب ويبطل من قولهم: مرّ الشيء واستمر إذا ذهب، ونظيره: قرّ واستقر، هذا قول مجاهد وقتادة والفرّاء والكسائي.

وقال أبو العالية والضحاك: محكم شديد قوي. سيان عن قتادة: غالب، وهو من قولهم: مرّ الحبل إذا صلب واشتد وقوي، وامررته أنا إذا أحكمتُ فتله. ربيع: نافذ. يمان: ماض. أبو عبيدة: باطل، وقيل: يشبه بعضه بعضاً.

﴿ وكذَّبُوا واتَّبعوا أهواءهم وكلّ أمر مستقر﴾ يقول: وكل أمر من خير أو شر مستقر قراره، ومتناه نهايته، فالخير مستقر بأهله في النار.

قال قتادة: وكل أمر مستقر: أي بأهل الخير الخير، وبأهل الشر الشر، وقال مقاتل: لكل امرئ منتهى، وقيل: لكل أمر حقيقته، وقال الحسن بن الفضل: يعني يستقر قرار تكذيبهم وقرار تصديق المؤمنين حتى يعرفوا حقيقته في الثواب والعقاب، وقيل: مجازه: كلّ ما قدّر كائن واقع لا محالة، وقيل: لكل أمر من أُموري التي أمضيتها في خلقي مستقر قراره لا يزول، وحكى أبو حاتم عن شيبة ونافع مستقر بفتح القاف، وذكر الفضل بن شاذان عن أبي جعفر بكسر الراء، ولا وجه لهما.

قال مقاتل: انشق القمر ثم التأم بعد ذلك.

﴿ ولقد جاءهم ﴾ يعني أهل مكة ﴿ من الأنباء ما فيه مزدجر ﴾ متناهي. قاله مجاهد. سفيان: منتهى، وهو مفتعل من الزجر، وأصله مزتجر. فقلبت التاء دالا.

﴿ فَتُولٌ عَنْهُم ﴾ نسختها آية القتال ﴿ يُوم ﴾ الى يوم ﴿ يدع الداعي الى شيء نُكر ﴾ منكر فظيع

عظيم وهو النار، وقيل: القيامة، وخفّف الحسن وابن كثير كافه. غيرهما مثقّل، وقرأ مجاهد (نُكِر) على الفعل المجهول أي أُنكر.

﴿ خُشِعاً ﴾ ذليلة ﴿ أبصارهم ﴾ وهو نصب على الحال مجازه ﴿ يخرجون من الأجداث خشعاً ﴾ ، وقرأ ابن عباس ويعقوب وحمزة والكسائي وخلف (خاشعاً) بالألف على الواحد، واختاره أبو عبيد وأبو حاتم اعتباراً بقراءة عبدالله وأبي رجاء خاشعة أبصارهم ، وقرأ الباقون (خشّعاً) بلا ألف على الجمع .

قال الفرّاء وأبو عبيدة: إذا تأخرت الأسماء عن فعلها فلك فيه التوحيد والجمع والتأنيث والتذكير تقول من ذلك: مررت برجال حسن وجوههم، وحسنة وجوههم وحسان وجوههم. قال الشاعر:

وشبباب حسسن أوجههم من إياد بن نزار بن معد(١)

فمن وحّد فلأنّه في معنى الجمع، ومن جمع فلأنّه صفات، والصفات اسماء، ومن أنّث فلتأنيث الجماعة، وقال الآخر:

يرمي الفجاج بها الركبان معترضاً أعناق بزلها مزجى لها الجدل<sup>(٢)</sup> قال الفرّاء: لو قال: معترضة أو معترضات أو مزجاة أو مزجيات كان كل ذلك جائزاً.

﴿يخرجون من الأجداث﴾ القبور ﴿كأنهم جراد منتشر﴾ حيارى، وذكر المنتشر على لفظ الجراد، نظيره ﴿كالفراش المبثوث﴾.

﴿مهطعين﴾ مسرعين منقلبين عامدين ﴿إلى الداع يقول الكافرون هذا يوم عسر﴾.

﴿ كَذَٰتَ قَلَهُمْ قَرَمُ ثُوجٍ فَكَذَبُوا عَدَنَا وَقَالُوا مَحْنُونُ وَارْدُجِرَ ۚ فَذَعَا رَبَهُۥ أَنِي مَغُلُوبٌ فَانْصِرْ ۚ فَا فَعَنَا أَنُوبَ السَّمَاءِ عَلَمْ فَيْمُ ثُورَ اللَّهُ عَلَى الْمَاءُ عَلَى أَمْرٍ فَدَ فَدُرَ ۚ فَلَ وَمُحَلَّنَهُ عَلَى دَاتِ فَعَنَا أَنُوبَ السَّمَاءِ عَلَى أَمْرٍ فَدَ فَدُرَ ۚ فَلَ وَمُحَلَّنَهُ عَلَى دَاتِ أَمْرٍ وَدُسُرٍ ۚ فَلَى جَرِّى بِأَعْلِمَنَا جَرَاءً لِمَن كَانَ كُفِر فِي وَلَقَد تَرَكَتُهَا عَايَةً فَهَلَ مِن مُدَّكِر فِي فَكَيْفَ كَانَ عَذَابِي وَنَدُر فِي

﴿كذبت قبلهم﴾ أي قبل أهل مكة ﴿قوم نوح فكذبوا عبدنا﴾ نوحاً ﷺ ﴿وقالوا مجنون﴾ أي هو مجنون ﴿وارْدُجر﴾ أي زجروه عن دعوته ومقالته، وقال مجاهد: استطر جنوناً، وقال ابن زيد: اتهموه وزجروه وواعدوه «لئن لم تنتهِ لتكونن من المرجومين».

<sup>(</sup>۱) لسان العرب: ٨ / ٧١

<sup>(</sup>٢) جامع البيان للطبري: ٢٧ / ١١٩.

#### ﴿فدعا ربه أني مغلوب﴾ مقهور ﴿فانتصر﴾ فانتقم لي منهم.

أخبرني ابن فنجويه قال: حدّثنا ابن يوسف، قال: حدّثنا الوفراوندي، قال: حدّثنا يوسف ابن موسى، قال: حدّثنا وكيع عن الأعمش عن مجاهد عن عبد بن عمير، قال: إن الرجل من قوم نوح ليلقاه فيخنقه حتى يخر مغشياً، فيفيق حين يفيق وهو يقول: رب اغفر لقومي فإنّهم لا يعلمون.

﴿ فَفَتَحَنَّا أَبُوابِ السَّمَاءُ بِمَاءُ مَنْهُمُ ﴿ مَنْصُبُّ مَنْدَفَقَ وَلَمْ يَقْلُعُ وَلَمْ يَنْقُطُعُ أُرْبِعِينَ يُومًّا .

قال ابن عباس والقرظي: منفجر من الأرض. يمان: طبق ما بين السماء والأرض. أبو عبيدة: هايل. الكسائي: سايل. قال امرؤ القيس يصف غيثاً:

راح تـمريـه الـصـبـا ثـم انـتـحـى فيه شـؤبـوب جـنـوب مـنـهـمـر(١) وقال سلامة بن جندل يصف فرساً:

والماء منهمر والشدّ منحدر والقصب مضطمر واللون غربيب(٢)

﴿وفجّرنا﴾ شققنا ﴿الأرض﴾ بالماء ﴿عيوناً فالتقى الماء﴾ يعني ماء السماء وماء الأرض، وانما قال: التقى الماء، والالتقاء لا يكون من واحد وانما يكون من اثنين فصاعداً، لأن الماء جمعاً وواحداً.

وقرأ عاصم الجحدري (فالتقى الماءان)، وقرأ الحسن (فالتقى الماوان) بجعل إحدى الألفين واواً. ﴿على أمر قد قدر﴾ قُضي عليهم في أُم الكتاب.

قال محمد بن كعب القرظي: كانت الأقوات قبل الاجساد، وكان القدر قبل البلاء، وتلا هذه الآية.

﴿وحملناهم على ذات ألواح﴾ ذكر النعت وترك الاسم، مجازه: على سفينة ذات ألواح من الخشب ﴿ودسر﴾ مسامير، واحدها دسار، يقال منه: دسرت السفينة إذا شددتها بالمسامير، وهذا قول القرظي وقتادة، وابن زيد ورواية الوالبي عن ابن عباس وشهر بن حوشب: هي صدر السفينة سمّيت بذلك لأنها تدسر الماء بجؤجئها، اي تدفع، وهي رواية العوفي عن ابن عباس، قال: الدسر: كلكل السفينة، وأصل الدسر الجر والدفع، ومنه الحديث في للعنبر «إنما هو شيء دسّره البحر»، أي دفعه ورمى به، وقال مجاهد: هي عوارض السفينة. الضحّاك: ألواح جانبها، والدسر أصلها وطرفها. ليث بن أبى نجيح عن مجاهد: أضلاعها.

<sup>(</sup>١) تفسير القرطبي: ١٧ / ١٣٢.

<sup>(</sup>٢) الصحاح: ١ / ٢٠٢.

﴿تجري بأعيننا﴾ أي بمرأى منّا. مقاتل بن حيان: بحفظنا، ومنه قول الناس للدموع: عين الله عليك. مقاتل بن سليمان: بوحينا. سفيان: بأمرنا. ﴿جزاء لمن كان كفر﴾ يعني فعلنا ذلك ثواباً لنوح، ومجاز الآية: لمن جحد وأنكر وكفر بالله فيه، وجعل بعضهم ﴿من﴾ هاهنا بمعنى (ما)، وقال معناه: جزاء لمن كان كفر من أيادي الله ونعمائه عند الذين غرقهم، وإليه ذهب ابن زيد، وقيل: معناه عاقبناهم لله ولأجل كفرهم به.

وقرأ مجاهد ﴿جزاء لمن كان كفر﴾ بفتح الكاف والفاء يعني كان الغرق جزاء لمن يكفر بالله، وكذب رسوله فأهلكهم الله.

وما نجا من الكفّار من الغرق غير عوج بن عنق كان الماء إلى حجزته، وكان السبب في نجاته على ما ذكر أن نوحاً الله احتاج إلى خشب ساج للسفينة فلم يمكنه نقلها، فحمل عوج تلك الخشبة إليه من الشام. فشكر الله تعالى ذلك له ونجّاه من الغرق.

﴿ ولقد تركناها ﴾ يعني السفينة ﴿ آية ﴾ عبرة .

قال قتادة: أبقاها الله بباقردى من أرض الجزيرة عبرة وآية، حتى نظرت إليها أوائل هذه الأُمة نظراً، وكم من سفينة كانت بعدها قد صارت رمداً. ﴿فهل من مذّكر﴾ متّعظ معتبر وخائف مثل عقوبتهم.

﴿ فكيف كان عذابي ونذرك أي إنذاري. قال الفرّاء: الإنذار والنذر مصدران تقول العرب: أنذرت إنذاراً ونذراً، كقولك: انفقت إنفاقاً ونفقة، وأيقنت إيقاناً ويقيناً.

﴿ولقد يسّرنا﴾ سهّلنا وهونّا ﴿القرآن للذكر﴾ اي ليتذكر ويُعتبر به ويتفكر فيه، وقال سعيد ابن جبير: يسّرنا للحفظ ظاهراً، وليس من كتب الله كتاباً يقرأ كله ظاهراً إلاّ القرآن. ﴿فهل من مدّكر﴾ متّعظ بمواعظه.

أخبرني الحسن بن محمد بن الحسين، قال: حدّثنا موسى بن محمد بن علي، قال: حدّثنا أبو الحسن محمد بن إسحاق بن راهويه قال: حدّثنا أبو عمير بن النحاس ببيت المقدس، قال: حدّثنا ضمرة بن ربيعة عن عبدالله بن شوذب عن مطر الوراق في قول الله سبحانه ﴿فهل من مدّكر﴾ قال: هل من طالب علم فيعان عليه.

﴿كذبت عاد فكيف كان عذابي ونذر \* إنّا أرسلنا عليهم ربحاً صرصراً في يوم نحس﴾ شؤم وشرّ ﴿مستمر﴾ وكان يوم الأربعاء، مستمر: شديد ماض على الصغير والكبير فلم تُبقِ منهم أحداً إلاّ أهلكته، وقرأ هارون الاعور ﴿نجِس﴾ بكسر الحاء.

﴿تنزع الناس﴾ تقلع الناس ثم ترمي بهم على رؤوسهم فتدقّ رقابهم، قال ابن إسحاق: لمّا هاجت الريح قام نفر من عاد سبعة يسمى لنا منهم ستّة من أشدّ عاد وأجسمها منهم: عمرو بن

الحلي، والحرث بن شداد والهلقام وابناتيقن، وخلجان بن سعد فأولجوا العيال في شعب بين جبلين، ثم اصطفوا على باب الشعب ليردّوا الريح عمن في الشعب من العيال، فجعلت الريح تخفقهم رجلا رجلا، فقالت امرأة من عاد:

ذهب الدهر بعمر بن حلي والهنيات ثم بالحرث والهلقام طلاع الثنيات والدهر بعمر بن حلي سدّ مهب الريح أيام البليات (١)

وبإسناد أبي حمزة الثمالي قال: حدّثني محمد بن سفيان عن محمد بن قرظة بن كعب عن أبيه عن رسول الله ﷺ قال: «انتزعت الريح الناس من قبورهم» [١٥٥](٢).

﴿كأنهم أعجاز﴾ قال ابن عباس: أُصول، وقال الضحّاك: أوراك. ﴿نخل منقعر﴾ منقلع من مكانه، ساقط على الأرض، وواحد الأعجاز عجز مثل عضد وأعضاد، وإنّما قال: أعجاز نخل وهي أُصولها التي تقطعت فروعها، لأن الريح كانت ترمي رؤوسهم من أجسادهم، فتبقى أجسام بلا رؤوس.

سمعت أبا القاسم الجنيني يقول: سمعت أبا علي الحسين بن أحمد القاضي البيهقي. يقول: سمعت أبا بكر محمد بن أحمد بن القاسم بن سياب الأنباري يقول: سئل المبرّد بحضرة إسماعيل بن إسحاق القاضي عن ألف مسألة هذه من جملتها، وهو أن السائل قال: ما الفرق بين قوله: ﴿كأنهم أعجاز نخل خاوية﴾ قوله: ﴿كأنهم أعجاز نخل خاوية﴾ و ﴿كأنهم أعجاز نخل منقعر﴾؟ فقال: كل ما ورد عليك من هذا الباب فلك أن تردّه إلى اللفظ تذكيراً، ولك أن ترده إلى المعنى تأنيئاً.

﴿فكيف كان عذابي ونذر﴾

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري: ٢٧ / ١٣٠ وفيه: سد علينا الريح.

<sup>(</sup>۲) تفسیر القرطبی: ۱۷ / ۱۳۳.

عَلَيْهِمْ حَاصِبًا إِلَا مَالَ لُولِيَّا مَنْجَمْهُمْ يِسَحَرِ فَلَ يَعْمَةُ مِنْ عِندِنَا كَذَاكَ جَزِى مَن شَكَرَ فَ وَلَقَدَ أَنَدُهُمْ مَلْمُسَتَنَا فَتَمَارُوا بِالنَّذِرِ فَ وَلِقَدَ رَوَدُوهُ عَن صَيْفِيهِ فَطَمَسْنَا أَعْبَهُمْ فَدُوقُواْ عَذَالِ وَلَدُر فَ وَلَقَدَ صَبَحَهُم بَكُرُهُ عَذَاكُ مُسْنَعِرٌ فَى فَذَوقُواْ عَذَالِ وَلَدُر فَ وَلَقَدَ بَشَرَا الْفَرَمَانَ لِلِلْكُر فَهُلَّ مِن مُلَكِم فَى وَلَقَدَ جَدَةً مَالَ مِن مُلَكِم فَى فَلَوقُواْ عَذَالِ وَلَدُر فَ وَلَقَدَ مِنْهُمُ الْفَرَمَانَ لِللَّكِرِ فَهُلَّ مِن مُلَكِم اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ مَن اللَّهُمُ مِن فَى اللَّهُ مَن مُن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَلْ مُن مُنافِع مُن اللَّهُ مَا مُنافِق اللَّهُ مَن مُن اللَّهُ مِن اللَّهُ مَن مُن اللَّهُ مَن مُن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَلْ اللّهُ مَن مُن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مُن اللّهُ مِن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مُن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَا مُن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَن مُن مُن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مُن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَا مُن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مُن اللّهُ مُن اللّهُ مُن اللّهُ مَا مُن اللّهُ مُن اللّهُ مَا مُن اللّهُ مَا مُن اللّهُ مُن اللّهُ مُن اللّهُ مَا مُن اللّهُ مُن اللّهُ مُن اللّهُ مُن اللّهُ مَا مُن اللّهُ مَا مُن اللّهُ مُن اللّهُ مُن اللّهُ مُل

ولقد يسّرنا القرآن للذكر فهل من مدّكر \* كذبت ثمود بالنذر \* فقالوا أبشراً > آدميّاً واحداً منّا ونتبعه ونحن جماعة كثيرة وهو واحد، وقرأ أبو السماك العدوي بالرفع، وكلا الوجهين سايغ في عايد الذكر وإنّا إذاً > إنْ فعلنا ذلك وتركنا دين آبائنا وتابعناه على دينه، وهو واحد منا آدمي مثلنا ولفي ضلال > ذهاب عن الصواب وسعر > قال ابن عباس: يعني وعذاب، قال الحسن: شدة العذاب. قتادة: عناء. سفيان بن عيينة: هو جمع سعيرة. الفرّاء: جنون، يقال: ناقة مسعورة إذا كانت خفيفة الرأس هايمة على وجهها. قال الشاعر يصف ناقة:

تخال بها سعراً إذا السفر هزها ذميل وإيقاع من السير متعب(١) وقال وهب: وسعر: أي بعدٌ من الحق.

﴿أَالْقِيَ الذَّكر﴾ أَأْنزل الوحي ﴿عليه من بيننا بل هو كذاب أشر﴾ ترح مرح بطر متكبر يريد أن يتعظّم علينا بادّعائه النبوّة.

وقال عبدالرَّحْمن بن أبي حماد: الأشِر الذي لا يبالي ما قال، وقرأ مجاهد ﴿أَشُرِ﴾ بفتح الألف وضم الشين وهما لغتان مثل حَذِر وحَذُر ويَقِظ ويَقُظ وعَجِل وعَجُل ومَجِد ومَجُد الشجاع.

﴿سيعلمون﴾ غداً بالتاء شامي، والأعمش ويحيى وابن ثوبان وحمزة وغيره بالياء، فمن قرأ بالتاء فهو من قول الله سبحانه، ومعنى الكلام: في الغد القريب على عادة الناس في قولهم للعواقب: إنّ مع اليوم غداً، وإنّ مع اليوم أخاه غداً، وأراد به وقت نزول العذاب بهم ﴿مَن الكذاب الأشِر﴾ قرأ أبو قلامة: مَن الكذاب الأشر بفتح الشين وتشديد الراء على وزن أفعل من الشر، والقراءة الصحيحة ما عليه العامة.

قال أبو حاتم: لا يكاد العربي يتكلم بالأشَرّ والأخير إلا في ضرورة الشعر كقول رؤبة:

<sup>(</sup>١) تفسير القرطبي: ١٧ / ١٣٨.

#### بلال خير الناس وابن الأخير(١)

إنّما يقولون: خير وشر. قال الله عز وجل ﴿كنتم خير أمة﴾ وقال سبحانه ﴿بل أنتم شر مكاناً﴾.

﴿إِنَّا مرسلوا الناقة ﴾ باعثوها ومخرجوها من الهضبة التي سألوا ﴿فتنة ﴾ محنة ﴿لهم فارتقبهم ﴾ وانتظرهم وننظر ما هم صانعون ﴿واصطبر ﴾ واصبر على ظلمهم وأذاهم، ولا تعجل حتى يأتيهم أمري، واصطبر: افتعل من الصبر، وأصل (الطاء) فيه (تاء) فحوّلت (طاء) لأجل (الصاد).

﴿ونبَّئهم أنّ الماء قسمة بينهم ﴾ وبين الناقة بالسويّة لها يوم ولهم يوم، وإنّما قال: بينهم ؟ لأن العرب إذا أخبرت عن بني آدم وعن البهائم غلّبوا بني آدم على البهائم. ﴿كُلّ شُرِب﴾ نصيب من الماء ﴿محتضر ﴾ يحضره من كانت نوبته، فإذا كان يوم الناقة حضرت شربها، وإذا كان يومهم حضروا شربهم، وقال مجاهد: يعني يحضرون الماء إذا غابت الناقة، وإذا جاءت حضروا اللبن.

﴿فنادوا صاحبهم﴾ قدار بن سالف وكان أشقر؛ ولذلك قيل له: أشقر ثمود ﴿فعقر﴾ فتناول الناقة بسيفه فعقرها، ولذلك سمّيت العرب الجزار قداراً تشبيها به، وقال الشاعر:

إنّا لنضرب بالسيوف رؤوسهم ضرب القدار نقيعة القدام (٢)

﴿ فكيف كان عذابي ونذر﴾ ثم بيّن عذابهم فقال عز من قائل: ﴿ إِنَّا أُرسَلنا عليهم صيحة واحدة فكانوا كهشيم المحتظر ﴾ قرأ الحسن وقتادة بفتح (الظاء) أراد الحظيرة، وقرأ الباقون بكسر (الظاء) أرادوا صاحب الحظيرة.

قال ابن عباس: هو أن الرجل يجعل لغنمه حظيرة بالشجر والشوك دون السباع، فما سقط من ذلك فداسته الغنم فهو الهشيم، وقال قتادة: يعني كالعظام النخرة المحترقة وهي رواية العوفي عن ابن عباس ورواية أبي ظبيان عنه أيضاً، كحشيش يأكله الغنم، وقال سعيد بن جبير: هو التراب الذي يتناثر من الحائط. ابن زيد: هو الشجر البالي الذي تهشم حتى ذرّته الريح، والعرب تسمّي كل شيء كان رطباً فيبس هشيماً.

﴿ولقد يسّرنا﴾ هوّنا عليهم ﴿القرآن للذكر فهل من مدّكر \* كذبت قوم لوط بالنذر \* إنا أرسلنا عليهم حاصباً ﴾ ريحاً ترميهم بالحصباء، وهي الحصي، وقال بعضهم: هو الحجر نفسه.

قال الضحّاك: يعني صغار الحصى، والحاصب والحصب والحصباء هي الحجر الذي

<sup>(</sup>۱) تفسير القرطبي: ۱۷ / ۱۳۹.

دون ملء الكف، والمحصب الموضع الذي يرمى فيه الجمار، وقال سعيد بن المسيب: سمعت عمر بن الخطاب عليه يقول لأهل المدينة: حصّبوا المسجد، أي صبّوا فيه الحجارة.

ثم استنثى فقال: ﴿إِلاَّ آل لوط﴾ أي أتباعه على دينه من أهله وأُمته ﴿نجّيناهم﴾ من العذاب ﴿بسحر﴾ قال الأخفش: إنّما أجراه، لأنه نكرة، ومجازه: بسحر من الأسحار، ولو أراد بسحر يوم بعينه لقال: سحر غير مجرى، ونظيره قوله: ﴿اهبطوا مصراً﴾.

﴿نعمة﴾ يعني كان ذلك أو جعلناه نعمة ﴿من عندنا﴾ عليهم حيث أنجيناهم وأهلكنا أعداءهم ﴿كذلك﴾ كما جزيناهم، لوطاً وآله ﴿نجزي مَن شكر﴾ فآمن بالله وأطاعه.

﴿ولقد أنذرهم﴾ لوط ﴿بطشتنا﴾ أخذنا لهم بالعقوبة قبل حلولها بهم ﴿فتماروا بالنذر﴾ فكذبوا بإنذاره شكاً منهم فيه وهو تفاعل من المرية.

﴿ ولقد راودوه عن ضيفه ﴾ طالبوه وسألوه أن يخلّي بينهم وبينهم. يقول العرب: راده تروده وارتاده وراوده يراوده نظيرها ﴿ وراودته التي هو في بيتها عن نفسه ﴾ .

﴿فطمسنا أعينهم﴾ أي أعميناهم، وصيّرناها كساير الوجه لا يُرى لها شق، وذلك أنّهم لما قصدوا دار لوط على وعالجوا بابه ليدخلوا، قالت الرسل للوط: خلّ بينهم وبين الدخول فإنّا رسل ربك لن يصلوا إليك، فدخلوا الدار فاستأذن جبريل ربّه عزّ وجل في عقوبتهم فأذن له فصفقهم بجناحه، فتركهم عمياً يترددون متحيرين لا يهتدون إلى الباب، وأخرجهم لوط عمياً لا يبصرون. هذا قول عامة المفسّرين، وقال الضحّاك: طمس الله على أبصارهم فلم يروا الرسل وقالوا: قد رأيناهم حين دخلوا البيت فأين ذهبوا؟، فلم يروهم ورجعوا ﴿فذوقوا عذابي ونذر﴾.

﴿ ولقد صبّحهم ﴾ جاءهم العذاب وقت الصبح ﴿ بكرة عذاب مستقر ﴾ دائم عام استقر فيهم حتى يُقضى بهم الى عذاب الآخرة.

﴿فذوقوا عذابي ونذر \* ولقد يسّرنا القرآن للذكر فهل من مدّكر \* ولقد جاء آل فرعون النذر ﴾ يعنى موسى وهارون ﷺ.

﴿كذَّبُوا بِآياتنا﴾ التسع ﴿كلَّها فأخذناهم﴾ بالعذاب ﴿أخذ عزيز مقتدر﴾ قادر لا يعجزه ما أراد، ثم خوّف أهل مكة فقال عز من قائل: ﴿أكفاركم خير من أُولئكم﴾ الذين أحللت بهم نقمتي من قوم نوح وعاد وثمود وقوم لوط وآل فرعون ﴿أم لكم براءة﴾ من العذاب ﴿في الزبر﴾ الكتب تأمنون.

﴿أُم يقولون﴾ يعني كفار مكة ﴿نحن جميع منتصر﴾ أي جماعة لا ترام ولا تضام، ولا يقصدنا أحد بسوء، ولا يريد حربنا وتفريق جمعنا إلا انتقمنا منهم، وكان حقّه: منتصرون فتبع رؤوس الآي.

﴿سَيُهزم الجمع﴾ قراءة العامة على غير تسمية الفاعل، وقرأ يعقوب بالنون والنصب وكسر الزاي، وفتح العين على التعظيم ﴿ويولّون الدبر﴾ أي الأدبار، فوحّد والمراد الجمع لأجل رؤوس الآي، كما يقال: ضربنا منهم الرؤوس، وضربنا منهم الرأس، إذا كان الواحد يؤدي عن معنى جميعه، فصدق الله سبحانه وتعالى وعده وهزمهم يوم بدر.

قال مقاتل: ضرب أبو جهل فرسه فتقدم يوم بدر في الصف وقال: نحن منتصر اليوم من محمد وأصحابه.

قال سعيد بن المسيب: سمعت عمر بن الخطاب لمّا نزلت ﴿سيُهزم الجمع ويولون الدبر﴾: كنت لا أدري أي جمع نهزم، فلمّا كان يوم بدر رأيت النبي ﷺ ثبت في درعه ويقول: ﴿سيهزم الجمع ويولّون الدبر﴾.

﴿ بل الساعة موعدهم ﴾ جميعاً ﴿ والساعة أدهى وأمرٌ ﴾ أعظم بليّة وأشدٌ مرارة من عذاب يوم بدر.

أخبرني الحسين بن محمد قال: حدّثنا عبدالله بن يوسف قال: حدّثنا محمد بن إبراهيم بن زياد، قالد حدّثنا أبو مصعب قال: حدّثنا مجرد بن هارون عن الأعرج عن أبي هريرة أن رسول الله على قال: «بادروا بالأعمال ـ سبعاً ـ ما ينتظرون هل هو إلا فقر منسي أو غنى مطع (۱) أو مرض مفسد أو كبر معند أو موت مجهز، والدجال شر مستطر، والساعة والساعة أدهى وأمرّ» [١٥٦].

﴿إِنَّ المجرمين﴾ المشركين ﴿في ضلال وسعر﴾ قال الضحاك: يعني ناراً ستعرض عليهم. قال الحسين بن الفضل: إن المجرمين في ضلال في الدنيا ونار في الآخرة، وقال ابن كيسان: بُعْدٌ من الحق، وقيل: جنون، وقال قتادة في عناء وعذاب، ثم بيّن عذابهم، فقال: ﴿يوم يسحبون﴾ يُجرّون ﴿في النار على وجوههم﴾ ويقال لهم: ﴿ذوقوا مسّ سقر﴾ وإنّما هو كقولك: ذق المر السياط.

﴿إِنَّا كُلّ شيء﴾ بالنصب قراءة العامة، وقرأ أبو السماك العدوي (٢) بالرفع ﴿خلقناه بقدر﴾ قال الحسن: قدر الله لكل شيء من خلقه قدره الذي ينبغي له، وقال الربيع: هو كقوله: ﴿قد جعل الله لكل شيء قدراً﴾ أي أجلا لا يتقدم ولا يتأخر، وقال ابن عباس: إنّا كل شيء جعلنا له شكلا يوافقه ويصلح له، فالمرأة للرجل، والأتان للحمار، والرمكه للفرس، وثياب الرجال للرجال لا تصلح للرجال وكذلك ما شاكلها على هذا.

<sup>(</sup>١) الصحاح: ٣/ ١٢٩٣.

<sup>(</sup>٢) سنن الترمذي: ٣ / ٣٧٨ بتفاوت.

وروى على بن أبي طلحة عنه قال: خلق الله سبحانه الخلق كلّهم بقدر، وخلق لهم الخير والشر فخير الخير السعادة، وشر الشر الشقاوة.

وَمَا أَمْرُنَاۚ إِلَّا وَحِدَّةُ كَانَتِج بِالنَصَرِ فِي وَلَقَدُ أَهْلَكُنَاۚ أَشْبَاعَكُمْ فَهَلَ مِن مُذَكِرِ فِي وَكُلُّ ثَنَءِ فَعَـلُوهُ فِي الزُّبُرِ فِي وَكُلِّ صَغِيرِ وَكَبِيرِ مُسْتَظَرُ فِي إِنَّ لَلْنَقِينَ فِي جَنَتِ وَنَهَرِ فِي فَقَعَدِ صِدَقِ عِندُ مَلِيكِ مُقَنَدِرٍ فِي

﴿ وَمَا أَمُرِنَا إِلاَّ وَاحِدَةً ۗ وَحَقِّهُ وَاحِدَ، قَالَ أَبُو عَبِيدَةً هُو نَعْتَ لَلْمَعْنَى دُونَ اللَّفَظُ مَجَازُهَا: وَمَا أَمْرِنَا إِلاَ مَرَةً وَاحْدَةً، يَعْنِي السَّاعَةُ وقيل: معناهُ وَمَا أَمْرِنَا الشِّيءَ إِذَا أَرْدُنَا تَكُويْنَهُ إِلاّ كُلَّمَةً وَاحْدَةً (كُنْ فَيْكُونُ) لا مَرَاجِعَةً فَيْهَا. ﴿ كُلُّمَ عَ الْبُصَرِ ﴾ وذُكر أن هذه الآيات نزلت في القدرية.

أخبرنا أبو عبدالله الحسين بن محمد بن الحسن بقراءتي عليه في داري قال: حدّثنا الفضل ابن الفضل الكندي، قال: حدّثنا أبو عبدالله محمد بن عبدالله بن محمد بن النعمان قال: حدّثنا أحمد بن محمد بن الحسين بن حفص قال: حدّثنا سفيان عن زياد أحمد بن محمد بن الحسين بن حفص قال: حدّثنا سفيان عن زياد ابن إسماعيل السهمي، عن محمد بن عباد المخزومي عن أبي هريرة قال: جاء مشركو قريش إلى رسول الله على يخاصمونه في القدر، فنزلت هذه الآية إنّ المجرمين في ضلال وسعر الى آخر السورة.

وأخبرنا الحسين قال: حدّثنا ابن شنبه قال: حدّثنا القرماني قال: حدّثنا عبد الأعلى بن حماد قال: حدّثنا المعتمر بن سليمان قال حدّثني أبو مخزوم عن سيار أبي الحكم قال: بلغنا أنّ وفد نجران قالوا: أمّا الارزاق والأقدار فبقدر الله، وأما الاعمال فليس بقدر، فأنزل الله سبحانه فيهم ﴿إنّ المجرمين في ضلال وسعر﴾ الى آخر الآية.

وأخبرنا الحسين قال: حدّثنا ابن شنبه قال: حدّثنا أبو حامد أحمد بن جعفر المستملي قال: حدّثنا ابن أبي العوام قال: حدّثنا أبي قال: حدّثنا الصباح بن سهل البصري أبو سهل قال: حدّثنا جعفر بن سليمان عن خالد بن سلمة عن سعيد بن عمر عن عمر بن زرارة عن أبيه قال: كنت جالساً عند رسول الله على فقرأ: ﴿إنّ المجرمين في ضلال وسعر﴾ الى آخر السورة فقال رسول الله على الله الآيات في ناس يكونون في آخر أُمتي يكذبون بقدر الله» [١٥٧](١).

وأخبرنا أحمد بن محمد بن يعقوب بن محمويه الفقيه بالقصر قال: حدّثنا أبو علي إسماعيل بن محمد بن إسماعيل قال: حدّثنا الحسين بن عرفه العبدي قال: حدّثنا مروان بن شجاع الجزري عن عبدالملك بن جريج عن عطاء بن أبي رياح قال: أتيت ابن عباس وهو ينزع

<sup>(</sup>۱) مجمع الزوائد: ۷ / ۱۱۷.

في زمزم قد ابتلّت أسافل ثيابه، فقلت له: قد تكلّم في القدر، فقال: أو قد فعلوها؟، قلت: نعم، قال: فوالله ما نزلت هذه الآية إلا فيهم ﴿ ذوقوا مس سقر إنا كل شيء خلقناه بقدر ﴾، أولئك شرار هذه الأُمة، لا تعودوا مرضاهم ولا تصلّوا على موتاهم. إنْ أريتني أحداً منهم فقأت عينيه بإصبعيّ هاتين.

وأخبرني عقيل بن محمد الفقيه أن أبا الفرج البغدادي أخبرهم عن محمد بن جرير قال: حدّثني يعقوب بن إبراهيم قال: حدّثنا هشيم قال: أخبرنا حصين عن سعيد بن عبيده عن أبي عبدالرَّحْمن السلمي قال: لمّا نزلت هذه الآية ﴿إنّا كل شيء خلقناه بقدر﴾ قال رجل: يا رسول الله ففيم العمل في شيء يستأنفه أو في شيء قد فرغ منه؟ فقال رسول الله ﷺ: «اعملوا فكل ميسر، سنيسره لليسرى وسنيسره للعسرى» [۱۵۸](۱).

وأخبرني ابن قنجويه قال: حدّثنا محمد بن الحسين بن صقلاب قال: حدّثنا أبو الحسن احمد بن محمد بن عبيد الطوابيقي قال: حدّثنا علي بن حرب الطائي قال: حدّثنا أبو مسعود يعني الزجاج. قال: حدّثنا أبو سعد عن طلق بن حبيب عن كعب قال: نجد في التوراة أن القدرية يسحبون في النار على وجوههم.

وأخبرني ابن فنجويه قال: حدّثني موسى بن محمد بن علي قال: حدّثنا عبدالله بن محمد ابن سنان قال: حدّثنا عمرو بن منصور أبو عثمان العيسي قال: حدّثني أبو أسيد الثقفي، قال: حدّثني ثابت البناني عن أنس بن مالك قال: تمارينا عند رسول الله على القدر فقال رسول الله على «كل شيء بقدر حتى هذه» وأشار بأصبعه السبابة حتى ضرب على ذراعه الأيسر» [109](٢).

وأخبرني ابن السري النحوي في (درب حاجب) قال: أخبرنا محمد بن عبدالله بن محمد العماني قال: أخبرنا عبدالله بن احمد بن عامر قال: حدّثنا أبي قال: حدّثني علي بن موسى الرضا قال: حدّثني أبي موسى بن جعفر قال: حدّثني أبي جعفر بن محمد قال: حدّثني أبي محمد بن علي قال: حدّثني أبي الحسين بن علي قال: حدّثني أبي علي بن الحسين قال: حدّثني أبي الحسين بن علي قال: حدّثني أبي علي بن أبي طالب قال: قال رسول الله ﷺ: "إنّ الله عزّوجل قدّر المقادير ودبر التدبر قبل أبي علي با أبي عام» [١٦٠] (٣).

وأخبرني الحسين قال: حدّثنا عمر بن احمد بن القاسم النهاوندي قال: حدّثني أحمد بن حماد بن سفيان قال: حدّثنا السري بن عاصم الهمداني قال: حدّثنا محمد بن مصعب القرقساني

<sup>(</sup>۱) جامع البيان للطبري: ۳۰ / ۲۸۲.

<sup>(</sup>٢) في المصادر: كل شيء بقدر حتى العجز والكيس، مسند أحمد: ٢ / ١١٠، وصحيح مسلم: ٨ / ٥٢.

<sup>(</sup>٣) مسند زيد: ٤٩٦.

عن الاوزاعي عن عبده بن أبي لبابة عن أبي هريرة قال: قال رسول الله على: «إن الإيمان بالقدر يذهب الهم والحزن» [١٦١](١).

وأخبرني الحسين بن محمد قال: حدّثنا محمد بن علي بن الحسن الصوفي قال: حدّثنا زكريا بن يحيى الساجي قال: حدّثنا محمد بن المثنى قال: حدّثني إبراهيم بن أبي الوزير قال: حدّثنا مروان بن معاوية الفزاري عن سيف<sup>(۱)</sup> الكوفي عن أبي فزارة قال: قال ابن عباس: إذا كثرت القدرية بالبصرة ائتفكت بأهلها، وإذا كثرت السبائية بالكوفة (۱) ائتفكت بأهلها (۱).

وبه عن الساجي قال: حدّثنا الحسن بن حميد قال: حدّثني عبدالله بن الحسن بن عبدالملك بن حسان الكلبي قال: حدّثني سعيد بن محمد الغساني قال: لما أخذ أبو شاكر الديصاني بالبصرة فأقر أنه ديصاني، وكان يجهر القول بالرفض والقدر، فقيل له: لِمَ اخترت القول بالقدر والرفض؟، قال: اخترت القول بالقدر لأُخرج أفعال العباد من قدرة الله، وأنه ليس بخالقها، فإذا جاز أن يخرج من قدرته شيء جاز أن تخرج الأشياء من قدرته كلها، واخترت القول بالرفض لاتصول بالطعن الى نقلة هذا الدين، فإذا بطل النقلة بطل المنقول.

وأخبرني الحسين بن محمد قال: حدّثنا عبدالله بن عبدالرَّحْمن الدقاق قال: حدّثنا محمد ابن عبدالعزيز قال: حدّثنا عبدالله بن عبدالوهاب قال: حدّثنا الدراوردي قال: قال لي أبو سهيل: إذا سلم عليك القدرية فرد عليهم كما ترد على اليهود قل: وعليك.

﴿ ولقد أهلكنا أشياعكم ﴾ أشباهكم في الكفر من الأُمم السالفة ﴿ فهل من مدّكر \* وكل شيء فعلوه ﴾ من خير أو شرع يعني الأشياع ﴿ في الزبر ﴾ في كتب الحفظة، وقيل: في اللوح المحفوظ.

وكل صغير وكبير، منهم ومن أعمالهم ﴿مستطر﴾ مكتوب محفوظ عليهم. يقال: كتبت والكتتبت وسطرت واستطرت، وقرأ واقترأت.

﴿إِن المتقين في جنات ﴾ بساتين ﴿ونهر ﴾ أنهار، ووحّده لأجل رؤوس الآي. كقوله سبحانه: ﴿ويولون الدبر ﴾ (٥)، وقال الضحاك: يعني في ضياء وسعة، ومنه النهار قال الشاعر:

ملكت بها كفي وانهرت فتقها يرى قائم من دونها ما وراءها(٢)

<sup>(</sup>۱) كنز العمّال: ١ / ١٠٦ ح ٤٨١.

<sup>(</sup>٢) هو سيف بن عمر الأسائي الكوفي.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: السبئية بكار.

<sup>(</sup>٤) الكَامَل لابن عدي: ٦ / ١١٦ يرويه عن مجاهد عن ابن عباس.

<sup>(</sup>٥) سورة القمر: ٤٥.

<sup>(</sup>٦) تاج العروس: ٧ / ١٨٤.

أي وسعت خرقها .

وقرأ الأعرج وطلحة (ونُهُر) بضمتين كأنها جمع نُهار يعني لا ليل لهم.

قال الفراء: أنشدني بعض العرب:

إن تك ليك ليك أف إنسي نهر متى أتى الصبح فلا أنتظر (١) أي صاحب نهار، وقال الآخر:

لولا الشريدان هلكنا بالضمر ثريد ليبل وثريد بالنه ومرا

﴿ في مقعد صدق ﴾ في مجلس حق لا لغو فيه ولا مأثم وهو الجنة ﴿ عند مليك مقتدر ﴾ ملك قادر و (عند) إشارة إلى القربة والرتبة.

قال الصادق: مدح الله المكان بالصدق فلا يقعد فيه إلا أهل الصدق.

أخبرني ابن فنجويه قال: حدّثنا موسى بن محمد قال: حدّثنا الحسن بن علويه قال: حدّثنا السماعيل بن عيسى قال: حدّثنا المسيب بن إبراهيم البكري عن صالح بن حيان عن عبدالله بن بريده أنّه قال في قوله سبحانه وتعالى: ﴿في مقعد صدق عند مليك مقتدر﴾: إنّ أهل الجنة يدخلون كل يوم على الجبار تبارك وتعالى فيقرأون عليه القرآن، وقد جلس كل امرئ منهم مجلسه الذي هو يجلسه على منابر الدر والياقوت والزمرد والذهب والفضة باعمالهم، فلم تقرّ أعينهم بذلك، ولم يسمعوا شيئاً أعظم ولا أحسن منه، ثم ينصرفون الى رحالهم ناعمين، قريرة أعينهم الى مثلها من الغد.

وأخبرني الحسين قال: حدّثنا سعد بن محمد بن أبي إسحاق الصيرفي قال: حدّثنا محمد ابن عثمان بن أبي شيبة قال: حدّثنا زكريا بن يحيى قال: حدّثنا عمرو بن ثابت عن أبيه عن عاصم بن ضمرة عن جابر بن عبدالله الأنصاري قال: أتينا رسول الله على يوماً في مسجد المدينة، فذكر بعض أصحابه الجنة فقال رسول الله على: "إن لله لواء من نور وعموداً من "زبرجد خلقهما قبل أن يخلق السماوات بألفي عام، مكتوب على رداء ذلك اللواء: لا إله إلاّ الله، محمد حير البرية، صاحب اللواء أمام القوم» فقال على: الحمد لله الذي هدانا بك وكرّمنا وشرفنا، فقال له النبي على: "يا على أما علمت أن من أحبنا وانتحل محبتنا أسكنه الله تعالى معنا» [١٦٢] وتلا هذه الآية في مقعد صدق عند مليك مقتدر أ

وأخبرني ابن فنجويه قال: حدّثنا ابن ماجة قال: حدّثنا الحسن ين أيوب. قال: حدّثنا

<sup>(</sup>۱) لسان العرب: ٥ / ٢٣٨.

<sup>(</sup>٢) تفسير القرطبي: ١٧ / ١٥٠، لسان العرب: ٥ / ٢٣٨ وفيه: لمتنا، بدل: هلكنا.

<sup>(</sup>٣) شواهد التنزيل: ٢ / ٤٦٩ ـ ٤٧٠ عن المصنف.

عبدالله بن أبي زياد. قال: حدّثنا سيار قال: حدّثنا رياح القيسي عن ثور قال: بلغنا أن الملائكة يأتون المؤمنين يوم القيامة فيقولون: يا أولياء الله انطلقوا، فيقولون: إلى أين؟ فيقولون: إلى الجنة، فيقولون: إنكم لتذهبون بنا الى غير بغيتنا، فيقال لهم: وما بغيتكم؟ فيقولون: المقعد مع الحبيب.

وسمعت أبا القاسم يقول: سمعت أبا محمد أحمد بن محمد بن إبراهيم البلاذري يقول: سمعت بكر بن عبدالرَّحْمن يقول: كان ذو النون المصري يحضّ أصحابه على التهجّد وقيام الليل. فإذا أحسّ منهم فتره قال: كدّوا يا أولياء الله، فإن للأولياء [في الجنة] مقعد صدق يكشف حجب يوم يرون الجليل حقّاً.

# سورة الرَّحْمن

### مكية، وهي ألف وستمائة وستة وثلاثون حرفاً، وثلاثمائة وإحدى وخمسون كلمة، وثمان وسبعون آية

أخبرنا الاستاذ أبو الحسين الجباري قال: حدّثت عن أحمد بن الحسن المقري قال: حدّثنا محمد بن يحيى الكيساني قال: حدّثنا هشام البربري قال: حدّثنا علي بن حمزة الكسائي قال: حدّثنا موسى بن جعفر عن أبيه جعفر عن أبيه عن علي بن الحسين عن أبيه عن علي قال: سمعت رسول الله على يقول: «لكلّ شيء عروس، وعروس القرآن سورة إلرَّحْمن جلّ ذكره» [١٦٣](١).

وأخبرني أبو الحسين أحمد بن إبراهيم العبدي سنة أربع وثمانين وثلاثمائة قال: أخبرنا أبو عمرو محمد بن جعفر بن محمد الحبري قال: حدّثنا إبراهيم بن شريك بن الفضل الكوفي قال: حدّثنا أحمد بن عبدالله قال: حدّثنا سلام بن سليم المدائني قال: حدّثنا هارون بن كثير عن زيد بن أسلم عن أبيه عن أبي أمامة عن أبي بن كعب قال: قال رسول الله ﷺ: «من قرأ سورة الرّحمن رحم الله ضعفه، وأدّى شكر ما أنعم الله عليه» [١٦٤](٢).

روى هشام بن عروة عن أبيه قال: أول من جهر بالقرآن بمكة بعد رسول الله على عبدالله ابن مسعود، وذلك أن أصحاب رسول الله اجتمعوا فقالوا: ما سمعت قريش القرآن يجهر به، فمن رجل يسمعهم؟

فقال ابن مسعود: أنا، فقالوا: إنّا نخشى عليك منهم، وإنّما نريد رجلا له عشيرة يمنعونه، فقال: دعوني فإنّ الله سيمنعني، ثم قام عند المقام فقال: بسم الله الرَّحْمن الرحيم، الرَّحْمن علم القرآن، رافعاً بها صوته، وقريش في أنديتها فتأمّلوا وقالوا: ما يقول ابن أُم عبد؟ ثم قاموا إليه فجعلوا يضربونه وهو يقرأ حتى يبلغ منها ما شاء، ثم انصرف إلى أصحابه، وقد أثّروا في وجهه، فقالوا: هذا الذي خشينا عليك.

<sup>(</sup>١) كنز العمال: ١ / ٥٨٢ ج ٢٦٣٨.

<sup>(</sup>۲) تفسیر مجمع البیان: ۹ / ۳۲٦.

#### بسم الله الرحمن الرحيم

الرَّمَنُ ﴿ عَلَمَ الْفَرْءَانَ ﴿ عَلَنَ الْإِسْدَنَ ﴿ عَلَمَ الْبَيَانَ ﴾ الشَّفْسُ وَالْفَعُرُ عِلْمَهُ الْبَيَانَ ﴿ الشَّفْسُ وَالْفَعُرُ عِلْمَ الْبِيرَانِ ﴾ وَالنَّمَةُ وَفَهَا وَوَضَعَ الْمِيرَاتِ ﴾ الله تَلْعَوَّا فِي الْمِيرَانِ ﴾ وَالشَّمَةُ وَفَهَا وَوَضَعَ الْمِيرَاتَ ﴾ الله تَلْمَوْا فِي الْمِيرَانِ ﴾ وَأَفِيمُوا الْوَرْتَ بِالْفِيسُولُ الْمِيرَانَ ﴾ وَالْمُرْضَ وَصَعَهَا لِلْأَسَامِ ﴾ فيها فيكهة ألله وَالنَّمَ ذَاتُ الْأَكْمَامِ ﴿ وَلَلْمُ ثُو الْمَصْفِ وَالزَّيْمَانُ ﴾ فيأي مَالاَمْ وَيَكُمَا تَكَذِبَانِ ﴾ والنَّفَدُ ذَاتُ الْأَكْمَامِ ﴿ وَالْمُعْمَانُ اللهِ وَالْمُعْمَانُ اللهِ فَإِنْ مَالِكُما فَكُولُونِ اللهِ وَالْمُعَانُ ﴾ والنَّفَا فَالْمُولُونِ اللهِ وَالْمُعَالَى اللهُ اللهُ وَالْمُعَالَى اللهُ اللهُ وَالْمُعَالَى اللهُ وَالْمُعَالَمُ اللهُ ا

﴿الرَّحْمُن علم القرآن﴾ نزلت حين قالوا: وما الرَّحْمن؟، وقيل: هو جواب لأهل مكة حين قالوا: إنّما يعلّمه بشر.

﴿خلق الانسان﴾ قال ابن عباس وقتادة: يعني آدم ﷺ.

﴿ علّمه البيان ﴾ أسماء كل شيء، وقيل: علّمه اللغات كلّها، وكان آدم ﷺ يتكلم بسبعمائة ألف لغة أفضلها العربية، وقال آخرون: أراد جميع الناس؛ لأن الانسان اسم الجنس ثم اختلفوا في معنى البيان، فروي عن قتادة أنّه قال: علّمه بيان الحلال والحرام، وبيّن له الخير والشر، وما يأتي وما يذر؛ ليحتج بذلك عليه.

وقال أبو العالية ومرّة الهمذاني وابن زيد: يعني الكلام. الحسن: النطق والتمييز. محمد ابن كعب: ما يقول وما يقال له. السدي: علّم كل قوم لسانهم الذي يتكلمون به. يمان: الكتابة والخط بالقلم. نظيره ﴿علم بالقلم﴾. ابن كيسان: خلق الانسان يعني محمداً على علمه البيان يعني بيان ما كان وما يكون؛ لأنه كان يبيّن عن الأولين والآخرين وعن يوم الدين.

**﴿الشمس والقمر بحسبان**﴾ أي بحساب ومنازل لا تعدّونها، قاله ابن عباس وقتادة وأبو ملك.

قال ابن زيد وابن كيسان: يعني بهما بحسب الأوقات والأعمار والآجال، لولا الليل والنهار والشمس والقمر لم يدر أحد كيف نحسب شيئاً، لو كان الدهر كلّه ليلاً كيف نحسب؟ أو كلّه نهاراً كيف نحسب؟ وقال الضحاك: يجريان بعدد. مجاهد: كحسبان الرحى يدوران في مثل قطب الرحا. السدي: بأجل كآجال الناس، فإذا جاء أجلهما هلكا. نظيره ﴿كُل يجري لأجل مسمى﴾. يمان: يجريان بأهل الدنيا وقضائها وفنائها.

والحسبان قد يكون مصدر حسبت حساباً وحسباناً مثل الغفران والكفران والرجحان والنقصان، وقد تكون جمع الحساب كالشهبان والرهبان والقضبان والركبان.

وارتفاع الشمس والقمر باضمار فعل مجازه الشمس والقمر يجريان بحسبان، وقيل: مبتدأ وخبره فيما بعده. ونظم الآية الرَّحْمن علم القرآن وقدر الشمس والقمر، وقيل: هو مردود على البيان، أي علّمه البيان، إن الشمس والقمر بحسبان.

ويقال: سعة الشمس ستة آلاف فرسخ وأربعمائة فرسخ في مثلها، وسعة القمر ألف فرسخ في ألف فرسخ.

مكتوب في وجه الشمس: لا إله إلاّ الله، محمد رسول الله، خلق الشمس بقدرته، وأجراها بأمره، وفي بطنها مكتوب: لا إله إلاّ الله، رضاه كلام، وغضبه كلام، ورحمته كلام، وعذابه كلام، وفي وجه القمر مكتوب: لا إله إلاّ الله، محمد رسول الله، خلق الله القمر، وخلق الظلمات والنور، وفي بطنه مكتوب: لا إله إلاّ الله خلق الخير والشر بقدرته، يبتلي بهما من يشاء من خلقه، فطوبي لمن أجرى الله الخير على يديه، والويل لمن أجرى الله الشر على يديه.

﴿والنجم والشجر يسجدان﴾. قيل: هو ما ليس له ساق من الأشجار، وينبسط على وجه الأرض، وقال السدّي: هو جمع النبات سمّي نجماً لطلوعه من الأرض، وسجودها سجود ظلها، وقال مجاهد وقتادة: هو الكوكب، وسجوده طلوعه.

﴿والسماء رفعها ووضع الميزان﴾ قال مجاهد: العدل، وقال الحسن والضحاك وقتادة: هو الذي يوزن به ليوصل به الإنصاف والانتصاف، وقال الحسين بن الفضل: هو القرآن، وأصل الوزن التقدير.

﴿أَنْ لا تطغوا﴾ يعني لئلا تميلوا وتظلموا وتجاوزوا الحق ﴿في الميزان \* وأقيموا الوزن بالقسط بالعدل، وقال أبو الدرداء: أقيموا لسان الميزان بالقسط بالعدل، وقال أبو الدرداء: أقيموا السان الميزان ولا تطففوا في الكيل والوزن.

قال قتادة في هذه الآية: اعدل يا بن آدم كما تحب أنْ يعدل عليك، وأوفِ كما تحب أن يوفى لك، فإن العدل صلاح الناس.

وقراءة العامة ﴿ تُخسِروا ﴾ بضم التاء وكسر السين، وقرأ بلال بن أبي بردة بفتح التاء وكسر السين وهما لغتان.

﴿ والأرض وضعها للأنام ﴾ للخلق، وقال الحسن: للجن والإنس، وقال ابن عباس والشعبي: لكلُّ ذي روح.

﴿ فيها فاكهة ﴾ يعني [ألوان] الفواكه، وقال ابن كيسان: يعني ما يفكههم به من النعم التي لا تحصى، وكل النعم يُتفكه بها ﴿ والنخل ذات الأكمام ﴾ أوعية التمر، واحدها: كم، وكل ما يسترنا فهو كم وكمة، ومنه كمّ القميص، ويقال: للقلنسوة: كمّة، قال الشاعر:

فقلت لهم كيلوا بكمّة بعضكم دراهمكم إنسي كذاك أكيل (١) قال الضحاك: ذات الأكمام أي ذات الغلف. الحسن: أكمامها: ليفها. قتادة: رقابها. ابن زيد: الطلع قبل أن يتفتق.

**﴿والحب ذو العصف﴾** قال مجاهد: هو ورق الزرع، قال ابن السكّيت: يقول العرب لورق الزرع: العصف والعصيفة والجِل بكسر الجيم، قال علمقة بن عبدة:

تسقى مذانب قد مالت عصيفتها حدورها من أتيّ الماء مطموم (٢) العصف: ورق الزرع الأخضر إذا قطع رؤوسه ويبس. نظيره «كعصف مأكول».

﴿ والريحان ﴾ قال مجاهد: هو الرزق، وهي رواية عكرمة عن ابن عباس قال: كل ريحان في القرآن فهو رزق.

قال مقاتل بن حيان: الريحان: الرزق بلغة حمْيَر. قال الشاعر:

سلام الإله وريحانه ورحمته وسماء درر (٣)

سعيد بن جبير عن ابن عباس: الريحان: الريع. الضحّاك: هو الطعام. قال: فالعصف هو التين والريحان ثمرته. الحسن وابن زيد: هو ريحانكم هذا الذي يشم. الوالبي عن ابن عباس: هو خضرة الزرع. سعيد بن جبير: هو ما قام على ساق.

وقراءة العامة (والحبُ ذو العصف والريحان) كلّها مرفوعاً بالرد على الفاكهة، ونَصبها كلّها ابن عامر على معنى خلق هذا الانسان وخلق هذه الاشياء، وقرأ أهل الكوفة إلاّ عاصم (والريحان) بالجر عطفاً على العصف.

﴿ فِبْأَي آلاء ﴾ نِعَم ﴿ ربكما تكذبان ﴾ أيها الثقلان.

يدل عليه ما أخبرنا الحسين بن محمد قال: حدّثنا أحمد بن جعفر بن مسلم الحنبلي قال: حدّثنا أحمد بن محمد بن عبدالخالق قال: حدّثنا عبدالوهاب الوراق قال: حدّثنا أبو إبراهيم الترجماني قال: حدّثنا هشام بن عمار الدمشقي، قال: حدّثنا الوليد بن مسلم قال: حدّثنا وهب ابن محمد عن ابن المنكدر عن جابر بن عبدالله قال: قرأ علينا رسول الله على سورة الرّحْمن حتى حتمها. ثم قال: «ما لي أراكم سكوتاً؟ للجن أحسن منكم ردّاً، ما قرأت عليهم هذه الآية مرة ﴿فبأي آلاء ربكما تكذبان﴾ إلا قالوا: ولا بشيء من نعمك ربّنا نكذب» [١٦٥](٤٠).

<sup>. (</sup>۱) تُفسير القرطبي: ۱۷ / ۱۵۲.

<sup>(</sup>۲) تفسير القرطبي: ۱۷ / ۱۵۷، لسان العرب: ٤ / ۱۲۱ وفيه:

تسقي مذانب قد طالت عصيفتها جدورها من أتسى الماء مطموم.

<sup>(</sup>٣) الصحاح ١ / ٣٧١.

<sup>(</sup>٤) كنز العمال: ٢ / ٣٢٥ ج ٤١٤٦.

وقيل: خاطب بلفظ التثنية على عادة العرب، وقد مضت هذه المسألة في قوله سبحانه: ﴿ أُلقيا في جهنم﴾

وأما الحكمة من تكرارها فقال القتيبي: إن الله سبحانه وتعالى عدّد في هذه السورة نعماه، وذكّر خلقه الاءه. ثم أتبع ذكر كلّ كلمة وضعها، ونعمة ذكرها بهذه الآية، وجعلها فاصلة بين كل نعمتين لينبههم على النعم ويقرّرهم بها، وهو كقولك لرجل (۱): أحسنت إليه وتابعت بالأيادي، وهو في كل ذلك ينكرك ويكفرك: ألم تكن فقيراً فأغنيتك؟ أفتنكر؟ ألم تكن عرياناً فكسوتك؟، أفتنكر هذا؟ ألم تكن خاملاً فعززتك؟، أفتنكر هذا؟ ألم تكن صرورة فحججت بك؟ أفتنكر هذا؟

والتكرار سايغ في كلام العرب، حسن في مثل هذا الموضع. قال الشاعر: الـــمـــم ســـلـــومـــه الـــمـــم

وقال الآخر:

كم نعمة كانت لكم كمم كمم وكمم وكمم (٣) وقال آخر:

ف کادت فرارة تصلی بنا فاولی فرارة أولی فراراً وقال آخر:

لا تـقـطـعـن الـصـديـق مـاطـرفـت عـيـنـاك مـن قـول كـاشـح أشـر(٤) ولا تـــمــــــــن مـــن زيـــارتــه وزر وزر

وقال الحسين بن الفضل: التكرار لطرد الغفلة وتأكيد الحجة.

خَلَقَ ٱلْإِنسَانَ مِن صَلَصَـٰلِ كَالْفَخَارِ ﴿ وَخَلَقَ ٱلْجَانَ مِن مَارِجٍ مِن نَارٍ ﴿ فَإِنِ آلَا مَا الْآ وَرَبُكُما فَكَذَبَانِ ﴿ مَنَ ٱلْجَرَبِينِ يَلْقَيَانِ ﴾ وَيَكُما فَكَذَبَانِ ﴿ مَنَ ٱلْجَرَبِينِ يَلْقَيَانِ ﴾ وَيَكُما فَكَذَبَانِ ﴿ مَنَ ٱلْفَرْمِينِ فَيْكُما فَكَذَبَانِ ﴾ فَيَأْنِ مَالِكُمْ يَرَبُكُما فَكَذَبَانِ ﴾ فَيَأْنِ مَالِكُمْ يَرَبُكُما فَكَذَبَانِ ﴾ فَيَأَنُ مِن عَلَيْم فَلَوْ وَالْمَرَاثُ فَي الْمُورِينِ فَيْلُونُ مِن اللّهِ مَرْبُكُما فَكَذَبَانِ ﴾ فَيْنَ مَالِاتِ مَرْبُكُما فَكَذَبَانِ ﴾ فَيْنَ مَالِمَ مَن فِي السّمَوْنِ وَٱلأَرْضُ كُلُ يَوْمِ وَمُعْمُ رَبِكُ ذَو ٱلْمُلْكُلُ وَالْمُؤْمِدُ وَالْمُؤْمِنُ وَلَيْ اللّهِ مَرْبُكُما فَكَذَبَانِ ﴾ والسّمَوْنِ وَٱلأَرْضُ كُلُ يَوْمِ مُنْ فِي السّمَوْنِ وَٱلأَرْضُ كُلُ يَوْمِ مُنْ فِي السّمَوْنِ وَٱلأَرْضُ كُلُ يَوْمِ مُنْ فِي مَانُو ﴿ إِلَيْ فَالْمِورَانِ وَالْمُؤْمِنِ وَالْأَرْضُ كُلُو مَن فِي السّمَوْنِ وَٱلْأَرْضُ كُلُ يَوْمِ مُو فَي مَانُو ﴿ إِلَيْ فَالْمُولِ وَالْمَرُونِ وَٱلْأَرْضُ كُلُ يَوْمِ مُنْ فِي السّمَوْنِ وَٱلْأَرْضُ كُلُو اللّهُ وَالْمُؤْمِنِ وَلَالُونُ وَلَيْ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِقِي وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِلُ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِلُولُ وَالْمُؤْمِلُولُ

<sup>(</sup>١) في المخطوط: كقول الرجل.

<sup>(</sup>٢) كذا في المخطوط.

<sup>(</sup>٣) تفسير القرطبي: ١٧ / ١٦٠.

<sup>(</sup>٤) تفسير القرطبي: ١٧ / ١٦٠.

﴿خَلق الانسان من صلصال كالفخار \* وخَلق الجان وهو أب الجن، وقال الضحاك: هو إبليس، وقال أبو عبيدة: الجان واحد الجن (من مارج) لهب صاف وخالص لا دخان فيه. قال ابن عباس: هو لسان النار الذي يكون في طرفها إذا لهبت. عكرمة: هو أحسنها. مجاهد: هو ما اختلط بعضه ببعض من اللهب الاحمر والاصفر والاخضر الذي يعلو النار إذا أُوقدت، وهو من قولهم: مرج القوم إذا اختطلوا، ومرجت عهودهم وأماناتهم. (من نار \* فبأي آلاء ربكما تكذبان \* ربّ المشرقين مشرق الصيف والشتاء (وربّ المغربين مغرب الصيف والشتاء.

﴿ فَبِأِي آلاء ربكما تكذبان ﴾ ﴿ مرج ﴾ أرسل ﴿ البحرين ﴾ العذب والملح وخلاّهما وخلقهما ﴿ للتقيان \* بينهما برزخ ﴾ حاجز وحائل من قدرة الله وحكمته ﴿ لا يبغيان ﴾ لا يختلطان ولا يتغيران ولا يبغي أحدهما على صاحبه، وقال قتادة: لا يبغيان على الناس بالغرق، وقال الحسن: (مرج البحرين) يعني بحر الروم وبحر الهند واسم الحاجز بينهما، وعن قتادة أيضاً: يعني بحر فارس والروم، (بينهما برزخ) وهو الجزائر، وقال مجاهد والضحاك: يعني بحر السماء وبحر الأرض يلتقيان كل عام.

﴿يخرج﴾ قرأ أهل المدينة وأبو عمرو ويعقوب بضم الياء وفتح الراء على غير تسمية الفاعل، واختاره أبو عبيد وأبو حاتم. الباقون على الضدّ.

«منهما اللؤلؤ» أي من البحرين، قال أهل المعاني: إنّما يخرج من أحدهما وهو الملح دون العذب، ولكن هذا جائز في كلام العرب ان يذكر شيئاً ثم يخصّ أحدهما بفعل دون الآخر، كقول الله سبحانه: «يا معشر الجن والإنس ألم يأتكم رسل منكم» والرسل من الإنس دون الجن، قاله الكلبي. قال: وجعل القمر فيهن نوراً وإنما هو في واحدة منهما، وقال بعضهم يخرج من ماء السماء وماء البحر اللؤلؤ وهو أعظم من الدر، واحدتها لؤلؤة. «والمرجان» وهو صغارها، وقال مرّة: المرجان جيّد اللؤلؤ، وروى السدّي عن أبي مالك أن المرجان الخرز الأحمر، وقال عطاء الخراساني هو البسذ(۱)، يدل عليه قول ابن مسعود: المرجان حجر، والذي حكينا من أن المراد بالبحرين القطر والبحر، وأن الكناية في قوله: (منهما) راجعة إليهما [وهو] قول الضحاك، ورواية عطية عن ابن عباس وليث عن مجاهد.

<sup>(</sup>١) البسذ: جوهر أحمر وقيل: صغار اللؤلؤ.

ولقد ذكر لي أن نواة كانت في جوف صدف، فأصابت بعض النواة ولم يصب بعضها فكانت حيث القطرة من النواة لؤلؤة وسائرها نواة.

وأخبرنا الحسين قال: حدّثنا موسى بن محمد بن علي بن عبدالله قال: قرأ أبي على أبي محمد بن الحسن بن علويه القطان من كتابه وأنا اسمع، قال: حدّثنا بعض أصحابنا قال: حدّثني رجل من أهل مصر يقال له: طسم قال: حدّثنا أبو حذيفة عن أبيه عن سفيان الثوري في قول الله سبحانه: ﴿مرج البحرين يلتقيانُ، بينهما برزخ لا يبغيان﴾ قال: فاطمة وعلي ﴿يخرج منهما اللؤلؤ والمرجان﴾ قال: الحسن والحسين (١١).

وروي هذا القول أيضاً عن سعيد بن جبير، وقال: ﴿بينهما برزخ ﴾ محمد ﷺ، والله أعلم (٢).

وقال أهل الإشارة ﴿مرج البحرين﴾ أحدهما معرفة القلب والثاني معصية النفس، بينهما برزخ الرحمة والعصمة.

﴿لا يبغيان﴾ لا تؤثر معصية النفس في معرفة القلب، وقال ابن عطاء: بين العبد وبين الرب بحران: أحدهما بحر النجاة، وهو القرآن من تعلق به نجا، والثاني بحر الهلاك وهو الدنيا من تمسك بها وركن إليها هلك، وقيل: بحرا الدنيا والعقبى، بينهما برزخ وهو القبر قال الله سبحانه: ﴿ومن ورائهم برزخ الى يوم يبعثون﴾.

﴿لا يبغيان﴾ لا يحل أحدهما بالآخر، وقيل: بحرا العقل والهوى ﴿بينهما برزخ﴾ لطف الله تعالى. ﴿يخرج منهما اللؤلؤ والمرجان﴾ التوفيق والعصمة، وقيل: بحر الحياة وبحر الوفاة، بينهما برزخ وهو الأجل، وقيل: بحر الحجة والشبهة، بينهما برزخ وهو النظر والاستدلال ﴿يخرج منهما اللؤلؤ والمرجان﴾ الحق والصواب.

﴿ وَاللّٰهِ الْمَا اللّٰهِ وَاللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ واللّٰهِ اللّٰهِ واللّٰهِ اللّٰهِ واللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ واللّٰهِ واللّٰهِ والله و

<sup>(</sup>١) تفسير الدر المنثور: ٦ / ١٤٣ مورد الآية.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق.

﴿ ويبقى وجه ربك ذو الجلال والاكرام ﴾ قراءة العامة بالواو، وقرأ عبدالله ذي الجلال بالياء نعت الربّ.

أخبرني الحسين احمد بن جعفر بن حمدان بن عبدالله قال: حدّثنا عبدالله بن أحمد بن منصور الكناني قال: حدّثنا الحرث بن عبدالله قال: أخبرنا عبدالرَّحْمن بن عثمان الوقاصي، قال: حدّثنا محمد بن كعب القرظي قال: قال عبدالله بن سلام: بعث إلى النبي على فقال: يا بن سلام إنّ الله عز وجل يقول: ﴿ وَو الجلال والإكرام ﴾ فأمّا الإكرام فقد عرفت فما الجلال؟ فقال: بأبي أنت إنّا نجد في الكتب أنّها الجنة المحيطة بالعرش.

قال: فكم بينهما وبين الجنات التي يسكن الله عباده؟ قال: مدى سبعمائة سنة، قال: فنزل جبرئيل بتصديقه(١).

وأخبرني الحسين قال: حدّثنا ابن حمدان قال: حدّثنا بن ماهان قال: حدّثنا موسى بن إسماعيل قال: حدّثنا حماد بن سلمة قال: حدّثنا سعيد الجزيري عمّن سمع اللجلاج يقول: سمعت معاذ بن جبل ـ وكان له أخاً وصديقاً ـ قال: سمعته يقول: إن رسول الله على مرّ مرجل يصلّي وهو يقول: يا ذا الجلال والإكرام. فقال على «قد استجيب لك» [١٦٦](٢).

وأخبرني الحسين قال: حدّثنا محمد بن الحسن بن بشر قال: حدّثنا أبو بكر بن أبي الخصيب المصيصي قال: حدّثنا هلال بن العلاء قال: حدّثنا أبو الجرار قال: حدّثنا عمار بن زريق عن الأعمش عن يزيد الرقاشي عن أنس قال: قال رسول الله على «ألطوا به (يا ذا الجلال والإكرام)» [١٦٧] (٢٠).

واخبرني ابن فنجويه قال: حدّثنا ابن صقلاب قال: حدّثنا ابن أبي الخصيب. قال: حدّثنا محمد بن يونس عن بسر بن عمر قال: حدّثنا وهيب بن خالد عن ابن عجلان عن سعيد المنقري تالدي المحر رجل فقعد ينادي: يا ذا الجلال والإكرام. فنودي: إني قد سمعت فما حاجتك؟

﴿ فَبِأَي آلاء ربكما تكذّبان \* يسأله من في السماوات والأرض ﴾ من ملك وإنس وجنّ وغيرهم لا غنى لأحد منهم منه ـ قال ابن عباس: وأهل السموات يسألونه المغفرة، ولا يسألونه الرزق، وأهل الأرض يسألونه الرزق والمغفرة.

<sup>(</sup>١) لا يخفى على القاري اللبيب ما في هذا الحديث من الدس والتوهين والمكيدة على الإسلام ونبيّه؛ إذ كيف يعقل أن نبي الإسلام يستفهم أمراً قد أشكل عليه من رجل يهودي وهو عبدالله بن سلام دون أن يستعين بجبريل(عليه السلام)، والله يقول في محكم بيانه (ثم إن علينا بيانه).

<sup>(</sup>٢) مسئد أجمد: ٥ / ٢٣٦.

<sup>(</sup>٣) مسند أحمد: ٤ / ١٧٧.

﴿ كُلُّ يُومُ هُو فِي شَأَنَ ﴾ قال مقاتل: أُنزلت في أليهود حين قالوا: إن الله لا يقضي يوم السبت شيئاً، فأنزل الله سبحانه: ﴿ كُلُّ يُومُ هُو فِي شَأْنَ ﴾.

أخبرني أبو القاسم عبدالرَّحْمن بن محمد إبراهيم الحوضي قال: أخبرنا أبو أحمد عبدالله ابن عدي الحافظ قال: حدِّثنا عبدالله بن محمد بن طويط أبو القاسم البزاز قال: حدِّثنا إبراهيم ابن محمد بن يوسف الفريابي قال: حدِّثنا عمر بن بكر قال: حدِّثنا حارث بن عبيدة بن رياح الغسّاني عن أبيه عن عبدة بن أبي رياح عن مثبت بن عبدالله الأزدي عن أبيه عن عبدالله بن منيب قال: تلا علينا رسول الله عليه هذه الآية ﴿كل يوم هو في شأن﴾ فقلنا: يا رسول الله وما ذاك الشأن؟ قال: «يغفر ذنباً، ويفرج كرباً، ويرفع قوماً، ويضع آخرين» [١٦٦٨](١).

وحدّثنا أبو بكر محمد بن احمد بن عبدوس إملاءً قال: أخبرنا أبو حامد أحمد بن محمد ابن يحيى البزاز، قال: حدّثنا يحيى بن الربيع المكي قال: حدّثنا سفيان بن عيينة قال: حدّثنا أبو حمزة الثمالي عن سعيد بن جبير عن ابن عباس قال: إن ممّاخلق الله سبحانه وتعالى لوحاً من درّة بيضاء، دفتاه ياقوتة حمراء، قلمه نور وكتابه نور، ينظر الله سبحانه فيه كل يوم ثلاثمائة وستين نظرة يخلق ويرزق ويحيي ويميت ويعز ويذل ويفعل ما يشاء، فذلك قوله سبحانه ﴿كل يوم هو في شأن﴾.

وقال مجاهد وعبيدة بن عمير: من شأنه أن يجيب داعياً ويعطي سائلا ويفكّ غائباً ويشفي سقيماً ويغفر ذنباً ويتوب على قوم، وقال سفيان بن عيينة: الدهر كله عند الله سبحانه يومان: أحدهما مدة أيام الدنيا والآخر يوم القيامة، والشأن الذي هو فيه اليوم الذي هو مدة الدنيا، الاختبار بالأمر والنهي والإحياء والإماتة والإعطاء والمنع، وشأن يوم القيامة الجزاء والحساب والثواب والعقاب، وقال الحسين بن الفضل هو سوق المقادير إلى المواقيت.

ويقال: شأنه سبحانه أنّه يخرج في كل يوم وليلة ثلاثة عساكر: عسكراً من أصلاب الآباء إلى الأرحام، وعسكراً من الأرحام إلى الدنيا، وعسكراً من الدنيا إلى القبور، ثم يرحلون جميعاً إلى الله سبحانه، وقال الربيع بن أنس: يخلق خلقاً ويميت آخرين ويرزقهم ويكلؤهم. سويد بن جبلة الفراري: يعتق رقاباً ويقحم عقاباً ويعطي رغاباً، وقال بعضهم: هو الجمع والتفريق. أبو سليمان الداراني: هو إيصاله المنافع إليك، ودفعه المضار عنك. فلم نغفل عن طاعة من لا يغفل عنا؟ وقال أيضاً: في هذه الآية كل يوم له إلى العبيد بر جديد.

ويحكى أن بعض الأمراء سأل وزيره عن معنى هذه الآية فلم يعرفه واستمهله إلى الغد، فرجع الوزير إلى داره كئيباً، فقال له غلام أسود من غلمانه: يا مولاي ما أصابك؟ فزجره.

<sup>(</sup>۱) مجمع الزوائد: ۷ / ۱۱۷.

فقال: يا مولاي، أخبرني، فلعلّ الله سبحانه يسهّل لك الفرج على يديّ، فأخبره بذلك فقال له: عد إلى الأمير وقل له: إن لي غلاماً أسود إن أذنت له فسّر لك هذه الآية، ففعل ذلك ودعا الأمير الغلام وسأله عن ذلك فقال: أيها الأمير شأن الله هو انه يولج الليل في النهار ويولج النهار في الليل، ويخرج الميت من الحي ويخرج الحي من الميت، ويشفي سقيماً، ويسقم سليماً، ويبتلي معافى، ويعافي مبتلى، ويعز ذليلا، ويذل عزيزاً، ويفقر غنياً ويغني فقيراً. فقال الأمير: أحسنت يا غلام، قد فرّجت عني. ثم أمر الوزير بخلع ثياب الوزارة وكساها الغلام، فقال: يا مولاي، هذا شأن الله عز وجل.

### ﴿فبأي آلاء ربكما تكذبان﴾ .

سَنَفُرُغُ لَكُمْ أَيُّدُ النَّفَلَانِ ﴿ فَإِنِ ءَالَّذِ رَبِكُمَا ثَكَذِبَانِ ﴿ بَعَنْشَرَ الْجِنِ وَالْإِنِسِ إِن السَّطَعْشُمُ أَن تَفُدُوا مِنَ أَفْطُارِ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ فَانفُدُوا لَا نَنفُدُوكَ إِلَّا بِسُلطَنِ ﴿ فَإِنَّ فَيَانِي مَالَا لَكَ الْكَذَبَانِ ﴿ فَاللَّهُ فَكُلْنَا لَكُذَبَانِ ﴿ فَاللَّهُ فَكُلْنَا فَكَذَبَانِ ﴿ فَاللَّهُ فَكُلْنَا فَكَذَبَانِ ﴿ فَاللَّهُ فَكُلْنَا فَكُذِبَانِ ﴿ فَاللَّهُ فَكُلْنَا فَكُذِبَانِ ﴿ فَاللَّهُ فَكُلْنَا فَكَذَبَانِ ﴿ فَاللَّهُ فَكُلْنَا فَكُذِبَانِ ﴿ فَاللَّهُ فَكُلْنَا فَلَا مَنْفَقِهِ السَّمَاءُ فَكُلْنَا فَكُذِبَانِ ﴿ فَاللَّهُ فَلَا مَنْفِيرَانِ ﴿ فَاللَّهُ مَا لَكُوبَانِ اللَّهُ اللَّهُ مَا لَا مُعَلِّمُ اللَّهُ الللْلِمُ اللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ الللللْمُ اللَّهُ الللْمُلْكِلِي اللللْمُ الللْمُلْكُولُولُ اللَّهُ اللل

﴿سنفرغ لكم﴾ قرأ عبدالله وأبي (سنفرغ اليكم)، وقرأ الاعمش بضم الياء وفتح الراء على غير تسمية، وقرأ الأعرج بفتح النون والراء. قال الكسائي: هي لغة تميم، وقرأ حمزة والكسائي وخلف بضم الياء وفتح الراء، واختاره أبو عبيد اعتباراً بقوله: ﴿يسأله من في السموات والأرض﴾ فاتبع الخبر الخبر، وقرأ الباقون بفتح الياء وضم الراء، واختاره أبو حاتم.

فإن قيل: إن الفراغ لا يكون إلا عن شغل والله تعالى لا يشغله شأن عن شأن. قلنا: اختلف العلماء في معنى هذه الآية فقال قوم: هذا وعيد وتهديد من الله سبحانه وتعالى لهم كقول القائل: لأتفرغن لك وما به شغل، وهذا قول ابن عباس والضحاك، وقال آخرون: معناه سنقصدكم بعد الترك والإمهال ونأخذ في أمركم، وقد يقول القائل للذي لا شغل له: قد فرغت لى وفرغت لشتمي، أي أخذت فيه وأقبلت عليه. قال جرير بن الخطفي:

ولما التقى القين العراقي بأسته فرغت إلى القين المقيّد بالحجل(١) أي قصدته بما يسوؤه، وهذا القول اختيار الفندي والكسائي.

وقال بعضهم: إن الله سبحانه وعد على التقوى وأوعد على الفجور، ثم قال: سنفرغ لكم مما أوعدناكم وأخبرناكم فنحاسبكم ونجازيكم، وننجز لكم ما وعدناكم، ونوصل كلا إلى ما عدناه، فيتم ذلك ويفرغ منه، وإلى هذا ذهب الحسن ومقاتل وابن زيد، وقال ابن كيسان: الفراغ

<sup>(</sup>١) تاج العروس: ٦ / ٢٥ ونسبه لجرير يهجو الفرزدق.

للفعل هو التوفر عليه دون غيره. ﴿أيها الثقلان﴾ أي الجن والإنس، دليله قوله في عقبه ﴿يا معشر الجن والإنس﴾ سمّيا ثقلين؛ لأنهما ثقل أحياءً وأمواتاً، قال الله سبحانه: ﴿وأخرجت الأرض أثقالها﴾ وقال بعض أهل المعاني: كل شيء له قدر ينافس فيه فهو ثقل، ومنه قيل لبيض النعام: ثقل؛ لأن واجده وصائده يفرح إذا ظفر به قال الشاعر:

فت ذكرا ثق لا رثيداً بعدما ألقت ذكاء يمينها في كافر(١)

وقال النبي ﷺ: «إني تارك فيكم الثقلين كتاب الله وعترتي» [١٦٩] (٢) فجعلهما ثقلين إعظاماً لقدرهما، وقال جعفر الصادق: سمي الجن والانس ثقلين؛ لأنهما مثقلان بالذنوب.

﴿فبأي آلاء ربكما تكذبان \* يا معشر الجن والإنس إن استطعتم > ولم يقل: استطعتما ؛ لأنهما فريقان في حال جمع كقوله سبحانه: ﴿فإذا هم فريقان يختصمون > وقوله سبحانه: ﴿هذان خصمان اختصموا في ربهم > .

﴿أَن تَنفُذُوا﴾ تجوزوا ﴿من أقطار السموات والأرض﴾ أي أطرافها ﴿فانفذوا﴾ ومعنى الآية إن استطعتم ان تجوزوا اطراف السماوات والأرض فتعجزوا ربكم حتى لا يقدر عليكم فجوزوا، وانما يقال لهم هذا يوم القيامة، وقال الضحاك: يعني هاربين من الموت، فأخبر أنه لا يجيرهم من الموت ولا محيص لهم منه، ولو نفذوا من أقطار السماوات والأرض كانوا في سلطان الله عز وجل وملكه، وقال ابن عباس: يعني: إن استطعتم أن تعلموا ما في السموات والأرض فاعلموا، ولن تعلموه إلا بسلطان يعني البيّنة من الله سبحانه. ﴿لا تنفذون إلا بسلطان﴾ أي حجة.

قال ابن عباس وعطاء: لا تخرجون من سلطان، وقيل معناه إلاّ إلى سلطاني كقوله ﴿وقد أحسن بي﴾ أي أحسن أليّ، وقال الشاعر:

أسىء بنا أفأحسني لا ملومة لدينا ولا مقلية إن تقلت

وفي الخبر «يحاط على الخلق الملائكة وبلسان من نار ثم ينادون: يا معشر الجن والإنس إن استطعتم. . . فذلك قوله تعالى . . . » [١٧٠].

﴿ يُرسَل عليكم شواظ من نار﴾ قرأ ابن كثير وابن أبي إسحاق بكسر الشين، غيرهما بضمّه، وهما لغتان مثل صُوار من البقر، وصَوار وهو اللهب، قال حسان بن ثابت يهجو أُمية بن أبى الصلت:

هـجوتك فاختضعت لها بذل بقافية تأجج كالشواظ(٣)

<sup>(</sup>١) الصحاح: ٢ / ٤٧٢.

<sup>(</sup>۲) مسند احمد: ۳ / ۱۸.

<sup>(</sup>٣) تفسير القرطبي: ١٧ / ١٧١.

وقال رؤبة:

إن لهم من وقعنا أقياظا ونار حرب تسعر الشواظا(١)

وقال الضحاك: هو الدخان الذي يخرج من اللهب ليس بدخان الحطب ﴿ونحاس﴾ قرأ ابن كثير وأبو عمرو بكسر السين عطفاً على النار، واختاره أبو حاتم، وقرأ الباقون بالرفع عُطفاً على الشواط، واختاره أبو عبيد.

قال سعيد بن جبير: النحاس: الدخان، وهي رواية أبي صالح وابن أبي طلحة، عن ابن عباس، قال النابغة:

يضيء كضوء سراج السليط لم يجعل الله فيه نحاسا(١)

قال الاصمعي: سمعت أعرابياً يقول: السليط: دهن السنام ولا دخان له، وقال مجاهد وقتادة: هو الصفر المذاب يصب على رؤوسهم، وهي رواية العوفي عن ابن عباس. قال مقاتل: هي خمسة أنهار من صفر ذائب تجري من تحت العرش على رؤوس أهل النار، ثلاثة أنهار على مقدار الليل ونهران على مقدار النهار، وقال عبدالله بن مسعود: النحاس: المهل. ربيع: القطر. الضحّاك: دُرديّ الزيت. الكسائي: هو الذي له ريح شديدة ﴿فلا تنتصران﴾ فلا تنتقمان وتمتنعان.

﴿فَبِأَي آلاء ربكما تكذبان \* فإذا انشقت > انفرجت ﴿السماء > فصارت أبواباً لنزول الملائكة، بيانه قوله سبحانه: ﴿يوم تشقّق السماء بالغمام ونزل الملائكة تنزيلا > ﴿فكانت > صارت ﴿وردة > مشرقة، وقيل: متغيّرة، وقيل: بلون الورد.

قال قتادة: إنها اليوم خضراء وسيكون لها يومئذ لون آخر ﴿كالدهان﴾ اختلفوا فيه. قال ابن عباس والضحاك وقتادة والربيع: يعني كلون غرس الورد، يكون في الربيع كميتاً أصفر، فإذا ضربه أول الشتاء يكون كميتاً أغبر، فشبه السماء في تلوّنها عند انشقاقها بهذا الغرس في تلوّنه، وقال مجاهد وأبو العالية: كالدّهن، وهي رواية شيبان عن قتادة، قال: الدهان جمع الدهن، وللدهن ألوان، شبّه السماء بألوانه. [وقال:] عطاء بن أبي رياح: كعصير الزيت يتلوّن في الساعة ألواناً.

[وقال:] الحسين بن الفضل: كصبيب الدهن يتلوّن. [وقال:] ابن جريج: تذوب السماء كالدهن الذائب وذلك حين يصيبها حر جهنم، [وقال:] مقاتل: كدهن الورد الصافي. [وقال] مؤرخ: كالوردة الحمراء، [وقال:] الكلبى: كالأديم الأحمر، وجمعه أدهنة.

<sup>(</sup>١) تفسير القرطبي: ٧ / ٤٤٦.

<sup>(</sup>٢) تاج العروس: ٤ / ٢٥٤.

﴿ فَبِأَي آلاء ربكما تكذّبان ﴾ أخبرني ابن فنجويه قال: حدّثنا ابن ماجة، قال: حدّثنا ابن أيوب قال: حدّثنا ابن أيوب قال: حدّثنا لقمان الحنفي قال أتى النبي على شاب في جوف الليل وهو يقرأ هذه الآية: ﴿ فَإِذَا انشقّت السماء فكانت وردة كالدّهان ﴾ فوقف الشاب وخنقته العبرة وجعل يقول: ويحي من يوم تنشق فيه السماء، ويحي، فقال النبي على : «يا فتى مثلها أو مثّلها، فوالذي نفسي بيده لقد بكت الملائكة يا فتى من بكائك » [۱۷۱] (۱).

فَوَمُهِدِ لَا يَشَكُلُ عَن ذَلِهِ إِنسُّ وَلَا جَانُّ ﴿ فَإِنَّ مَالَامِ رَيِّكُمَا ثُكَذَبَانِ ﴿ فَيَ مُعَرَفُ الْمُجْرِمُونَ لِيسِمُهُمْ فَيُؤْمِدُ بِالنَّوْسِى وَالْأَفْدَامِ ﴿ فَيَاقَ ءَالَامِ رَبِّكُمَا ثُكَذِبَانِ ﴿ هَا هَذَهِ جَهَنَمُ الْذِي يُكَذِبُ بِهَا الْمُجْرِمُونَ ﴿ يَسِمُهُمْ فَيُؤْمِدُ بِلَا لَكُمْرِمُونَ ﴿ لَيَ يَعْرَفُ اللّهِ مَرْتُكُما ثُكَذِبَانِ ﴿ فَا وَلِمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ جَنَانِ ﴿ فَا وَلِي فَإِلَى مَالِامٍ رَبِّكُما ثُكَذِبانِ ﴿ وَلِمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِهِ جَنَانِ ﴿ فَي مَالِمَ مَرْتُكُما ثُكَذِبانِ ﴿ وَلِي مُلْمَا لِللّهِ مِنْ اللّهِ مَا لَا مُؤْمِدُونَ اللّهِ مَنْ مُنْهِ مِنْ فَيَانِ مِنْ فَيْلُوا لِللّهُ وَلَامُ اللّهُ مُنْ فَا مُؤْمِدُونَ اللّهُ مَنْهُولُونَ مُنْهُمْ وَلِي مُؤْمِدُ وَلَا مُعَلِيدُ اللّهُ مَا لَهُ اللّهُ مُنْهُ وَلَيْنَا لِللّهُ مُنْهُمْ اللّهُ وَلَا مُنْهُمُ اللّهُ مُنْهُ وَلَا مُؤْمِدُ وَلَا لَهُ مُنْهُمْ اللّهُ مُنْهُمُ فَيْفُولُونُ اللّهُ مُنْهُمُ فَاللّهُ وَلَا مُعَلِيمُ اللّهُ وَلَالِ اللّهُ مُنْهُمْ وَلَوْمُ اللّهُ مُنْهُمُ فَا لَهُ مُنْهُمُ وَلَا مُنَانِ اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا مُنْهُمُ مُنْهُمْ لَلْهُ اللّهُ مُنْهُمُ فَاللّهُ مُنْهُمُ فَلَا مُؤْمِنُونُ مُنْهُمُ فَاللّهُ مُلِيمُ اللّهُ مُنْهُمُ وَلَا مُنْهُمُ فَاللّهُ مُنْهُمُ اللّهُ مُنْهُمُ اللّهُ مُنْهُمُ مُنْهُمُ مُنْهُمُ لِللْهُ اللّهُ مُنْفِقُونُ مُنْهُمُ اللّهُ مُنْهُمُ اللّهُ مُنْهُمُ مُنْهُمُ مُنْهُولُونُ لَلْهُ مُنْهُمُ اللّهُ مُنْهُمُ مُنْهُمُ مُنْهُمُ اللّهُ اللّهُ مُنْهُمُ مُنْهُمُ مُنْهُمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مُمْلِمُ مُنْهُمُ مُنْهُمُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّ

﴿فيومئذ لا يسأل عن ذنبه إنس ولا جان﴾ قال الحسين وقتادة: لا يسألون عن ذنوبهم، لأن الله سبحانه علمها منهم وحفظها [عليهم] (٢)، وكتبت الملائكة عليهم، وهي رواية العوفي عن ابن عباس، وعنه أيضاً لا يسأل الملائكة [المجرمين] (٣)؛ لأنهم يعرفونهم بسيماهم، دليله ما بعده، وإلى هذا القول ذهب مجاهد، وعن ابن عباس أيضاً في قوله سبحانه: ﴿فوربّك لنسألنّهم أجمعين﴾ وقوله (٤): ﴿فيومئذ لا يُسأل عن ذنبه إنس ولا جان﴾ قال: لا يسألهم هل عملتم كذا وكذا؟ لأنه أعلم بذلك منهم، ولكن يسألهم لم عملتم كذا وكذا؟ ، وقال عكرمة أيضاً: مواطن يسأل في بعضها، وعن ابن عباس أيضاً: لا يسألون سؤال شفاء وراحة، وانما يسألون سؤال تقريع وتوبيخ، وقال أبو العالية: لا يسأل غير المذنب عن ذنب المجرم.

﴿فبأي آلاء ربكما تكذبان \* يعرف المجرمون بسيماهم \* وهو سواد الوجه وزرقة العيون ﴿فيؤخذوا بالنواصي والأقدام \* فيسحبون إلى النار ويقذفون فيها ثم يقال لهم: ﴿هذه جهنم التي يكذّب بها المجرمون \* المشركون. ﴿يطوفون بينها وبين حميم آن \* قد انتهى خبره، وقال قتادة: آني طبخه منذ خلق الله السموات الأرض، ومعنى الآية أنهم يسعون بين الجحيم وبين الحميم.

قال كعب الأحبار: «آن» [وادي]<sup>(ه)</sup> من أودية جهنم يجمع فيه صديد أهل النار فينطلق بهم وهم في الأغلال فيغمسون في ذلك الوادي حتى تخلع أوصالهم، ثم يخرجون منها وقد أحدث

<sup>(</sup>١) الدر المنثور: ٦ / ١٤٥ بتفاوت يسير

<sup>(</sup>٢) في المخطوط: عليها.

<sup>(</sup>٣) في المخطوط: المجرمون.

<sup>(</sup>٤) في المخطوط: وقال.

<sup>(</sup>٥) في المخطوط: وادياً.

الله سبحانه لهم خلقاً جديداً، فيلقون في النار فذلك قوله سبحانه: ﴿يطوفون بينها وبين حميم آن﴾

﴿فَبِأَي آلاء ربكما تكذّبان \* ولمن خاف مقام ربّه ﴾ أي مقامه بين يدي ربّه، وقيل: قيامه لربه، بيانه قوله: ﴿أفمن هو لربه، بيانه قوله: ﴿أفمن هو قائم على كل نفس بما كسبت ﴾ قال إبراهيم ومجاهد: هو الرجل يهمّ بالمعصية فيذكر الله تعالى فيدعها من مخافة الله. قال ذو النون: علامة خوف الله أن يؤمنك خوفه من كل خوف، وقال السدّي: شيئان مفقودان الخوف المزعج والشوق المقلق.

﴿جنتان﴾ بستانان من الياقوت الأحمر، والزبرجد الأخضر، ترابهما الكافور والعنبر وحمأتهما المسك الأذفر، كل بستان منهما مسيرة مائة سنة، في وسط كلّ بستان دار من نور.

قال محمد بن علي الترمذي: جنة بخوفه ربّه، وجنّة بتركه شهوته. قال مقاتل: هما جنّة عدن وجنّة النعيم، وقال أبو موسى الأشعري: جنّتان من ذهب للسابقين، وجنتان من فضة للتابعين.

وروي أن رسول الله ﷺ قال لأصحابه: «هل تدرون ما هاتان الجنتان؟، هما بستانان في بساتين، قرارهما ثابت، وفرعهما ثابت، وشجرهما ثابت» [۱۷۲].

وأخبرني عقيل إجازة قال: أخبرنا المعافى قراءة قال: أخبرنا محمد بن جرير الطبري قال: حدِّثني محمد بن موسى الجرشي قال: حدِّثنا عبدالله بن الحرث القرشي قال: حدِّثنا شعبة بن الحجاج قال: حدِّثنا سعيد الحريري عن محمد بن سعد عن أبي الدرداء قال: قرأ رسول الله على المحرول خاف مقام ربه جنتان فقلت: وإن زنى وإن سرق؟، قال: «وإن زنى وإن سرق على رغم أنف أبي الدرداء» [۱۷۳](۱).

﴿ فَبِأَي آلاء ربكما تكذّبان \* ذواتا أفنان ﴾ قال ابن عباس: ألوان، وواحدها فن وهو من قولهم: افتنّ فلان في حديثه إذا أخذ في فنون منه وضروب، قال الضحاك: ألوان الفواكه مجاهد: أغصان وواحدها فنن. عكرمة: ظل الأغصان على الحيطان. الحسن: ذواتا ظلال، وهو كقوله: ﴿ وظل ممدود ﴾ . [قال] الضحاك أيضاً: ذواتا أغصان وفصول. قال: وغصونها كالمعروشات تمسّ بعضها بعضاً، وهي رواية العوفي عن ابن عباس. [قال] قتادة: ذواتا فضل وسعة على ما سواهما. [قال] ابن كيسان: ذواتا أصول.

﴿ فَبِأَي آلاء ربكما تكذبان \* فيهما عينان تجريان ﴾ قال إبن عباس: بالكرامة والزيادة على أهل الجنة، وقال الحسن: تجريان بالماء الزلال، إحداهما التسنيم والأُخرى السلسبيل.

<sup>(</sup>١) مجمع الزوائد: ٧ / ١١٨ بتفاوت.

عطية: إحداهما من ماء غير آسن والأخرى من خمر لذة للشاربين، وقيل: إنهما تجريان من جبل من مسك، وقال أبو بكر محمد بن عمر الورّاق: فيهما عينان تجريان لمن كانت له في الدنيا عينان تجريان بالبكاء.

﴿فَبَأِي آلاء ربكما تكذبان \* فيهما من كل فاكهة زوجان ﴿ صنفان.

قال ابن عباس: ما في الدنيا ثمرة حلوة أو مرّة إلاّ وهي في الجنة حتى الحنظل إلاّ أنه حلو.

﴿ فَبِأَي آلاء ربكما تكذبان \* متكئين ﴾ حال ﴿ على فرش ﴾ جمع فراش ﴿ بطائنها ﴾ جمع بطانة ﴿ من إستبرق ﴾ وهو ما غلظ من الديباج وحسن، وقيل: هو أستبر معرب.

قال ابن مسعود وأبو هريرة: هذه البطائن فما ظنّكم بالظهائر؟، وقيل لسعيد بن جبير: البطائن من استبرق فما الظواهر؟ قال: هذا مما قال الله سبحانه: ﴿فلا تعلم نفس ما أخفي لهم من قرة أعين﴾.

وعنه أيضاً قال: بطائنها من إستبرق وظواهرها من نور جامد، وقال الفرّاء: أراد بالبطائن الظواهر.

قال المؤرخ: هو بلغة القبط، وقد تكون البطانة ظهارة والظهارة بطانة؛ لأن كل واحد منهما يكون وجهاً، تقول العرب: هذا ظهر السماء، وهذا بطن السماء للذي يراه، وقال عبدالله ابن الزبير في قتلة عثمان: قتلهم الله شرّ قتلة، ونجا من نجا منهم تحت بطون الكواكب، يعني هربوا ليلا، فجعل ظهور الكواكب بطوناً.

قال القتيبي: هذا من عجيب التفسير، وكيف تكون البطانة ظهارة، والظهارة بطانة؟ والبطانة من بطن من الثوب، وكان من شأن الناس إخفاؤه، والظهارة ما ظهر منه، ومن شأن الناس إبداؤه، وهل يجوز لأحد ان يقول لوجه المصلي: هذا بطانته، ولما ولي الأرض: هذا ظهارته، لا والله لا يجوز هذا، وانما أراد الله سبحانه وتعالى ان يعرّفنا لطفه من حيث يعلم فضل هذه الفرش، وأن ما ولي الأرض منها إستبرق، وإذا كانت البطانة كذلك فالظهارة أعلى وأشرف، وكذلك قول النبي على المناديل سعد بن معاذ في الجنة أحسن من هذه الحلّة العكر المناديل دون غيرها؛ لأنها أحسن ويصدّق قول القتيبي ما حكيناه عن ابن مسعود وأبي هريرة، والله أعلم.

﴿وجنا الجنّتين﴾ ثمرهما ﴿دان﴾ قريب يناله القائم والقاعد والنائم ﴿فبأي آلاء ربكما

<sup>(</sup>۱) كنز العمال: ۱۱ / ۲۸۶.

تكذبان \* فيهن قاصرات الطرف \* غاضات الأعين، قد قصر طرفهن على أزواجهن فلا ينظرن الى غيرهم ولا يردن غيرهم، قال ابن زيد: تقول لزوجها: وعزة ربي ما أرى في الجنة شيئاً أحسن منك، فالحمد لله الذي جعلك زوجي وجعلني زوجك. ﴿لم يطمثهن لم يجامعهن ولم يفترعهن، وأصله من الدم، ومنه قيل للحائض: طامث، كأنه قال لم يُدمِهن بالجماع. ﴿إنس قبلهم ولا جان \*. قال مجاهد: إذا جامع الرجل ولم يسم انطوى الجان على إحليله فجامع معه فذلك قوله سبحانه: ﴿لم يطمئهن أنس قبلهم ولا جان \* أي لم يجامعهن، ومنه قول النبي ﷺ:

«إذا امرأة ماتت بجمع لم تطمث دخلت الجنة» (١) [١٧٥] وقال الشاعر: دفعن المي لم يُعلم المنعام (٢)

قال سهل: من أمسك طرفه في الدنيا عن اللذات عُوّض في الآخرة القاصرات، وقال ارطأة بن المنذر سألت ضمرة بن حبيب: هل للجن من ثواب؟ قال: نعم، وقرأ هذه الآية، قال: فالإنسيّات للإنس والجنيّات للجنّ.

﴿كَأَنَّهِنَ الْيَاقُوتُ وَالْمُرْجَانَ﴾ قال قتادة: صفاء الياقوت في بياض المرجان.

أخبرنا الحسن بن محمد قال: حدّثنا هارون بن محمد بن هارون قال: حدّثنا حازم بن يحيى الحلواني قال: حدّثنا سهل بن عثمان العسكري قال: حدّثنا عبيدة بن حميد عن عطاء بن السائب عن عمرو بن ميمون عن عبدالله بن مسعود عن النبي على المرأة من أهل الجنّة ليُرى بياض ساقها من سبعين حدّة حتى يرى مخّها، إن الله سبحانه وتعالى يقول: ﴿كَانّهُن المياقوت والمرجان﴾ فأما الياقوت فإنه حجر لو أدخلت فيه سلكاً ثم استصفيته لرأيته

وروى سفيان عن أبي إسحاق عن عمرو بن ميمون قال: إن المرأة من الحور العين لتلبس سبعين حلّة فيرى مخّ ساقها من ورائها كما يرى الشراب الأحمر في الزجاجة البيضاء<sup>(٤)</sup>.

﴿ فَبِأَي آلاء ربكما تكذَّبان \* هل جزاء الإحسان إلاَّ الإحسان﴾، (هل) في كلام العرب على أربعة أوجه:

الأول: بمعنى (قد) كقوله: ﴿هُلُ أَتَى﴾ (٥) و ﴿هُلُ أَتَاكُ﴾ (٢).

من ورائه» [۱۷٦]<sup>(۳)</sup>.

<sup>(</sup>١) غريب الحديث: ١/ ١٢٥.

ري. (٢) تفسير مجمع البيان: ٩ / ٣٤٥، تفسير القرطبي: ١٧ / ١٨١ وفيه: وقعن بدل دفعن، لسان العرب: ٢ / ١٦٦ وفيه: فهنّ بدل وهنّ.

<sup>(</sup>٣) سنن الترمذي: ٤ / ٨٣ ج ٢٦٥٤

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ح ٢٦٥٧.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق. ح(٥) سورة الدهر: ١.

<sup>(</sup>٦) سورة الغاشية: ١.

والثاني: بمعنى الاستفهام، كقوله سبحانه: ﴿فهل وجدتم ما وعد ربّكم حقّاً ﴾ (١٠). والثالث: بمعنى الأمر، كقوله سبحانه: ﴿فهل أنتم منتهون﴾ (٢).

والرابع: بمعنى (ما) الجحد، كقوله سبحانه: ﴿فهل على الرسل إلا البلاغ المبين﴾ (٣)، و ﴿هل جزاء الاحسان إلا إلاحسان ﴾.

أخبرني ابن فنجويه قال: حدّثنا ابن شيبة وابن حمدان والفضل بن الفضل والحسن بن علي ابن الفضل قالوا: حدّثنا إسحاق بن إبراهيم بن بهرام قال: حدّثنا الحجاج بن يوسف المكتب قال: حدّثنا بشر بن الحسين عن الزبير بن عدي عن أنس بن مالك قال: قرأ رسول الله على همل جزاء الإحسان إلاّ الإحسان قال: «هل تدرون ما قال ربكم عزّوجل؟» قالوا: الله ورسوله أعلم.قال: «هل جزاء من أنعمت عليه بالتوحيد إلاّ الجنّة» [۱۷۷] (١٤٠).

وحدّثنا أبو العباس بن سهل بن محمد بن سعيد المروزي لفظاً بها قال: حدّثنا جدي أبو الحسن محمد بن محمود بن عبيد الله، قال: أخبرنا عبد الله بن محمود، قال: حدّثنا محمد بن مبشر، قال: حدثنا إسحاق بن زياد الأبلي قال: حدّثنا بشر بن عبد الله الدارمي، عن بشر بن عبادة عن جعفر بن برقان، عن ميمون بن مهران قال: سمعت ابن عمر وابن عباس يقولان: قال رسول الله على: « هل جزاء الإحسان إلا الإحسان » يقول الله سبحانه: هل جزاء من أنعمت عليه بمعرفتي وتوحيدي إلا أن أسكنه جنّتي وحظيرة قدسي برحمتي » [۱۷۸] (٥٠).

وأخبرني الحسين قال: حدّثنا أبي قال: حدّثنا عبدالملك بن محمد بن عدي قال: حدّثنا عبد صالح بن شعيب الخواص ببيت المقدس قال: حدّثنا عبيدة بن بكار قال: حدّثنا محمد بن جابر اليمامي عن ابن المكندر ﴿ هل جزاء الإحسان إلاّ الإحسان ﴾ قال: هل جزاء من أنعمت عليه بالاسلام إلاّ الجنّة، وقال ابن عباس: هل جزاء من عمل في الدنيا حسناً، وقال: لا إله إلاّ الله، إلاّ الجنّة في الآخرة، هل جزاء الذين أطاعوني في الدنيا إلاّ الكرامة في الآخرة، وقال الصادق: «هل جزاء من أحسنت إليه في الأزل إلاّ حفظ الإحسان عليه إلى الأبد"، وقال محمد ابن الحنفية والحسن: هي مسجلة للبر والفاجر [للفاجر] (٢) في دنياه وللبرّ في آخرته.

﴿فبأي آلاء ربكما تكذبان \* ومن دونهما > يعنى: ومن دون الجنتين الأولتين ﴿جنتان >

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف: ٤٤.

<sup>(</sup>۲) سورة المائدة: ۹۱.

<sup>(</sup>٣) سورة النحل: ٣٥.

<sup>(</sup>٤) زاد المسير: ٧ / ٢٦٩، تفسير ابن كثير: ٤ / ٢٩٩.

<sup>(</sup>٥) تفسير القرطبي: ١٧ / ١٨٣.

<sup>(</sup>٦) غير موجودة في المخطوط.

أخريان، واختلف العلماء في معنى قوله ﴿ومن دونهما ﴾، فقال ابن عباس: ومن دونهما في الدرج، وقال ابن زيد: هي أربع: جنتان للمقرّبين السابقين فيهما من كلّ فاكهة زوجان، وجنّتان لأصحاب اليمين والتابعين، فيهما فاكهة ونخل ورمان، وقال أبو معاذ الفضل بن يحيى: أراد غيرهما؛ لأنهما دون الأوليين، وقال الكسائي: يعني أمامهما وقبلهما، كقول الشاعر:

رب خرق من دونها يخرس السفر وميل يفضي إلى أميال (١)

أي قبل الفلاة الأُولى، ودليل هذا التأويل قول الضحاك: الجنتان الأُوليان من ذهب وفضة، والأُخريان من ياقوت وزمرد، وهما أفضل من الأُوليين.

﴿ فَبَأَي آلاء ربكما تكذّبان \* مدهامّتان \* ناعمتان سوداوان من ريّهما وشدّة خضرتهما ؟ لأن الخضرة إذا اشتدت ضربت إلى السواد، قال ذو الرمّة:

كسا الأكم بهمي غضة حبشية تواماً ونقعان الظهور الأقارع (٢) فجعلها حبشية لما اشتدت خضرتها، وقيل ملتقيان.

﴿ فَبِأَي آلاء ربكما تكذّبان \* فيهما عينان نضّاختان \* ممتلئتان قبّاضتان فوّارتان بالماء لا ينقطعان، وقال الحسن بن أبي مسلمد ينبعان ثم يجريان، وقال ابن عباس: تنضحان بالخير والبركة على أهل الجنة، [وقال] ابن مسعود: تنضخان على أولياء الله بالمسك والكافور. سعيد ابن جبير: نضاختان بالماء وألوان الفواكه. أنس بن مالك: تنضخ المسك والعنبر في دور أهل الجنة كما ينضخ طش المطر، وأصل النضخ الرش، وهو أكثر من النضخ.

## ﴿ فَبِأْيِ آلاء ربكما تكذَّبان ﴾ .

فِيمَا عَبَان تَحْرِانِ فَي فَإِنَى ءَالآءِ رَبِّكُمَا ثَكَذِبَانِ فَي فِيمَا مِن كُلِ فَكِهَةِ رَوَجَانِ فَي هَأَيْ ءَالآءِ رَبِّكُمَا ثَكَذِبَانِ فَي فِيمَا مِن كُلِ فَكِهَةِ رَوَجَانِ فَي مَالَيْهُمْ مِنْ إِسَّيْرَوْ وَهَى الْجَنَّنَيْنِ دَانِ فِي فَيْأَيِّ ءَالآءِ رَبِّكُمَا تَكَذِبَانِ فَي فَيْمَ عَلَى مُرْمِي عَلَى مُرْمِي عَلَى مُرْمِي عَلَى مُرْمِي عَلَى مُرْمِي عَلَى مُرْمِي عَلَى مُرْمَانُ فَي فَيْمَ عَلَى مُرْمِي اللَّهِ مَرَبِكُما فَكَذِبَانِ فَي عَلَى مَالِاءِ رَبِكُمَا ثَكَذِبَانِ فَي عَلَيْهِ عَلَى عَلَى عَلَيْهِ مَرَكُما ثُكَذِبَانِ فَي عَلَى عَالَاءِ مَرَبُكُما ثُكَذِبَانِ فَي عَلَى مُرْمَانُ مُولِي عَلَى مُرْمَعِي عَلَى عَلَى اللَّهِ مُرْمِكُما ثُكَذِبَانِ فَي عَلَى عَلَيْهِ مُنْ مُولِي عَلَى عَلَيْهِ وَاللَّهُ وَمُعَلَى مُرْمَعُ مَرْمُ عَلَى مُرَامُ فَي عَلَى عَلَيْهِ مُرْمُ عَلَى مُولِدُ مُنْ عَلَيْهِ مُرْمُ عَلَى مُرْمُ عَلَى مُرَامُ عَلَيْهِ مُرَامُ عَلَيْهِ مُرَامُ عَلَى مُرَمَّعُ مَرْمُ عَلَى مُرَامُ عَلَيْهِ مُولِكُمُ اللَّهُ مُرَامُ عَلَى مُرَامُ عَلَى مُرَامُ عَلَيْهِ مُرَامُ وَمُعَلَى مُولِكُمُ الْمُؤْمِنِ فَلَا مُؤْمِلُ مُنْ مُرَامُ عَلَى مُولِكُمُ الْمُؤْمِنِ فَلَى مُؤْمِلًا مُكَذِبَانِ فَلَا مُؤْمِلًا مُكَذِبَانِ فَلَا مُؤْمِلًا مُومًا مُؤْمِلًا مُؤْ

<sup>(</sup>١) غريب الحديث: ١ / ٣٤٠.

<sup>(</sup>٢) لسان العرب: ٨ / ٢٦٩ لفظة: قرع.

فِي ٱلْجِيَارِ ﴿ فَيْ فِيلَيْ ءَالَاّءِ رَبِكُمَا تُكَذِّبَانِ ﴿ لَمْ يَطْمِنْهُنَّ إِنْنُ فَلَهُمْ وَلَا جَانً تُكَذِّبَانِ ﴿ مُتَّكِينَ عَلَى رَفَرْفٍ خُشْرٍ وَعَبْقَرِيْ حِسَانِ ﴿ فَإِنْ مَالَاّءٍ رَبِكُمَا تُكَذِّبَانِ الْمُلَالِ وَالْإِكْرَامِ ﴾ اللّهِ وَاللّهُ عَلَى رَفَرْفٍ خُشْرٍ وَعَبْقَرِيْ حِسَانِ ﴿ فَا عَالَمُ مَالَاّهِ رَبِكُمَا تُكَذِّبَانِ ﴿ فَا اللّهُ مُرْلِكَ ذِي

﴿فيهما فاكهة ونخل ورمان﴾ كأنما أعاد ذكر النخل والرمان وهما من حملة الفاكهة للتخصيص والتفضيل، كقوله: ﴿من كان عدواً لله وملائكته ورسله وجبريل وميكائيل﴾ وقوله: ﴿حافظوا على الصلوات والصلاة الوسطى﴾ وقوله: ﴿أَلَم تَر أَن الله يسجد له من في السماوات ومن في الأرض﴾ ثم قال: ﴿وكثير من الناس﴾ وقوله سبحانه: ﴿وإذ أخذنا من النبيين ميثاقهم ومنك ومن نوح﴾.

أخبرني ابن فنجويه قال: حدّثنا ابن شيبة، قال: حدّثنا الفريابي قال: حدّثنا سحاب بن الحرث قال: أخبرنا علي بن مسير عن مسيعر عن عمرو بن مرّة عن أبي عبيدة قال: إن نخل الجنّة نضدها ما بين أصله إلى فرعه، وثمره كأمثال القلال، كلّما نُزعتْ عادت مكانها أُخرى، العنقود منها اثنا عشر ذراعاً، وأنهارها تجري في غير أُخدود.

قال: قلت: من حدَّثك؟ قال: أما إنِّي لم اخترعه، حدَّثني مسروق.

وأخبرني ابن فنجويه قال: حدّثنا ابن حمدان قال: حدّثنا ابن ماهان قال: حدّثنا موسى بن إسماعيل قال: حدّثنا حماد بن سلمة عن أبي هارون العبدي عن أبي سعيد الخدري أن رسول الله على قال: «نظرت إلى الجنة فإذا الرمانة من رمانها كجلد البعير المقتب، وإذا طيرها كالبخت، وإذا فيها جارية، قلت: يا جارية، لمن أنت؟

قالت: لزيد بن حارثة، وإذا في الجنة ما لا عين رأت، ولا أذن سمعت، ولا خطر على قلب بشر» [١٧٩](١).

﴿ فَبَأَي آلاء ربكما تكذبان ﴾ قال الكسائي: ذكر الله سبحانه وتعالى الجنتين والجنتين ثم جمعهن فقال: ﴿ فَيهن خيرات حسان ﴾ قرأ العامة بالتخفيف، وقرأ أبو رجاء العطاردي (خيّرات) بتشديد الياء.

وأخبرني ابن فنجويه قال: حدّثنا ابن خنيس قال: حدّثنا ابن مجاهد قال: حدّثنا الصاغاني قال: حدّثنا عبدالله بن أبي بكر عن أبيه أنه قرأ (فيهن خيّرات) بالتشديد، وهما لغتان مثل (هين وهيّن، ولين وليّن).

وأخبرني عقيل أن أبا الفرج أخبرهم عن محمد بن جرير قال: حدَّثنا أحمد بن عبدالرَّحْمن

<sup>(</sup>۱) كنز العمال: ۱۵ / ۶۲۰ ج ۳۹۲۲۳

ابن وهب قال: حدّثنا محمد بن الفرج الصدفي عن عمرو بن هاشم عن ابن أبي كريمة عن هشام ابن حسان عن الحسن عن أمه عن أم سلمة قال: قلت لرسول الله عليه: أخبرني عن قوله سبحانه: ﴿خيرات حسان﴾ قال عليه: «خيرات الأخلاق حسان الوجوه» [١٨٠](١).

وقال الحسن: خيرات فاضلات. إسماعيل بن أبي خالد: عذاري. جرير بن عبدالله: مختارات.

وقال المفسّرون: خيرات لسنَ بذربات ولا ذفرات ولا نجرات ولا متطلّعات ولا متشوّقات ولا متسلطات ولا طمّاحات ولا طوّافات في الطرق، ولا يغرن ولا يؤذين.

وأخبرنا الحسين قال: حدّثنا محمد بن علي بن الحسن الصوفي قال: حدّثنا حامد بن شعيب البخلي قال: حدّثنا سريح بن يونس قال: حدّثنا مسلم بن قتيبة عن سلام بن مسكر عن قتادة عن عقبة بن عبدالغّفار قال: نساء أهل الجنة يأخذ بعضهن بأيدي بعض ويتغنين بأصوات لم يسمع الخلائق مثلها: نحن الراضيات فلا نسخط، ونحن المقيمات فلا نظعن أبداً، ونحن

وروى الأسود عن عائشة على: أن الحور العين إذا قلن هذه المقالة أجابتهن المؤمنات من نساء الدنيا: نحن المصلّيات وما صلّيتن، ونحن الصائمات وما صمتنّ، ونحن المتوضّئات وما توضأتنّ، ونحن المتصدّقات وما تصدقتنّ.

قالت عائشة: فغلبتهنّ والله.

خيرات حسان حُبينا لأزواج كرام.

﴿ فَبِأَي آلاء ربكما تكذبان \* حور مقصورات في الخيام \* محبوسات مستورات في الحجال. يُقال للمرأة: قصيرة وقصورة ومقصورة إذا كانت مخدّرة مستورة لا تخرج.

قال الشاعر:

وأنت التي حببت كل قصيرة إلى وماتدري بذاك القصائر وأنت التي حببت كل قصيرة والتي وماتدري بذاك القصائر وأنت التحاتر (٢)

[الراجز]

وقيل: قُصر بهنَّ على أزواجهن فلا يبغين بهم بدلا. أخبرني ابن فنجويه، حدَّثنا ابن شاذان، حدِّثنا القطان<sup>(٣)</sup>، حدَّثنا ابن حسان حدَّثني نصر

<sup>(</sup>١) المعجم الكبير: ٢٣ / ٣٦٨.

<sup>(</sup>٢) الصحاح: ٢ / ٧٩٥، ولسان العرب: ٤ / ٨٥.

 <sup>(</sup>٣) من هنا إلى بداية سورة الحديد مستدركة من نسخة دمشق لذا سوف تجد عزيزي القارئ بعض الإختلاف في
 الأسانيد.

العطار، أخبرنا عمر بن سعد عن أبان بن أبي عياش عن أنس بن مالك قال: قال رسول الله ﷺ: «لو أن حوراء بزقت في بحر [لجي] لعذب ذلك البحر من عذوبة ريقها» [١٨١](١).

﴿ في الخيام ﴾ جمع الخيم، قال أبن مسعود: لكل زوجة خيمة طولها ستون ميلا، وتصديق هذا التفسير، ما أخبرنا ابن فنجويه، حدّثنا ابن شنبه، حدّثنا الفراتي، حدّثنا أبو بكر بن أبي شيبة، حدَّثنا يزيد بن هارون، حدَّثنا همام بن يحيى عن أبي عمران الجوني عن أبي بكر بن أبي موسى الأشعري، عبد أبيه، عن النبي ﷺ قال: «الخيمة درة واحدة طولها في السماء ستون ميلا

في كل زاوية منها أهل للمؤمن لا يراهم الآخرون» [١٨٢] (٢). وأخبرني عقيل أن أبا الفرج أخبرهم عن يحيى بن طلحة اليربوعي، حدَّثنا فضل بن

[عياض] (١١) ، عن هشام عن محمد عن ابن عباس في قوله: ﴿حور مقصورات في الخيام﴾ قال: الخيمة لؤلؤة واحدة أربعة فراسخ في أربعة فراسخ لها أربعة آلاف مصراع من ذهب(٤). أخبرني الحسين، حدّثنا عبد الله بن  $[...]^{(0)}$  حدّثنا  $[...]^{(7)}$  أبو شعيب عبدالله بن

الحسن الحراني، محمد بن موسى القرشي، حدّثنا حماد بن هلال السكرّي، حدّثنا سليمان بن المغيرة عن ثابت البناني عن أنس بن مالك قال: قال رسول الله ﷺ: «مررت ليلة أسري بي بنهر حافتاًه قباب المرجان فنوديت منه: السلام عليك يا رسول الله.

فقلت: يا جبريل من هؤلاء؟ قال: هؤلاء جوار من الحور العين استأذنَّ ربهنَّ في أن يسلّمن عليك فأذن لهن، فقلن: نحن الخالدات فلا نموت، ونحن الناعمات فلا نيئس<sup>(٧)</sup> [أبداً ونحن الراضيات فلا نسخط أبداً] أزواجُ رجال كرام ثم قرأ رسول الله ﷺ ﴿حور مقصورات في الخيام﴾ .

قال: «محبوسات» [۱۸۳] (۸).

﴿فبأي آلاء ربكما تكذبان﴾ ﴿لم يطمثهن﴾ يمسسهن ﴿إنس قبلهم ولا جان﴾ قرأه العامة بكسر الميم وهي إختيار أبي عبيد وأبي حاتم.

الدر المنثور: ٦ / ٣٣. (1)

مسند أحمد: ٤ / ٤٠٠. (٢)

في المصدر: عياش. (٣)

تفسير الطبري: ۲۷ / ۲۰۸. (1)

كلمة غير مقروءة في المخطوط. (0)

كلمة غير مقروءة في المخطوط. (7)

في بعض الروايات: لا ينبس. (V)

تفسير القرطبي: ١٧ / ١٧٩. **(**A)

وقرأ أبو يحيى الشامي وطلحة بن مصرف: بالضم فيهما، وكان الكسائي يكسر إحداهما ويضم الأخرى مخيراً في ذلك، والعلة فيه ما أخبرني أبو محمد شيبة بن محمد المقري، أخبرني أبو عمرو محمد بن محمد بن عبدوس حدّثني ابن شنبوذ أخبرني عياش بن محمد الجوهري، حدّثنا أبو عمر الدوري عن الكسائي قال: إذا رفع الأول كسر الآخر، وإذا رفع الآخر كسر الأول. قال: وهي قراءة أبي إسحاق السبيعي. قال: قال أبو إسحاق: كنت أصلي خلف أصحاب علي بن أبي طالب فأسمعهم يقرؤون (يطمئهن) بكسر الميم، وكان الكسائي يقرأ واحدة برفع الميم والأخرى بكسر الميم؛ لئلا يخرج من هذين الأثرين، وهما لغتان.

﴿ فَبِأَي آلاء ربكما تكذبان \* متكئين على رفرف \* قال سعيد بن جبير: هي رياض الجنة خضر مخضّبةٌ. وروي ذلك عن ابن عباس. واحدتها رفرفة والرفارف جمع الجمع.

وروى العوفي عن ابن عباس قال: الرفرف: فضول المجالس البسط. عيره عنه: فضول الفرش والمجالس. قتادة والضحّاك: محابس خضر فوق الفرش.

الحسن والقرظي: البسط. ابن عيينة: الزرابي. ابن كيسان: المرافق وهي رواية.

قتادة عن الحسن وأبو عبيدة: حاشية الثوب وغبره: واكل ثوب عريض عند العرب فهو رفرف.

قال ابن مقبل:

وإنا لنسزّالون نغشى نعالمنا سواقط من أصناف رَيط ورفرف

﴿ وَعَبَقَرِي حَسَانَ ﴾ وهي الزرابي والطنافس الثخان وهي جمع، واحدتها عبقرية. وقد ذكر عن العرب أنها تسمى كل شيء من البسط عبقرياً (١).

قال قتادة: العبقري عتاق الزرابي، وقال مجاهد: هو الديباج.

أبو العالية: الطنافس المخملّة إلى الرقة [مَا هِي](٢).

الحسن: الدرانيك يعني [الثخان] (٣)، القتيبيّ: كل ثوب موشى عند العرب عبقري.

قال أبو عبيد: هو منسوب إلى أرض يعمل بها الوشي.

قال ذو الرمّة:

<sup>(</sup>١) راجع لسان العرب: ٤ / ٥٣٥.

<sup>(</sup>٢) كذا في المخطوط، وفي لسان العرب: ١ / ٤٤٧ الطنافس لها خمل رقيق.

<sup>(</sup>٣) عن تفسير الطبري: ٢٧ / ٢١٣، وفي المخطوط (الثخاخ).

حتى كأن رياض القف ألبسها من وشي عبقر تجليل وتنجيد(١)

قال: ويقال: إن عبقر أرض يسكنها الجن.

قال الشاعر [زهير]:

بخيل عليها جنة عبقرية جديرون يوماً أن ينالوا فيستعلوا(٢)

وقال قطرب: ليس هذا بمنسوب. وكل جليل فاضل فاخر من الرجال [وغيرهم] عند العرب عبقري، ومنه الحديث في عمر: فلم أرّ عبقرياً يفري فرّيه.

حدّثنا أبو محمد الحسن بن علي بن المؤمل بقراءتي عليه، أخبرنا أبو العباس الأصم، حدّثنا أبو بكر محمد بن إسحاق الصغاني (٣)، حدّثنا الحسين بن محمد، ح.

وأخبرني الحسين، حدّثنا الفضل بن الفضل الكندي، حدّثنا محمد بن إبراهيم بن ناصح، حدّثنا أحمد بن زهير بن حرب، حدّثنا أبو أحمد الحسين بن محمد الزوزني الأرطباني وهو ابن عم عبدالله بن عون عن عاصم الجحدري عن أبي بكرة أن النبي على قرأ (متكئين على رفرف خضر وعباقري حسان فبأي آلاء ربكما تكذبان تبارك اسم ربك ذو الجلال والإكرام) بالواو، شامي وكذلك هو في مصاحفهم.

الباقون: (ذي الجلال والإكرام).

<sup>(</sup>۱) الصحاح: ۲ / ۵٤۲.

<sup>(</sup>٢) لسان العرب: ٤ / ٣٥٥.

<sup>(</sup>٣) هكذا في المخطوط، وبعض كتب التراجم ومنهم من دونه: الصاغاني، راجع تهذيب التهذيب: ٩ / ٣٥.

# سورة الواقعة

## مكية، وهي ألف وسبعمائة وثلاثة أحرف وثلثمائة وثمان وسبعون كلمة وست وتسعون آية

أخبرنا أبو الحسين الخبازي عن مرة، عن الشيخ الحافظ ابن أبي عاصم، حدّثنا عمرو بن عثمان، حدّثنا أبو بكر العطار، حدّثنا السدي بن يحيى عن شجاع عن أبي طيبة الجرجاني قال: دخل عثمان بن عفان على عبدالله بن مسعود يعوده في مرضه الذي مات فيه فقال: ما تشتكي؟ قال: أشتكي ذنوبي. قال: أفلا ندعو الطبيب؟

قال: الطبيب أمرضني. قال: أفلا نأمر بعطائك؟ قال: لا حاجة لي به. قال: أندفعه إلى بناتك؟ قال: لا حاجة لهنَّ بها؛ قد أمرتهنَّ أن يقرأن سورة الواقعة، وإني سمعت رسول الله ﷺ يقول: «من قرأ سورة الواقعة في كل ليلة لم تصبه فاقة أبداً» [١٨٤](١).

وأخبرني محمد بن القاسم، حدّثنا عبدالله بن أحمد الشعراني، حدّثنا أحمد بن علي بن رزين، حدّثنا أحمد بن عبدالله العتكي، حدّثنا جرير عن منصور عن هلال بن سياف عن مسروق قال: من أراد أن يتعلم نبأ الأولين والآخرين، ونبأ أهل الجنة ونبأ أهل النار، ونبأ الدنيا ونبأ الآخرة فليقرأ سورة الواقعة.

#### بسم الله الرحمن الرحيم

إِذَا وَفَعَتِ الْوَاقِعَةُ ۚ لَ لِبَسَ لِوَقَيْبَا كَاذِبَهُ ۚ لَى خَافِضَةٌ رَافِعَةُ ۚ لَا رُجَّتِ الْأَرْضُ رَبَّا ۖ لَى وَلَيْتُمْ الْوَقِيَا لَا يَعْدَ الْمَارَةِ مِنَا الْمَعْدُ الْمَارِيَّةِ مَا أَصْحَبُ الْمَبْمَنَةِ فَلَ وَالتَّابِقُونَ السَّيْقُونَ السَّيْقِيمِ اللَّهِ اللَّهُ اللْمُعْلِقُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُعْلِقُ اللَّهُ اللْمُلِيْلِي اللللْمُعِلِي الللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُولُ اللَّهُ الللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُولُولُولِي الللْمُلِكُ الللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ الللْمُلْمُ اللْمُلْمُ الللْمُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ الللْمُلْمُ اللْمُلْمُ الللْمُلْمُ الللْمُلْمُ اللْمُلْمُ الللْمُلْمُ الللْمُلْمُ الللْمُلْمُ الللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللَّالِمُ اللْمُلْمُ ا

﴿إذا وقعت الواقعة ﴾ أي إذا نزلت صبيحة القيامة وتلك النفخة الأخيرة ﴿ليس لوقعتها كاذبة ﴾ تكذيب ذكره سيبوبه، وهو إسم كالعافية والنازلة والعاقبة، عن الفراء. قال الكسائي: هي

<sup>(</sup>١) بغية الباحث: ٢٢٦، والجامع الصغير: ٢ / ٦٣٤.

بمعنى الكذب كقوله ﴿لا تسمع فيها لاغية﴾ أي لغواً، ومنه قول العامة: عائذ بالله أي معاذ الله، وقم قائماً أي قياماً.

ولبعض نساء العرب ترقص إبنها:

قـــم قـــائــمــاً قـــم قـــائــمــاً أصـــبــت عـــبــداً نـــائــمــاً ﴿ خَافْضَة ﴿ وَافْعَة ﴾ تخفض قوماً إلى النار وترفع آخرين إلى الجنة.

وقال عكرمة والسدي ومقاتل: خفضت الصوت فأسمعت من دنا ورفعت الصوت فأسمعت من نأى يعني أنها أسمعت القريب والبعيد، ورفعت قوماً كانوا مذللين فرفعتهم إلى أعلى عليين ووضعت قوماً كانوا في الدنيا مرتفعين فوضعتهم إلى أسفل سافلين.

ابن عطاء: خفضت قوماً بالعدل ورفعت قوماً بالفضل.

﴿إذا رجت الأرض رجّا﴾ أي رجفت وزلزلت وحُركت تحريكاً من قولهم: السهم يرتج في الغرض، بمعنى يهتز ويضطرب.

قال الكلبي: وذلك أن الله عزّوجل إذا أوحى إليها إضطربت فرقاً .

وقال المفسرون: ترجّ كما يُرّج الصبي في المهد حتى ينهدم كل ما عليها، وينكسر كل شيء عليها من الجبال وغيرها.

وأصل الرجّ في اللغة التحريك يقال: رججته فإرتجّ [فارتضى عنقه] ورجرجته فترجرج.

﴿ وبست الجبال بساً ﴾ أي حثّت حثّاً وفتت فتاً فصارت كالدقيق المبسوس، وهو المبلول والبسبسة عند العرب الدقيق أو السويق يُلتّ ويتخذ زاداً.

وذكر عن لصّ من غطفان أنه أراد أن يخبز فخاف أن يعجّل عن الخبز فقال لا تخبزا خبزاً وبسّا بسّاً ولا تطيلا بمناخ حبساً.

وقال عطاء: أُذهبت إذهاباً قال سعيد بن المسيب والسدي: كسرت كسراً.

الكلبي: سيّرت عن وجه الأرض تسييراً. مجاهد: لتّت لتّاً.

الحسن: قلعت من أصلها فذهبت بعدما كانت صخراً صماء: نظيرها ﴿فقل ينسفها ربي نسفاً﴾(١).

عطية: بسطت بسطاً كالرمل والتراب.

ابن كيسان: جُعلت كثيباً مهيلا بعد أن كانت شامخة طويلة.

<sup>(</sup>١) سورة طه: ١٠٥.

﴿ فكانت هباء منبثاً ﴾ قال ابن عباس: شعاع الشمس حين يدخل من الكوّة.

علي رضي الله علي الدواب (١).

عطية: ما تطاير من شرر النار، قتادة: حطام الشجر.

وقراءة العامة: ﴿منبثاً﴾ بالثاء أي متفرقاً، وقرأ النخعي بالتاء أي منقطعاً.

﴿وكنتم أزواجاً﴾ أصنافاً ﴿ثلاثة﴾ ثم بيّن من هُم فقال عز من قائل: ﴿فأصحاب الميمنة﴾ وهم الذين يؤخذ بهم ذات اليمين إلى الجنة.

وقال ابن عباس: وهم الذين كانوا على يمين آدم حين أُخرجت الذرية من صلبه. وقال الله [إن] (٢٠) هؤلاء في الجنة ولا أبالي.

وقال الضحّاك: هم الذين يعطون كتبهم بإيمانهم.

وقال الحسن والربيع: هم الذين كانوا ميامين مباركين على أنفسهم، وكانت أعمارهم في طاعة الله عزّوجل، وهم التابعون بإحسان.

ثم عجّب نبيه ﷺ فقال: ﴿ ما أصحاب الميمنة ﴾ وهذا كما يقال: زيد ما زيدٌ، يراد زيد شديد.

**﴿وأصحاب المشأمة﴾** أي الشمال، والعرب تسمي اليد اليسرى شؤمى.

قال الشاعر:

السهم والشرى (٣) في شوءمي يديك لهم وفي يمينك ماء المزن (٤) والضرب (٥)

ومنه الشام واليمن لأن اليمن عن يمين الكعبة والشام عن شمالها إذا [دخل الحجر](١٦) تحت الميزاب.

وهم الذين يؤخذ بهم ذات الشمال إلى النار.

وقيل: هم الذين كانوا على شمال آدم عند إخراج الذرية، وقال الله لهم هؤلاء في النار ولا أُبالى.

١) راجع الجامع لأحكام القرآن: ١٧ / ١٩٧.

 <sup>(</sup>٢) في المخطوط: إنهم.

<sup>(</sup>٣) كذا في المخطوط.

<sup>(</sup>٤) المزن: السحاب الأبيض.

<sup>(</sup>٥) هكذا في الأصل.

<sup>(</sup>٦) كلمتان غير مقروءتين والظاهر ما أثبتناه.

وقيل: هم الذين يؤتون كتبهم بشمائلهم.

وقال الحسن: هم المشائيم على أنفسهم، وكانت أعمارهم في المعاصي.

﴿ ما أصحاب المشأمة \* والسابقون السابقون ﴾ قال ابن سيرين: هم الذين صلوا القبلتين دليله قوله ﴿ والسابقون الأولون من المهاجرين والأنصار ﴾ .

أخبرني ابن فنجويه، حدّثنا ابن حمران، حدّثنا أبي، حدّثنا محمد بن داود الدينوري، حدّثنا [.....] عن ابن بن الجارود عن عبد الغفور ابن أبي الصباح عن ابن علي، عن كعب في قول الله عزّوجل: ﴿والسابقون السابقون \* أُولئك المقربون في جنات النعيم \* قال: هم أهل القرآن وهم المتوجون يوم القيامة.

وأخبرني الحسين، حدّثنا موسى بن محمد بن علي، حدّثنا أبو شعيب، حدّثنا عبدالله بن الحسن الحراني، حدّثنا يحيى بن عبدالله البابلتي، حدّثنا الأوزاعي قال: سمعت عثمان بن أبي سودة يقول: السابقون أولهم رواحاً إلى المسجد وأولهم خروجاً في سبيل الله عزّوجل.

وأخبرني ابن فنجويه، حدّثنا ابن ماجة، حدّثنا ابن أيوب، حدّثنا عبدالله بن أبي زياد، حدّثنا سياد بن حاتم، حدّثنا عبدالله بن شميط قال: سمعت أُبي يقول: الناس ثلاثة: فرجل إبتكر الخير في حداثة سنه ثم داوم عليه حتى خرج عن الدنيا فهذا السابق المقري، ورجل ابتكر عمره بالذنوب وطول الغفلة ثم تراجع بتوبة فهذا صاحب يمين، ورجل ابتكر الشر في حداثته ثم لم يزل عليه حتى خرج من الدنيا فهذا صاحب الشمال.

وقال ابن عباس: السابقون إلى الهجرة هم السابقون في الآخرة. وقال علي بن أبي طالب: إلى الصلوات الخمس.

عكرمة: إلى الإسلام، الضحاك: إلى الجهاد، القرظي: إلى كل خير، سعيد بن جبير: هم المسارعون إلى التوبة وإلى أعمال البر، نظيره ﴿وسارعوا إلى مغفرة من ربكم﴾(٢) ﴿سابقوا إلى مغفرة من ربكم﴾(٣).

ثم أثنى عليهم فقال عزّ من قائل ﴿أُولئك يسارعون في الخيرات وهم لها سابقون﴾ الربيع عن أنس: السابقون إلى الحقبي الرسول في الدنيا، وهم السابقون إلى الجنة في العقبي .

ابن كيسان: السابقون إلى كل ما دعا الله سبحانه وتعالى إليه.

﴿أُولئك المقربون﴾ إلى الله ﴿في جنات النعيم﴾.

<sup>(</sup>١) كلمة غير مقروءة.

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران: ١٣٣.

<sup>(</sup>٣) سورة الحديد: ٢١.

أخبرني الحسين، حدَّثنا علي بن إبراهيم بن موسى الموصلي، حدَّثنا محمد بن مخلد العطار، محمد بن إسماعيل، حدَّثنا وكيع، حدَّثنا شعبة ومسعر عن سعد بن أبراهيم عن عروة بن الزبير قال: كان يقال (١): تقدموا تقدموا.

وأخبرني ابن فنجويه، حدّثنا ابن ماجة، حدّثنا إبن أيوب، حدّثنا القطواني، حدّثنا سيار، حدَّثنا جعفر حدَّثني عوف حدِّثني رجل من أهل الكوفة قال: بلغني أنه إذا خرج رجل من السابقين المقربين من مسكنه في الجنة كان له ضوء يعرفه مَن دونه فيقول: هذا ضوء رجل من السابقين المقربين.

ثُلُةٌ مِنَ ٱلأَوَّالِينَ ۞ وَقِلِلُّ مِنَ ٱلْآخِرِينَ ۞ عَلَ شُرُرٍ مَوْشُونَةٍ ۞ مُُثَكِدِينَ عَلَيْهَا مُنْفَسِلِينَ ۞ يَطُوفُ عَلَيْهِمْ وِلْدَنَّ نَحُلَدُونًا ﴿ إِلَى إِلَى إِلَى اللَّهِ وَأَمَارِيقَ وَكَأْسِ مِن مَعِينِ ﴿ لَا يُصَدَّعُونَ عَنْهَا وَلَا يُبَرِّقُونَ ﴿ وَالْكِلْهَةِ مِنَنَا يَنْخَرُونَ ۞ وَلَمْتِهِ طَلْمَرِ مِنَا يَشْتَهُونَ ۞ وَخُرُرُ عِيثٌ ۞ كَامْتَئِلِ اللَّوْلُوِ السَّكَوُنِ ۞ جَرَآءًا بِمَا كَانُوا يَّمَنَكُونَ ۞ لَا يَشْمَعُونَ فِيهَا لَقُوَا وَلَا تَأْثِيمًا ۞ إِلَّا فِيلَا سَلْمَا شَلَمَا ۞ وَأَضَمَتُ ٱلْبَيِينِ مَا أَصْحَتُ ٱلْبِيمِينِ ﴿ فِي سِنْدِرِ غَفْشُودِ ﴿ إِنَّ وَطَلْمَ مَّشُودٍ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ مُنْشُودٍ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُنْشُودٍ ﴿ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّالِي اللَّا اللَّهُ

﴿ثُلَّة﴾ جماعة ﴿من الأولين﴾ أي الأمم الماضية ﴿وقليل من الآخرين﴾ أمَّة محمد ﷺ **﴿على سرر موضونة﴾** مرمولة منسوجة مشبكة بالذهب والجواهر، قد إتَّصل بعضها في بعض، كما توضن حلق الدرع [.....](٢) بعضها في بعض مضاعفة.

ومنه قول الأعشى:

تساق مع الحيّ عيراً فعيراً ومسن نسسج داود مسوضونية وقال أيضاً:

قونس فوق جيب البددن(١٤) وبيضاء كالنهي موضونة لها ومنه وضين الناقة وهو البطان من السيور إذا نسج بعضه على بعض مضاعفاً كحلق الدرع. ا

قال الكلبي: طول كل سرير ثلاثمائة ذراع، فإذا أراد العبد أن يجلس عليها تواضعت فإذا جلس عليها إرتفعت.

وقال الضحاك: موضونة مصفوفة، وهي رواية علي بن أبي طلحة عن ابن عباس. يقال: آجر موضون إذا صفٌّ بعضها على بعض.

كذا في المخطوط والصواب: يقول.

لسان العرب: ١٣ / ٤٥٠. (٣)

تفسير القرطبي: ٨ / ٣٨٠. (1)

<sup>(</sup>٢) بياض في المخطوط.

﴿متكئين عليها متقابلين﴾ في الزيارة لا ينظر بعضهم في قفا بعض ﴿يطوف عليهم﴾ للخدمة ﴿ولدان﴾ غلمان ﴿مخلدون﴾ أي لا يموتون عن مجاهد، وقال الكلبي: لا يهرمون ولا يكبرون ولا ينقصون ولا يتغيرون، وليس كخدم الدنيا يتغيرون من حال إلى حال.

ابن كيسان: يعني [ولداناً مخلدين] (١) لا يتحولون من حالة إلى حالة، عكرمة: منعمون. سعيد بن جبير: مقرّطون.

قال المؤرّخ: ويقال للقرط الخلد.

قال الشاعر:

ومخلدات باللجين كأنما أعجازهن أفاوز الكشبان(٢)

وقال على والحسن: «هم أولاد أهل الدنيا لم يكن لهم حسنات فيثابوا عليها ولا سيئات فيعاقبوا عليها، لأن الجنة لا ولادة فيها »(٣).

وفي الحديث: «أطفال الكفار خدم أهل الجنة»(٤).

﴿بأكواب﴾ جمع كوب ﴿وأباريق﴾ جمع إبريق، سمي بذلك لبريق لونه ﴿وكأس من معين﴾ خمر جارية ﴿لا يصدعون عنها﴾ لا تصدّع رؤوسهم عن شربها ﴿ولا ينزفون \* وفاكهة مما يتخيرون﴾ يختارون ويشتهون.

أخبرني ابن فنجويه، حدّثنا ابن حبش، حدّثنا ذكّار، حدّثنا هناد، حدّثنا أبو معونة عن عبيد الله بن الوليد عن عطية العوفي عن أبي سعيد الخدري قال: قال رسول الله على: "إن في الجنة لطيراً فيه سبعون ألف ريشة، فيجيء فيقع على صحيفة الرجل من أهل الجنة ثم ينتفض، فيخرج من كل ريشة لون أبيض من الثلج والبرد وألين من الزبد وأعذب من الشهد ليس فيه لون يشبه صاحبه ثم يطير فيذهب» [١٨٥](٥).

﴿ وحور عين ﴾ قرأ أبو جعفر وحمزة والكسائي والمفضل بكسر الواو والنون أي وبحور عين ﴾ قرأ أبو جعفر وحمزة والكسائي والمفضل بكسر الأخر الأول في الاعراب على اللفظ وإن اختلفا في المعنى، لأن الحور لا يطاف بهنَّ، كقول الشاعر:

إذا ما الغانسيات برزن يوماً وزججن الحواجب والعيونا(٢)

<sup>(</sup>١) في المخطوط: مخلدين ولداناً.

<sup>(</sup>٢) لسان العرب: ٣/ ١٦٤.

<sup>(</sup>٣) كنز العمال: ١٤ / ٤٩٨ ح ٣٩٤١٢ وفيه عن الحسن بن علي.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق وفيه: هم خدم أهل الجنة.

<sup>(</sup>٥) كنز العمال: ١٤ / ٤٦٢ ـ ٤٦٣، والدر المنثور: ٦ / ١٥٦.

<sup>(</sup>٦) تفسير الطبرى: ٢٧ / ٢٢٩.

والعين لا تزجج وإنما تكحل.

وقال الآخر: متقلداً سيفاً ورمحاً، ومثله كثير.

وقرأ إبراهيم النخعي واشهب العقيلي: (وحوراً عيناً) بالنصب، وكذلك هو في مصحف أُبيّ، على معنى: ويزوّجون حوراً عيناً. وقال الأخفش: رفع بخبر الصفة، أي لهم حور عين.

وقيل: هو ابتداء وخبره فيما بعده.

أخبرنا الحسين، حدّثنا محمد بن الحسن بن صقلاب، حدّثنا أبو عبدالله محمد بن بشير ابن يوسف بن النضر، حدّثنا بكر بن سهل الدمياطي، حدّثنا عمرو بن هاشم، حدّثنا سليمان بن أبي كرعة، عن هشام بن حسان، عن الحسن، عن أمه، عن أم سلمة قالت: قلت: يا رسول الله أخبرني عن قول الله عزّوجل (حور عين)؟ قال: «حور بيض عين ضخام العيون» [١٨٦](١).

أخبرنا ابن فنجويه، حدّثنا ابن صقلاب، حدّثنا أبو بكر بن أبي الخصيب حدّثني محمد بن غالب حدّثنا الحرث بن خليفة، حدّثنا إسماعيل بن إبراهيم، عبدالعزيز بن صهيب، عن أنس قال: قال رسول الله ﷺ: «خلق الحور العين من الزعفران» [۱۸۷](۲).

وأخبرني ابن فنجويه، حدّثنا ابن يودة، حدّثنا عبيد بن عبدالواحد بن شريك البزاز، حدّثنا سليمان بن عبدالرحمن ابن بنت شرحبيل، حدّثنا خالد بن يزيد، عن أبي مالك، عن أبيه عن خالد بن معدان، عن أبي أُمامة قال: قال رسول الله على: «ما من عبد يدخل الجنة إلا وهو يزوّج ثنتين وسبعين زوجة، ثنتين من الحور العين وسبعين من ميراثه من أهل النار، وليس منهن امرأة إلا ولها قُبل شهيّ وله ذكر لا ينثني» [۱۸۸](۳).

وأخبرني ابن فنجويه، حدّثنا أحمد بن محمد بن علي، حدّثنا عثمان بن نصر البغدادي، حدّثنا محمد بن مهاجر أبو حنيف، حدّثنا حلبس بن محمد الكلابي، حدّثنا سفيان الثوري، عن منصور أو المغيرة، عن أبي وائل، عن عبدالله بن مسعود قال: قال رسول الله عليه: «يسطع نور في الجنة فقالوا: ما هذا؟ قالوا: ضوء ثغر حوراء ضحكت في وجه زوجها» [١٨٩](٤).

وروي أن الحوراء إن مشت سُمع تقديس الخلاخيل من ساقيها وتمجيد الأسورة من ساعديها، وإن عقد الياقوت يضحك من نحرها، وفي رجليها نعلان من ذهب شراكها من لولؤ تصرّان بالتسبيح.

<sup>(</sup>١) تفسير ابن كثير: ٤ / ٣١٢، والمعجم الأوسط ٣ / ٢٧٨ بتفاوت.

<sup>(</sup>٢) المعجم الأوسط: ١ / ٩٥، وتفسير الطبري: ٢٧ / ٢٣١.

<sup>(</sup>٣) سنن ابن ماجة: ٢ / ١٤٥٢ ح٤٣٣٧.

<sup>(</sup>٤) تاريخ بغداد: ۱۱ / ۱٦٣.

وكان يحيى بن معاذ الرازي يقول: اخطب زوجة [لا تسلبها] منك المنايا، وأعرس بها في دار لا يخربها دوران البلايا وشبّك لها حجله لا تحرقها نيران الرزايا.

وقال مجاهد: سميت حوراً لأنه يحار فيهن الطرف.

﴿كَأَمْثَالُ اللَّوْلُو المُكنُونُ﴾ المُخزُونُ في الصدف الذي لم تمسّه الأيدي ﴿جزاء بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونُ \* لا يسمعون فيها لغواً ولا تأثيماً \* إلاّ قيلاً سلاماً سلاماً ﴾ في نصبهما وجهان:

أحدهما: إتباع للقيل.

والثاني: على (١) (يسمعون سلاماً)، ثم رجع إلى ذكر منازل أصحاب الميمنة فقال (وأصحاب اليمين ما أصحاب اليمين \* في سدر مخضود > لا شوك فيه، كأنه خضّد شوكها أي قطع ونزع.

ومنه الحديث في المدينة: «لا يخضد شوكها ولا يعصر شجرها»<sup>(٢)</sup> وهذا قول ابن عباس وعكرمة وقسامة بن زهير.

وقال الحسن: لا تعقر الأيدي. قتادة: هو الذي لا يرد اليد منها شوك ولا بعد.

وقال الضحّاك ومجاهد ومقاتل بن حيان: هو الموقر حملا.

قال سعيد بن جبير: ثمرها أعظم من الفلال. وقال ابن كيسان: هو الذي لا أذى فيه.

قال: وليس شيء من ثمر الجنة في غلف كما تكون في الدنيا من الباقلاء وغيره، بل كلها مأكول ومشروب ومشموم ومنظور إليه.

قال أبو العالية والضحّاك: نظر المسلمون إلى وجَّ وهو واد مخصب بالطائف، وأعجبهم سدرها.

وقالوا: يا ليت لنا مثل هذا، فأنزل الله عزّوجل ﴿ وطلح ﴾ وموز واحدتها طلحة، عن أكثر المفسرين.

وقال الحسن: ليس هو موزاً ولكنه شجر له ظلّ بارد طيب.

وقال الفراء وأبو عبيدة: الطلح عند العرب شجر عظام لها شوك.

قال بعض الحداة:

بسسرها دليها وقالا غدأ ترين الطلح والجبالا

<sup>(</sup>١) فيكون نصبه بوقوع القيل عليه.

<sup>(</sup>٢) التبيان في تفسير القرآن: ٩ / ٤٩٦.

وأخبرني ابن فنجويه، حدّثنا ابن حيان، حدّثنا ابن مروان، حدّثنا أُبي، حدّثنا إبراهيم بن عيسى، حدّثنا علي بن علي قال: زعم أبو حمزة الثمالي عن الحسن مولى الحسن بن علي أن علياً قرأ: وطلعٌ منضود.

وأنبأني عقيل، أنبأنا المعافي محمد بن جرير، حدّثنا سعيد بن يحيى، حدّثنا أبي، حدّثنا مجالد عن الحسن بن سعد عن قيس بن سعد قال: قرأ رجل عند علي وطلح منضود وطلح منضود فقال علي: «وما شأن الطلح؟ إنما هو طلع منضود».

فقلت: إنها في المصحف بالحاء فلا تحوّلها؟ فقال: «إن القرآن لا يهاج [اليوم] ولا يحوّل»(٢).

والمنضود: المتراكم الذي قد نُضد بأكمله من أوله إلى آخره، ليست له سوق بارزة. قال مسروق: أشجار الجنة من عروقها إلى أغصانها ثمر كله.

وَطَلِ مَمْدُودِ (بَ) وَمَآءِ مَسَكُوبِ (بَ) وَفَكِهُمَةِ كَثِيرَةِ (بَ لَا مُفَطُّوعَةِ وَلَا مَنُوعَةِ (بَ وَفَرُشِ مَرْفُوعَةِ (بَ) إِنَّا أَنْشَأَنْهُنَ إِنِنَاتُهُ (بَ) فَجَلَلَمُهُنَ أَبْكَارًا (بَ) عُرِّا أَزَابا (بَ)

﴿ وظل ممدود ﴾ دائم لا تسخنه الشمس.

قال الربيع: يعني ظل العرش. عمرو بن ميمون: مسيرة سبعين ألف سنة.

قال أبو عبيدة: تقول العرب للدهر الطويل والعمر الطويل، وللشيء الذي لا ينقطع: ممدود.

قال لبيد:

غلب العنزاء وكنت غير مقلب دهر طويل دائسم مسمدود (٣)

حدّثنا أبو محمد مهدي بن عبدالله بن القاسم بن الحسن العلوي إملاءً في شهر ربيع الأول سنة تسع وثمانين وثلاثمائة، حدّثنا أبو بكر جعفر بن محمد الحجاج حدّثني محمد بن يونس الكديمي، حدّثنا أبو عامر العقدي، حدّثنا زمعة بن صالح عن سلمة عن عكرمة عن ابن عباس في قوله ﴿وظل ممدود﴾ قال: شجرة في الجنة على ساق يخرج إليها أهل الجنة، أهل الغرف وغيرهم فيتحدثون في أصلها ويتذكر بعضهم ويشتهي بعضهم لهو الدنيا فيرسل الله عزّوجل عليها ربحاً من الجنة فتحرك تلك الشجرة بكل لهو كان في الدنيا.

<sup>(</sup>١) تَفسير الطبري: ٢٧ / ٢٣٤ وفيه: ثم قرأ: طلعها هضيم، فقلنا: أوَلا نحولها.

<sup>(</sup>۲) تفسير القرطبي: ۱۷ / ۲۰۸.

<sup>(</sup>٣) تفسير القرطبي: ١٧ / ٢٠٩ وفي جامع البيان للطبري (البقاء) بدل (العزاء): ٢٧ / ٢٣٦.

وأخبرني ابن فنجويه، حدّثنا محمد بن حبيش بن عمر المقريء، حدّثنا ذكار بن الحسن، حدّثنا هناد بن السري، حدّثنا عبدة عن محمد بن عمرو عن أبي سلمة عن أبي هريرة قال: قال رسول الله على: "إن في الجنة شجرة يسير الراكب في ظلها مائة سنة لا يقطعها، إقرؤوا إن شئتم قول الله عزّوجل: ﴿وظل ممدود﴾ [191](١).

﴿وماء مسكوبِ مصبوب يجري دائماً في غير إخدود لا ينقطع.

أخبرني الحسين، حدّثنا عبدالله بن يوسف، حدّثنا محمد بن موسى الحلواني، حدّثنا خزيمة بن أحمد الباوردي، حدّثنا إسحاق بن إسماعيل، حدّثنا الحسين بن علي الجعفي، حدّثنا مزاحم بن داود بن عُلبة (٢) قال: مات أخ لي وكان باراً بأمّه فرأيته فيما يرى النائم فقلت له: أي أخي إن أخاك يحب أن يعلم إلى أي شيء صرت؟

فقال لي: أنا في سدر مخضود وطلح منضود، وظل ممدود وماء مسكوب.

﴿وَفَاكُهُ كَثِيرَةً لَا مُقطُّوعَةً ﴾ بالأزمان ﴿وَلَا مُمنوعَةً ﴾ بالأثمان.

وقال القتيبي: لا محظور عليها كما يحظر على بساتين الدنيا. وقيل: لا تنقطع الثمرة إذا جُنيت، بل تخرج مكانها مثلها.

أخبرني ابن فنجويه، حدّثنا ابن شيبة، حدّثنا محمد بن أحمد بن إبراهيم، حدّثنا محمد بن حسان الأزرق، حدّثنا ريحان بن سعيد، حدّثنا عباد بن كثير عن أيوب عن أبي قلابة عن أبي أسماء الرحبي عن ثوبان قال: قال رسول الله عليه: «ما قطعت من ثمار الجنة إلا أبدل الله مكانها ضعفين» [191].

﴿ وَفَرَشُ مَرَفُوعَةً ﴾ أخبرنا أبو علي بن أبي عمرو الجيري الجرشي، حدِّثنا أبي، حدِّثنا الحسن بن هارون، حدِّثنا عمار بن عبدالجبار، حدِّثنا رشيد، ح<sup>(٣)</sup>.

وأخبرني ابن فنجويه، حدّثنا ابن حبش، حدّثنا أبو عبدالرحمن الشائي، حدّثنا أبو كريب، حدّثنا رشد بن سعد عن عمرو بن الحرث عن دراج أبي السمح عن أبي الهيثم عن أبي سعيد الخدري وأبي هريرة قالا: قال رسول الله ﷺ في قوله ﴿وفرش مرفوعة﴾ قال: "إن ارتفاعها لكما بين السماء والأرض، وإن ما بين السماء والأرض لمسيرة خمسمائة عام» [١٩٢](٤).

<sup>(</sup>١) المصنف لعبد الرزاق: ١١ / ٤١٧، ومسند أبي الجعد: ١٧٧.

<sup>(</sup>۲) في كتب الرجال: محمد بن غلبة، تهذيب التهذيب: ١٠ / ٩٠ رقم ١٨٣.

<sup>(</sup>٤) تفسير الطبرى: ۲۷ / ۲٤٠

وقال أبو امامة الباهلي: لو طرح فراش من أعلاها إلى أسفلها لم يستقر إلا بعد سبعين خريفاً. وقال علي بن أبي طالب: مرفوعة على الأسرة.

وقيل: إنه أراد بالفرش النساء، والعرب تسمي المرأة فراشاً ولباساً وإزارا على الاستعارة، لأن الفرش محل للنساء ﴿مرفوعة﴾ رفعن بالجمال والفضل على نساء أهل الدنيا.

ودليل هذا التأويل قوله في عقبه ﴿إنا أنشأناهن إنشاء \* فجعلناهن أبكاراً > عذارى ﴿عرباً > عرائس متحببات إلى أزواجهن. قاله الحسن وقتادة وسعيد بن جبير وهي رواية الوالبي عن ابن عباس وعكرمة عنه مَلقة. وقال عكرمة: غنجة.

ابن بريدة: الشركلة بلغة مكة. والمغنوجة بلغة المدينة.

وأخبرني أبو عبدالله الحسين بن محمد الحافظ، حدّثنا أحمد بن إبراهيم بن شاذان، حدّثنا عبيد الله بن ثابت بن أحمد، حدّثنا أبو سعيد الأشج، حدّثنا ابن يمان عن اسامة بن زيد عن أبيه ﴿عرباً﴾ قال: حسنات الكلام.

وأخبرني أبو عبدالله الحافظ أحمد بن محمد بن إسحاق السنيّ، حدّثنا حامد بن شعيب البلخي، حدّثنا سريج بن يونس، هشام، حدّثنا مغيرة عن عثمان عن تيم بن حزام قال: هي الحَسنَة التبعل وكانت العرب تقول للمرأة إذا كانت حسنة التبعل إنها لعربة واحدتها عروب. ﴿أَتُرَاباً ﴾ مستويات في السنّ.

عن ابن فنجويه، حدّثنا ابن شنبه، الفراتي، حدّثنا عثمان بن أبي شيبة، حدّثنا يزيد بن هارون عن حماد بن سلمة عن علي بن زيد عن سعيد بن المسيب عن أبي هريرة عن النبي الله قال: «يدخل أهل الجنةِ الجنةِ مرداً بيضاً جعاداً مكحلين أبناء ثلاث وثلاثين على خلق آدم، طوله ستون ذراعاً في سبعة أذرع»(١) [١٩٣].

قال المفسرون: هذه صفات نساء الدنيا ومعنى قوله ﴿أنشأناهن﴾ خلقناهن بعد الخلق الأول، وبهذا جاءت الأخبار.

أخبرني الحسين، محمد بن الحسن الثقفي، حدّثنا محمد بن الحسن بن علي اليقطيني، حدّثنا أحمد بن عبدالله بن يزيد العقيلي، حدّثنا صفوان بن صالح، حدّثنا الوليد بن مسلم، حدّثنا عبدالعزيز بن الحصين عن ابن أبي نجيح عن مجاهد قال: دخل رسول الله على عائشة وعندها عجوز من بني عامر فقال: «من هذه العجوز عندك يا عائشة؟»

قالت: إحدى خالاتي يا رسول الله فقال: «إن الجنة لا تدخلها عجوز» فبلغ ذلك من

<sup>(</sup>١) مسند أحمد: ٢ / ٣٤٣ وفيه: سبعون ذراعاً، وفي لفظ له متفاوت ص٢٩٥: ستون ذراعاً.

العجوز كل مبلغ، فلما رجع النبي على ذكرت له عائشة ما لقيت العجوز فقال: «إنها إذا دخلت الجنة أُنشئت خلقاً آخر» [١٩٤](١).

وأخبرني الحسين، حدّثنا أبو زرعة أحمد بن الحسين بن علي الرازي، حدّثنا أبو علي الحسين بن إسماعيل الفارسي نزيل بخارى، حدّثنا عيسى بن عمرو بن [ميمون] البخاري حدّثنا المسيب بن إسحاق، حدّثنا عيسى بن موسى غنجار، حدّثنا إسماعيل بن أبي زياد عن يونس بن عبيد عن الحسن عن أم سلمة زوج النبي الها إنها قالت: سألت النبي على عن قوله تعالى إنّا الشأناهن إنشاء \* فجعلناهن أبكاراً \* عرباً أتراباً \* فقال: «يا أم سلمة، هن اللواتي قُبضن في دار الدنيا عجائز شمطاً عمشاً رمصاً جعلهن الله عزّوجل بعد الكبر أتراباً على ميلاد واحد في الاستواء» [١٩٥](١).

وأخبرني الحسين بن محمد، حدّثنا موسى بن محمد، حدّثنا الحسن بن علوية، حدّثنا إسماعيل بن عيسى، حدّثنا المسيب بن شريك ﴿إنا انشأناهن إنشاءً \* فجعلناهن أبكاراً ﴾.

قال: هنَّ عجائز الدنيا أنشأهن الله عزّوجل خلقاً جديداً، كلما أتاهن أزواجهن وجدوهن أبكاراً، فلما سمعت عائشة قالت: وا وجعا. فقال رسول الله ﷺ: «ليس هناك وجم» [١٩٦] (٣).

وأخبرني الحسين، حدّثنا محمد بن علي بن الحسن الصوفي أبو مسلم الكجّي، حدّثنا حجاج، حدّثنا مبارك، حدّثنا الحسن بن أبي الحسن إن إمرأة عجوزاً [كبيرة](٤) أتت النبي عليه فقالت: يا رسول الله ادع الله أن يدخلني الجنة. قال: «يا أم فلان إن الجنة لا تدخلها العجائز» فولت وهي تبكي.

فقال رسول الله ﷺ: ﴿إِخبروها ليست يومئذ بعجوز (٥) فإن الله عزّوجل قال ﴿إِنَا أَنشَأْنَاهِنَّ إِنسَاءً \* فَجعلناهن أبكاراً\* عرباً أتراباً﴾» [١٩٧](٦).

وبإسناد المسيب، حدّثنا عبد الرحمن الأفريقي عن سعد بن مسعود قال: إذا دخلت الجنة نساء الدنيا فضّلن على الحور العين بصلاتهن في الدنيا.

وأخبرنا أبو محمد عبدالله بن محمد بن الطيب، حدّثنا أبو سعيد عمرو بن محمد بن

<sup>(</sup>١) مجمع الزوائد: ١٠ / ٤١٩، والشمائل المحمدية: ١٩٩ بتفاوت.

<sup>(</sup>٢) المعجم الكبير: ٢٣ / ٣٦٨، وتفسير القرطبي: ١٧ / ٢١٠.

<sup>(</sup>٣) تفسير القرطبي: ١٧ / ٢١١.

<sup>(</sup>٤) في المخطوط: كبيراً.

<sup>(</sup>٥) في المصدر زيادة: وإنها يومئذ شابة.

<sup>(</sup>٦) تفسير مجاهد: ٢ / ٦٤٨.

منصور، حدّثنا أبو بكر محمد بن سليمان بن الحرث الواسطي ببغداد، حدّثنا خلاد بن يحيى بن صفوان السلمي، حدّثنا سفيان الثوري عن يزيد بن ابان عن أنس بن مالك عن النبي على في قوله إنا انشأناهن إنشاء قال: «عجائز كُنَّ في الدنيا عمشاً رمصاً فجعلهن إبكاراً»(١).

وقيل هي الحور العين.

أخبرنا ابن فنجويه، حدّثنا عمر بن الخطاب، حدّثنا محمد بن عبدالعزيز بن عبدالملك العثماني، حدّثنا العباس، حدّثنا الوليد عبدالله بن هارون عن هشام بن عروة عن أبيه عن عائشة على قالت: قال رسول الله على: «خلق الحور العين من تسبيح الملائكة فليس فيهن أذى «٢) قال الله عزّوجل (إنا أنشأناهن إنشاء \* فجعلناهن أبكاراً \* عرباً \* عواشق لأزواجهن (أتراباً \*).

كِأَضَحَتْ الْيَهِنِ الْمَالِ مِنْ لَلَّةٌ مِنَ الْأَوْلِينَ (إِنَّ وَلُلَةٌ مِنَ الْآخِرِينَ (إِنَّ وَالْمَحَثُ الْشَمَالِ مَا أَحْمَثُ الشَمَالِ مِن يَعْمُوهِ (إِنَّ لَا بَارِهِ وَلَا كَرِيمِ (إِنَّ إِنَّهُمْ كَافُواْ فَلَ ذَلِكَ مُعْرَفِينَ (إِنَّ لَا بَارِهِ وَلَا كَرِيمِ (إِنَّ إِنَّهُمْ كَافُواْ فَلَ ذَلِكَ مُعْرَفِينَ (إِنَّ وَكُلُوا بِمُولُونَ أَبِيدًا مِثَنَا وَكُنَّا شَرَاكًا وَعِظْلِمَا أَوْنَا لَمَتَعُونُونَ (إِنَّ وَكُلُوا بِمُولُونَ أَبِيدًا مِثَنَا وَكُنَّا شُرَاكًا وَعِظْلِمًا أَوْنَا لَمْتَعُونُونَ (إِنَّ وَالْمُؤْمِنَ إِلَى مِنْفَتِ بَوْمٍ مَعْلُومٍ (إِنَّ فَلَا لِمِنَا لَوْنَ اللَّهُ اللهُ السَّالُونَ اللهِ مِنْفَتِ بَوْمٍ مَعْلُومٍ (إِنَّ فَلَا لِمِنَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَمُعْلِمُ اللهُ وَلِي اللهُ وَمُعْلِمُ اللهُ وَمُعْلِمُ اللهُ وَمُؤْلِلُهُ وَاللهُ اللهُ وَمُعْلِمُ اللهُ اللهُ وَمُعْلِمُ اللهُ وَمُعْلِمُ اللهُ وَلِمُونَ اللهُ اللهُ وَمُعْلِمُ اللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَلّهُ الللللّهُ وَاللّهُ و

﴿ لأصحاب اليمين ثلة من الأولين ﴾ يعني من الأمم الماضية ﴿ وثلثة من الآخرين ﴾ من أمة محمد ﷺ.

أخبرني الحسين، حدّثنا عبدالله بن عبدالرحمن الدقاق، حدّثنا محمد بن الوليد القرشي وعيسى بن المساور واللفظ له قالا: حدّثنا الوليد بن مسلم، حدّثنا عيسى بن موسى أبو محمد وغيره، عن عروة بن دويم قال: لما أنزل الله عزّوجل على رسوله ثلة من الأولين وقليل من الآخرين بكى عمر فقال: يا نبي الله ثلة من الأولين وقليل من الآخرين؟ آمنا برسول الله وصدقناه ومن ينجو منّا قليل فأنزل الله عزّوجل (ثلة من الأولين \* وثلة من الآخرين فدعا رسول الله عمر فقال: «يا بن الخطاب قد أنزل الله عز وجل فيما قلت، فجعل: (ثلة من الأولين \* وثلة من الآخرين).

فقال عمر: رضينا عن ربنا ونصدق نبينا.

<sup>(</sup>١) تفسير ابن كثير: ٤ / ٣١٢.

<sup>(</sup>٢) كنز العمال: ١٤ / ١٩٥ ح٣٩٤٦٨.

فقال رسول الله ﷺ: «من آدم إلينا ثلة ومني إلى [يوم] القيامة ثلة ولا يستتمها إلاّ سودان من رعاة الإبل من قال لا إله إلاّ الله» [١٩٩](١).

وأخبرني عقيل أن أبا الفرج أخبرهم عن محمد بن جرير، حدّثنا بشر، حدّثنا يزيد، حدّثنا عند سعيد عن قتادة قال الحسن: حدّثني عمر بن أبي حصين عن عبدالله بن مسعود قال: تحدثنا عند رسول الله على ذات ليلة حتى أكرينا الحديث ثم رجعنا إلى أهلنا فلما أصبحنا غدونا على رسول الله على فقال رسول الله على: «عُرضت عليّ الأنبياء الليلة بأتباعها من أمتها، وكان النبي يجيء معه الثلاثة من أمته والنبي معه العصابة من أمّته والنبي معه النفر من أمّته والنبي معه الرجل من أمّته والنبي ما معه من أمّته أحد حتى أتى موسى في كبكبة بني إسرائيل، فلما رأيتهم أعجبوني فقلت: أي رب من هؤلاء؟ قيل: هذا أخوك موسى بن عمران ومن حفه من بني اسرائيل.

قلت: ربي فأين أُمتي؟ قيل: انظر عن يمينك فإذا ظراب<sup>(٢)</sup> مكة قد سدّت بوجوه الرجال.

فقلت: من هؤلاء؟ فقيل: هؤلاء أُمّتك أرضيت؟ فقلت: رب رضيت، قيل: انظر عن يسارك فإذا الأُفق قد سدّ بوجوه الرجال.

فقلت: رب من هؤلاء؟ قيل: هؤلاء أُمتك أرضيت؟ قلت: رب رضيت، فقيل: إن مع هؤلاء سبعين ألفاً من امتك يدخلون الجنة. لا حساب عليهم.

قال: فأنشأ كاشة بن محصن ـ رجل من بني أسد بن خزيمة فقال: يا نبي الله إدع ربك أن يجعلني منهم فقال: «اللهم إجعله منهم» ثم أنشأ رجل آخر فقال: يا نبي الله ادع ربك أن يجعلني منهم.

قال: «سبقك بهما عكاشة».

فقال ﷺ: «فداكم أبي وامي إن استطعتم أن تكونوا من السبعين فكونوا، وإن عجزتم وقصرتم فكونوا من أهل الأفق، فإني قد رأيت ثم أناساً يتهاوشون كثيراً».

قال: فقلت: من هؤلاء السبعون ألفاً؟ فاتفق رأينا على أنهم أُناس ولدوا في الإسلام فلم يزالوا يعملون به حتى ماتوا عليه فنُهي حديثهم إلى رسول الله ﷺ فقال: «ليس كذلك ولكنهم الذين لا يسترقون ولا يكتوون ولا يتطيرون وعلى ربهم يتوكلون».

ثم قال رسول الله ﷺ: «إني لأرجو أن يكون من تبعني من امتي ربع أهل الجنة» فكبّرنا ثم

أسباب نزول الآيات: ٢٧٠.

 <sup>(</sup>٢) الظراب: الجبال، والظرب من الحجارة ما كان أصله ناتئاً في جبل أو أرض حزنة، كتاب العين: ٨ /
 ١٥٩، وقيل: هي الروابي الصغار، الصحاح: ١ / ١٧٤ ـ الظرب.

قال: «إني لأرجو أن تكونوا ثلث أهل الجنة» فكبّرنا. ثم قال: «إني لأرجو أن تكونوا شطر أهل الجنة» ثم تلا رسول الله علي هذه الآية ﴿ثلة من الأولين \* وثلة من الآخرين ﴾ [٢٠٠](١).

وقال أبو العالية ومجاهد وعطاء بن أبي رباح والضحّاك ﴿ثلة من الأولين﴾ يعني من سابقي هذه الأمة ﴿وقليل من الآخرين﴾ من هذه الأمة في آخر الزمان.

يدل عليه ما أخبرنا الحسين بن محمد، حدّثنا أحمد بن محمد بن اسحاق السني، حدّثنا أبو خليفة الفضل بن الحباب محمد بن كثير، حدّثنا سفيان عن أبان بن أبي عياش عن سعيد بن جبير عن ابن عباس في هذه الآية ﴿ثلة من الأولين \* وثلة من الآخرين﴾ قال: قال رسول الله عليه: «هما جميعاً من أُمتي» [٢٠١](٢).

﴿وأصحاب الشمال ما أصحاب الشمال \* في سموم ﴾ ريح حارة ﴿وحميم ﴾ ماء حار ﴿وظل من يحموم ﴾ دخان شديد السواد.

وأنشد قطرب:

وما قد شربت ببطن [مكة] فراتاً لمد كاليحموم جاري وقال ابن بريدة: اليحموم جبل في جهنم يستغيث إلى ظله أهل النار<sup>(٣)</sup>

﴿لا بارد﴾ بل حار لأنه من دخان سعير جهنم ﴿ولا كريم﴾ ولا عذب عن الضحّاك، سعيد ابن المسيب والحسن: نظيره: ﴿من كل زوج كريم﴾(٤)

مقاتل: طيب. قتادة: ﴿لا بارد﴾ المنزل ﴿ولا كريم﴾ المنظر.

قال الفراء: يجعل الكريم تابعاً لكل شيء نفت عنه فعلا فيه ذم<sup>(٥)</sup>.

وقال ابن كيسان: اليحموم اسم من أسماء النار. وقال الضحّاك: النار سوداء وأهلها سود وكل شيء فيها أسود.

﴿إنهم كانوا قبل ذلك﴾ في الدنيا ﴿مترفين﴾ منّعمين ﴿وكانوا يصرون﴾ يقيمون ﴿على الحنث العظيم﴾ على الذنب الكبير، وهو الشرك.

<sup>(</sup>١) مسند أحمد: ١ / ٤٢٠ وفيه الى قوله: سبقك بها عكاشة، وتاريخ جرجان: ٣٧٣، والمستدرك: ٤ /

<sup>(</sup>٢) جامع البيان للطبري: ٢٧ / ٢٤٩.

<sup>(</sup>۳) جامع البيان تنظيري . ۱۲ / ۲۱۳ .(۳) تفسير القرطبي: ۱۷ / ۲۱۳ .

<sup>(</sup>٤) سورة الشعراء: ٧.

<sup>(</sup>٥) كقولهم: ما هذه بدار واسعة ولا كريمة.

وقال أبو بكر الأصم: كانوا يُقسمون أن لا بعث، وأن الأصنام أنداد لله وكانوا يقيمون عليه فذلك حنثهم.

﴿وكانوا يقولون أإذا متنا وكنا تراباً وعظاماً أإنا لمبعثون ﴾ لحق ﴿أو آباؤنا الأولون \* قل إن الأولين والآخرين \* لمجموعون إلى ميقات يوم معلوم » ثم يقال لهم: ﴿إنكم أيها الضالون المكذبون لآكلون من شجر من زقوم \* فمالئون منها البطون \* فشاربون عليه من الحميم \* فشاربون شرب الهيم ».

قرأ أهل المدينة وعاصم وحمزة والأعمش وأيوب: (شرب) بضم الشين، واختاره أبو حاتم، وقرأ الباقون: بفتحه، واختاره أبو عبيد.

وروي عن الكسائي عن يحيى بن سعيد عن جريج إنه قال: ذكرت لجعفر بن محمد قراءة أصحاب عبدالله (شرب الهيم) بفتح الشين، فقال: «أما بلغك إن رسول الله على بعث بديل بن ورقاء الخزاعي إلى أهل مِنى في أيام التشريق فقال: «إنها أيام أكل وشرب» [٢٠٢](١).

ويقال هي بفتح الشين [و.....](٢) وهما لغتان جيدتان.

تقول العرب: شربت شَرباً وشُرباً وشُرُباً بضمتين.

وقال أبو زيد الأنصاري: سمعت العرب تقول: شربت شِرباً، بُكِسر الشين.

وأما (الهيم) فالإبل العطاش. وقال عكرمة وقتادة: هو داء بالإبل لا تروى [معه] (٣) ولا تزال تشرب حتى تهلك ويقال لذلك الداء الهيام، ويقال: حمل أَهْيم وناقة هيماء وإبل هيم.

قال لبيد:

أُجزت على معارفها بشعث وأطلاح من المهري هيم (<sup>3)</sup> وقال الضحّاك وابن عيينة وابن كيسان: الهيم الأرض السهلة ذات الرمل.

﴿هذا نزلهم﴾ رزقهم وغذاؤهم وما أُعدّ لهم ﴿يوم الدين \* نحن خلقناكم فلولا تصدقون﴾ بالبعث ﴿أفرأيتم ما تمنون﴾ تصبون في الأرحام من النطف؟.

وقرأ أبو السماك: (تمنون) بفتح التاء وهما لغتان.

﴿أَأْنَتُم تَخْلَقُونَهُ أَم نَحْنُ الْخَالِقُونُ \* نَحْنُ قَدَّرْنَا﴾ [قرأ مجاهد وحميد وابن محيصن (قدرنا)

<sup>(</sup>١) مجمع الزوائد: ٣ / ٢٠٤، والمعجم الأوسط: ٧ / ١٦٩.

<sup>(</sup>٢) كلمة غير مقروءة.

<sup>(</sup>٣) في المخطوط: معها.

<sup>(</sup>٤) تفسير القرطبي: ١٧ / ٢١٥.

بتخفيف الدال](١)، الباقون بالتشديد ﴿بينكم الموت﴾ فمنكم من يعيش إلى أن يبلغ الهرم، ومنكم من يموت شاباً وصبياً صغيراً ﴿وما نحن بمسبوقين﴾ عاجزين عن إهلاككم ﴿على أن نبدّل أمثالكم﴾ أو إبدالكم بامثالكم ﴿وننشئكم﴾ ونخلقكم ﴿فيما لا تعلمون﴾ من الصور. قال مجاهد: في أي خلق شئنا.

وقال سعيد بن المسيب ﴿فيما لا تعلمون﴾ يعني في حواصل طير تكون ببرهوت كأنها الخطاطيف، وبرهوت واد باليمن. وقال الحسن ﴿وننشئكم فيما لا تعلمون﴾ أي نبدل صفاتكم ونجعلكم قردة وخنازير كما فعلنا بمن كان قبلكم.

وقال السدي: نخلقكم في سوى خلقكم.

﴿ ولقد علمتم النشأة ﴾ الخلقة ﴿ الأولى ﴾ ولم تكونوا شيئاً ، ﴿ فلولا تذكرون ﴾ أي قادر على إعادتكم كما قدرت على إبدائكم .

وقال الحسين بن الفضل في هذه الوجوه: وإن كانت غير مردودة، فالذي عندي في هذه الآية ﴿وننشئكم فيما لا تعلمون \* ولقد علمتم النشأة الاولى ﴾ أي خلقتكم للبعث بعد الموت من حيث لا تعلمون كيف شئت وذلك أنكم علمتم النشأة الأولى كيف كانت في بطون الأمهات وليست الأخرى كذلك.

﴿أَفْرَأَيْتُم مَا تَحْرَثُونَ﴾ أي تثيرون الأرض وتعملون فيها وتطرحون البذر ﴿أَأْنَتُم تَزْرَعُونُهُ﴾ تنبتونه ﴿أَمْ نَحْنَ الزارعُونَ﴾؟.

أخبرني الحسين، حدّثنا عمر بن محمد بن علي الزيات، حدّثنا أبو عبدالله أحمد بن عبدالرحمن بن مرزوق، حدّثنا مسلم بن أبي مسلم الجرمي، حدّثنا مخلد بن الحسين عن هشام أبن حسان عن محمد بن سيرين عن أبي هريرة عن النبي على قال: «لا يقولن أحدكم: زرعت وليقل حرثت»  $[2.5]^{(7)}$ .

قال أبو هريرة: ألم تسمعوا قول الله عزّوجل ﴿أَفْرأَيْتُم مَا تَحْرَثُونَ أَأْنَتُم تَزْرَعُونَهُ أَمْ نَحْنَ الزارعُونَ﴾.

﴿ لو نشاء لجعلناه حطاماً ﴾ هشيماً لا ينتفع به في مطعم وغذاء. وقال مرة: يعني نبتاً لا قمح فيه.

﴿ فظلتم ﴾ قرأت العامة بفتح الظاء. وقرأ عبدالله بكسره: والأصل ظللتم، فحذف إحدى

<sup>(</sup>١) زيادة عن تفسير القرطبي: ١٧ / ٢١٦ وفي المخطوط: نخفيف مكتي.

<sup>(</sup>۲) تفسير القرطبي: ۱۷ / ۲۱۸.

اللامين تخفيفاً، فمن فتحه فعلى الأصل ومن كسره نقل حركة اللام المحذوفة إلى الظاء.

﴿تفكهون﴾ قال يمان: تندمون على نفقاتكم، نظيره ﴿فأصبح يقلّب كفيه على ما أنفق فيها﴾(١).

قتادة: تعجبون. عكرمة: تلاومون. الحسن: تندمون على ما سلف منكم من معصية الله التي أوجبت لكم عقوبته حتى نالكم في زرعكم ما نالكم. ابن زيد: تتفجّعون. ابن كيسان: تحزنون.

قال: وهو من الأضداد. تقول العرب: تفكهت: أي تنعّمت، وتفكهت: أي حزنت.

قال الفراء: تفكهون وتفكنون واحد، والنون لغة عكل<sup>(٢)</sup>. وقيل: التفكة التكلم فما لا يعنيك، ومنه قيل للمزاح: فكاهة.

﴿إِنا﴾ قرأ عاصم برواية أبي بكر والمفضل بهمزتين. الباقون على الخبر. ومجاز الآية ﴿فظلتم تفكهون﴾ وتقولون ﴿إنا لمغرمون﴾ قال مجاهد وعكرمة: لمؤلع بنا. قال ابن عباس

ابن أبي نجيح عن مجاهد قال: ملقون للشر. مقاتل بن حيان: مهلكون.

وقال الضحّاك: غرّمنا أموالنا وصار ما أنفقنا غرمنا عليه. مُرة الهمداني: محاسبون.

﴿ بِل نحن محرومون ﴾ محدودون [ممنوعون] (٣) محارفون، والمحروم ضد المرزوق.

قال أنس بن مالك: مرَّ رسول الله ﷺ بأرض الأنصار فقال: «ما يمنعكم من الحرث؟

قالوا: الجدوبة. قال: «فلا تفعلوا فإن الله عزّوجل يقول: أنا الزارع إن شئت زرعت بالماء وإن شئت زرعت بالماء وإن شئت زرعت بالبذر» (٤) [٢٠٤] ثم تلا رسول الله ﷺ ﴿أَفْرَأْيْتُم مَا تَحْرَثُونَ ﴾ الآيات.

﴿أَفْرَأَيْتُمُ الْمَاءُ الَّذِي تَشْرِبُونَ \* أَأْنَتُمُ انْزَلْتُمُوهُ مِنْ الْمُرْنَ﴾ السحاب، واحدتها مزنة.

قال الشاعر:

فنحن كماء المزن ما في نصابنا كهام ولا فينا يعد بخيل (٥)

وقتادة: يعذبون، والغرام: العذاب.

<sup>(</sup>١) سورة الكهف: ٤٢.

<sup>(</sup>٢) عكل: قبيلة من العرب وقيل: عضل.

<sup>(</sup>٣) في المخطوط: ممنَّعون بتشديد النون وفتحها.

<sup>(</sup>٤) تفسير القرطبي: ١٧ / ٢٢٠.

<sup>(</sup>٥) تفسير القرطبي: ١٧ / ٢٢٠.

﴿أَم نحن المنزلون \* لو نشاء جعلناه أُجاجا ﴾ قال ابن عباس: شديد الملوحة. وقال الحسن: قعاعاً مُراً.

﴿ فلولا تشكرون أفرأيتم النار التي تورون﴾ تقدحون وتستخرجون من زندكم ﴿ أأنتم أنشأتم شجرتها ﴾ التي تقدح منها النار وهي المرخ والعفار ﴿ أم نحن المنشؤن ﴾ المخترعون؟

﴿ نحن جعلناها ﴾ يعني نار الدنيا ﴿ تذكرة ﴾ للنار الكبرى.

أخبرنا ابن سعيد بن حمدون، حدّثنا ابن الشرقي، حدّثنا محمد بن يحيى وعبد العزيز بن بشير وأحمد بن يوسف قالوا: حدّثنا عبدالرزاق، حدّثنا معمر عن همام بن منبه قال: هذا ما حدّثنا أبو هريرة عن محمد رسول الله على قال: «ناركم هذه التي توقِد بنو آدم جزءاً من سبعين جزءاً من حرّ جهنم».

قالوا: والله إن كانت لكافيتنا برسول الله. قال: «فإنها فضلت عليها بتسعة وستين جزءاً كلها مثل حرّها»(١) [٢٠٥].

﴿ ومتاعاً ﴾ بلغة ومنفعة ﴿ للمقوين ﴾ المسافرين النازلين في الأرض القيّ والقوى، وهي القفر الخالية البعيدة من العمران والأهلين، يقال: أقوت الدار إذا دخلت من سكانها.

قال الشاعر:

أقوى وأقفر من نعمم وغيرها هوج الرياح بهابي الترب موار<sup>(۱)</sup> وقال النابغة:

يا دار ميّة بالعلياء فالسند بها أقوت وطال عليها سالف الأبد (٣)

هذا قول أكثر المفسرين، وقال مجاهد (للمقوين) يعني للمستمتعين من الناس أجمعين، المسافرين والحاضرين يستضيء بها في الظلمة ويصطلي بها في البرد وينتفع بها في الطبخ والخبز ونتذكر بها نار جهنم فنستجير الله منها.

وقال الحسن: بُلغَة المسافرين يبلغون بها إلى أسفارهم يحملونها في الخرق والجواليق. وقال الربيع والسدي: يعني للمرملين المعترين الذين لا زاد معهم، ناراً يوقدون فيختبزون بها، وهي رواية العوفي عن ابن عباس. قال ابن زيد: للجائعين. تقول العرب: أقويت مذ كذا وكذا أي ما أكلت شيئاً.

<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم: ۸ / ۱٤٩.

<sup>(</sup>٢) الهوج: الريح التي تستوي في هبوبها، والهابي من هباء الغبار أي سطع، وموار: تحرك بسرعة، والبيت في تفسير الطبري: ٢٧ / ٢٦٤.

<sup>(</sup>٣) ديوان النابغة الجعدي: ٣٥.

قال قطرب: المقوي من الأضداد (١) يكون بمعنى الفقر ويكون بمعنى الغنى. يقال: أقوى الرجل إذا قويت دوابه، وإذا كثر ماله.

﴿ فسبح باسم ربك العظيم فلا اقسم﴾ قال أكثر المفسرين: معناه: أُقسم، و ﴿ لا ﴾ صلة، وتصديقه قراءة عيسى بن عمر: (فلا أقسم) على التحقيق.

وقال بعض أهل العربية: معناه فليس الأمر كما يقولون، ثم استأنف القسم فقال: ﴿أقسم بمواقع النجوم﴾ يعني نجوم القرآن التي كانت تنزل على (٢) انكدارها وانتشارها يوم القيامة.

واختلف القراء فيه فقرأ حمزة والكسائي وخلف: ﴿بموقع﴾ على الواحد، غيرهم: (بمواقع) على الجمع. وهو الاختيار.

﴿ وَإِنه لقسم لو تعلمون عظيم إنه ﴾ يعني هذا الكتاب، وهو موضع القسم ﴿ لقرآن كريم ﴾ [حصين] (٣) عزيز مكرم.

وقال عبدالعزيز بن يحيى الكناني: غير مخلوق، وقيل: سُمي كريماً لأن يُسره يغلب عُسره.

﴿ فَي كتابِ مَكنُونَ ﴾ مصون. عند الله سبحانه محفوظ عن الشياطين وعن جميع ما يشين.

<sup>(</sup>١) في المخطوط: الضداد.

<sup>(</sup>٣) كلمة غير مقروءة والأقرب ما أثبتناه.

<sup>(</sup>٢) كذا في المخطوط.

﴿لا يمسه﴾ أي ذلك الكتاب ﴿إلاّ المطهرون﴾ من الذنوب وهم الملائكة.

أخبرنا عبدالله بن حامد، أنبأنا ابن الشرقي، حدّثنا محمد بن الحسين بن طرحان، حدّثنا سعيد بن منصور، حدّثنا أبو الأحوص عن عاصم الأحول عن أنس في قوله عزّوجل ﴿لا يمسه الا المطهرون﴾ قال: الملائكة.

وأخبرنا أبو بكر بن عبدوس، أنبأنا أبو الحسن بن محفوظ، حدّثنا عبدالله بن هاشم، حدّثنا عبدالرحمن عن سفيان عن الربيع عن سعيد بن جبير ﴿لا يمسه إلاّ المطهرون﴾ قال: الملائكة الذين في السماء.

وقال أبو العالية وابن زيد: ليس أنتم أصحاب الذنوب إنما هم الذين طهروا من الذنوب كالرسل من الملائكة والرسل من بني آدم، فجبرئيل الذي ينزل به مطهّر والرسل الذين يجيئهم به مطهّرون.

وقال ابن عباس: من الشرك. عكرمة: هم حملة التوراة والإنجيل.

قتادة: ﴿لا يمسه﴾ عند الله ﴿إلاّ المطهرون﴾ فأما في الدنيا فيمسّه الكافر النجس والمنافق الرجس.

حبان عن الكلبي: هم السفرة الكرام البررة. محمد بن فضيل عنه لا يقرؤه إلا الموحدون. قال عكرمة: وكان ابن عباس ينهى أن يمكن اليهود والنصارى من قراءة القرآن.

الفراء: لا يجد طعمه ونفعه إلاّ من آمن به.

الحسين بن الفضل: لا يعرف تفسيره وتأويله إلاّ من طهّره الله من الشرك والنفاق.

أبو بكر الوراق: لا يوفق للعمل به إلا السعداء.

أبو العباس بن عطاء: لا يفهم حقائق القرآن إلا من طهر سرّه عند الأنوار من الأقذار.

جنيد: هم الذين طهر سرّهم عما سوى الله.

وقال قوم: معناه ﴿لا يمسه إلا المطهرون﴾ من الأحداث والجنابات والنجاسات، وردّوا الكناية في قوله ﴿لا يمسه﴾ إلى القرآن.

وقالوا: أراد بالقرآن المصحف، سماه قرآناً على قرب الجوار والإتساع، كالخبر الصحيح أن رسول الله ﷺ نهى أن يسافر بالقرآن إلى أرض العدو(١).

قالوا: وظاهر الآية نفي ومعناها نهي كقوله عزّ وجل: ﴿والمطلقات يتربصن﴾ ونحوها

<sup>(</sup>١) راجع موطأ مالك: ٢ / ٤٤٦، وصحيح مسلم: ٦ / ٣٠.

واستدلوا بهذه الآية على منع الجنب والحائض والمحدث من مس المصحف وحمله، وقالوا: لا يجوز لأحد حمل المصحف ولا مسّه حتى يكون على صفة يجوز له الصلاة. قال: هذا مذهب جمهور الفقهاء إلا إن أبا حنيفة لا يمنع من حمله بعلاقة ومسّه بحائل. والاختيار أنه ممنوع منه، لأنه إذا حمله في جلده فإنما حمله بحائل ومع هذا يُمنع منه.

وذهب الحكم وحماد وداود بن علي إلى أنه لا بأس بحمل المصحف ومسّه على أي صفة كانت سواء كان طاهراً أو غير طاهر، مؤمناً أو كافراً. إلاّ أن داود قال: لا يجوز للمشرك حمل المصحف.

والدليل على أنه لا يحمل المصحف ولا يمسّه إلاّ طاهراً ما روى أبو بكر محمد بن عمرو ابن جرم عن أبيه عن جده أن النبي ﷺ لما بعثه إلى اليمن كتب في كتابه ألاّ يحمل المصحف ولا يمسّه إلاّ طاهرٌ.

وروى سالم بن عبدالله بن عمر عن أبيه أن النبي على قال: «لا تمس القرآن إلا وأنت طاهر» (١) [٢٠٦].

ولأن به إجماع الصحابة.

وروي أن علياً سُئل: أيمس المحدث المصحف؟ قال: «لا».

وروي أن مصعب بن سعد بن أبي وقاص كان يقرأ من المصحف فأدخل يده فحك ذكره فأخذ أبوه المصحف من يده. وقال: قم فتوضأ ثم خذه، ولا مخالف لهما في الصحابة.

وقال عطاء ﴿لا يمسه إلا المطهرون﴾ قال: لا يقلب الورق من المصحف إلاّ المتوضىء. واستدل المبيحون بكتاب رسول الله ﷺ إلى قيصر وفيه ﴿بسم الله الرحمٰن الرحيم \* قل يا أهل الكتاب تعالوا إلى كلمة سواء بيننا وبينكم﴾ الآية (٢).

وأجاز الفقهاء ذلك إذا دعته ضرورة أو حمله عذر عليه، وأما الصبيان فلا صحابنا فيه وجهان:

أحدهما: أنهم يمنعون منه كالبالغين.

والثاني: أنهم لا يُمنعون، لمعنيين: أحدهما: أن الصبي لو منع ذلك أدّى إلى ألاّ يتلقن القرآن ولا يتعلمه ولا يحفظه، لأن وقت تعلمه وحفظه حال الصغر.

<sup>(</sup>١) كنز العمال: ١ / ٦١٥.

<sup>(</sup>۲) سورة آل عمران: ٦٤.

والثاني: أن الصبي وإن كانت له طهارة فليست بكاملة لأن النية لا تصحّ منه، فإذا جاز أن يحمله على طهر غير كامل جاز أن يحمله محدثاً والله أعلم.

﴿تنزيل﴾ أي منزل ﴿من رب العالمين﴾ فسمي المنزّل تنزيلا على اتساع اللغة، كما تقول للمقدور قدر وللمخلوق خلق، وهذا الدرهم ضرب الأمير ووزن سبعة، ونحوها ﴿أَفبهذا الحديث﴾ يعني القرآن ﴿أنتم مدهنون﴾ قال ابن عباس: مكذبون.

مقاتل بن حيان: كافرون، ونظيره ﴿ودُّوا لُو تَدَهَنُ فَيَدَهُنُونَ﴾ (١).

وقال ابن كيسان: المدهن الذي لا يفعل ما يحق عليه ويدفعه بالعلل.

وقال المؤرخ: المدهن المنافق الذي ليّن جانبه ليخفي كفره. وادّهن وداهن واحد وأصله من الدهن. وقال مجاهد: تريدون أن تمالئوهم فيه وتركنوا إليهم.

وقال بعض أئمّة اللغة: مدهنون أي تاركون للحزم في قبول هذا القرآن والتهاون بأمره، ومداهنة العدو وملاينته مكان ما يجب من مغالظته، وأصله من اللين والضعف.

قال أبو قيس بن الأسلت:

الــحــزم والــقــوة خــيــر مــن الإ دهــان والــفــكّــة والــهــاع<sup>(۲)</sup> **﴿وتجعلون رزقكم﴾** حظكم ونصيبكم من القرآن **﴿أنكم تكذبون﴾**.

قال الحسن: في هذه الآية خسر عبد لا يكون حظه من كتاب الله إلاّ التكذيب به.

وقال آخرون: هذا في الاستسقاء بالأنواء. أنبأني عبدالله بن حامد، أنبأنا محمد بن الحسن، حدّثنا أجمد بن يوسف، حدّثنا النضر بن محمد، عكرمة، حدّثنا أبو زميل حدّثني ابن عباس قال: مُطر الناس على عهد رسول الله على فقال النبي على: «أصبح من الناس شاكر ومنهم كافر، قالوا: هذه رحمة وضعها الله، وقال بعضهم: لقد صدق نوء (٣) كذا وكذا» [٢٠٧] قال: فنزلت هذه الآية.

﴿ فلا أُقسم بمواقع النجوم ﴾ حتى ﴿ وتجعلون رزقكم أنكِم تكذبون ﴾ ، وشرح قول ابن عباس هذا في سبب نزول هذه الآية ما روي عنه أن النبي على خرج في سفر فنزلوا فأصابهم

<sup>(</sup>١) سورة القلم: ٩.

<sup>(</sup>٢) لسان العرب: ١٠ / ٤٧٦ وفيه: الاشفاق، بدل: الادهان.

<sup>(</sup>٣) في نسخة: بنو، بدل: نوء.

<sup>(</sup>٤) السنن الكبرى: ٣ / ٣٥٨، والمعجم الكبير: ١٢ / ١٥٣.

العطش وليس معهم ماء فذكروا ذلك للنبي ﷺ فقال: «أرأيتم إن دعوت لكم فسقيتم فلعلكم تقولون سُقينا هذا المطر بنوء كذا»(١) [٢٠٨].

فقالوا: يا رسول الله ما هذا بحين الأنواء.

قال فصلى ركعتين ودعا ربه فهاجت ريح ثم هاجت سحابة فمطروا حتى سالت الأودية وملوؤا الأسقية فثم ركب رسول الله على فمرَّ برجل يغترف بقدح له وهو يقول: سُقينا بنوء فلان، ولم يقل: هذا من رزق الله، فأنزل الله عزّوجل ﴿وتجعلون رزقكم﴾ أي شكركم لله على رزقه إياكم ﴿أنكم تكذبون﴾ بالنعمة وتقولون: سُقينا بنوء كذا، وهذا كقول القائل: جعلت العطاء إليك إساءة منك إليً، وجعلت شكر إكرامي لك أنك اتخذتني عدواً، فمجاز الآية: وتجعلون شكر رزقكم، فحذف المضاف وأقام المضاف إليه مقامه، كقوله ﴿واسأل القرية﴾ (٢) ونحوها.

قال الشاعر:

وكان شكر القوم عند المنن كنَّ الصحيحات وقفا الأعين

ودليل هذا التأويل ما أخبرنا عبد الله بن حامد، أخبرنا عمر بن الحسن، حدّثنا أحمد، حدّثنا أُبي، حدّثنا حصين عن هارون بن سعد عن عبدالأعلى عن أبي عبدالرحمن عن علي أن رسول الله على قرأ: (وتجعلون شكركم أنكم تكذبون).

وذكر الهيثم عن عدي أن من لغة أزد شنوءة (٣): ما رزق فلان، بمعنى ما شكر (٤).

وأنبأني عقيل، المعافي، محمد بن جرير حدّثني يونس، سفيان عن محمد بن إسحاق عن محمد بن إسحاق عن محمد بن إبراهيم بن الحرث التيمي عن أبي سلمة عن أبي هريرة أن رسول الله على قال: «ان الله سبحانه وتعالى ليصبح عباده (٥) بالنعمة أو يمسيهم بها فيصبح قوم كافرين يقولون: مطرنا بنوء كذا وكذا» [٢٠٩] (٢).

قال محمد: فذكرت هذا الحديث لسعيد بن المسيب فقال: ونحن قد سمعنا من أبي هريرة، وقد أخبرني من شهد عمر بن الخطاب رفي وهو يستسقي فلما إستسقى التفت إلى العباس فقال: يا عم رسول الله كم بقي من نؤء الثريا؟

<sup>(</sup>١) أسباب نزول الآيات: ٢٧١.

<sup>(</sup>٢) سورة يوسف: ٨٢.

<sup>(</sup>٣) على وزن فعولة (لسان العرب: ١ / ١٠٣)، وهي قبيلة سميت لشنآن بينهم، قاله الفيروزآبادي.

<sup>(</sup>٤) راجع زاد المسير لابن الجوزي: ٧ / ٢٩٤، وتفسير القرطبي: ١ / ١٧٨.

<sup>(</sup>٥) في المصدر: [القوم].

<sup>(</sup>٦) جامع البيان للطبري: ٢٧ / ٢٧١، والدر المنثور: ٦ / ١٦٤.

فقال: «العلماء يزعمون أنها تعترض في الأفق بعد سقوطها سبعاً» قال: فما مضت سابعة حتى مطروا [٢١٠](١).

أخبرنا عبدالله بن حامد، أخبرنا محمد بن خالد، أخبرنا داود بن سليمان، حدّثنا عبد بن حميد، حدّثنا هاشم بن القاسم، حدّثنا محمد بن طلحة، عن طلحة عن عبدالله بن محيريز قال: دعاه سليمان بن عبدالملك فقال: لو تعلّمت علم النجوم فازددت إلى علمك. فقال: قال رسول الله على: «ان أخوف ما أخاف على أمتي ثلاث: حيف الأئمة وتكذيباً بالنجوم»(٢) [٢١١].

ثم خاطبهم خطاب التحذير والترهيب فقال عزّ من قائل: ﴿فلولا﴾ فهّلا ﴿إذا بلغت﴾ يعني النفس ﴿الحلقوم﴾ عند خروجها من الجسد فأختزل النفس لدلالة الكلام عليه.

كقول الشاعر:

أماويًّ ما يغني الشراء عن الفنى إذا حشرجت يوماً وضاق به الصدر ﴿وأنتم حينتذ تنظرون﴾ إلى أمري وسلطاني.

وقال ابن عباس: يريد: من حضر الميت من أهله ينظرون إليه متى تخرج نفسه.

قال الفراء: وذلك معروف من كلام العرب أن يخاطبوا الجماعة بالفعل كانهم أهله وأصحابه، والمراد به بعضهم غائباً كان أو شاهداً فيقولوا: قتلتم فلاناً والقاتل منهم واحد. ويقولون لأهل المسجد إذا آذوا رجلا بالازدحام: اتقوا الله فإنكم تؤذون المسلمين ونحن أقرب إليه منكم بالقدرة والعلم ولا قدرة لكم على دفع شيء عنه.

قال عامر بن عبد قيس: ما نظرت إلى شيء إلاّ رأيت الله سبحانه أقرب إليَّ منه.

وقال بعضهم: أراد: ورسلنا الذين يقبضون.

**«ونحن أقرب إليه منكم ولكن لا تبصرون \* فلولا إن كنتم غير مدينين \*** مملوكين ومحاسبين ومجزيين .

فإن قيل: فأين جواب قوله ﴿فلولا إذا بلغت﴾ وقوله ﴿فلولا إن كنتم﴾؟

قلنا: قال الفراء: إنهما أُجيبا بجواب واحد، وهو قوله ﴿ترجعونها﴾ وربما أعادت العرب الحرفين ومعناهما واحد فهذا من ذلك، ومنه قوله ﴿فإما يأتينكم مني هدى فمن تبع هداي فلا

<sup>(</sup>١) مسند الحميدي: ٢ / ٤٣٢، وجامع البيان للطبري: ٢٧ / ٢٧١.

<sup>(</sup>۲) الجامع الصغير: ١ / ٤٧ ح٢٧٩، وكنز العمال: ٦ / ١٥ ح١٤٦٣٢ بتفاوت يسير.

خوف عليهم . أجيبا بجواب واحد، وهما جزآن ومن ذلك قوله ﴿ولا تحسبن الذين يفرحون بما أتوا ويحبون أن يحمدوا بما لم يفعلوا فلا تحسبنهم ﴾(١).

وقيل: في الآية تقديم وتأخير مجازها ﴿فلولا إن كنتم غير مدينين ترجعونها﴾ أي تردون نفس هذا الميت إلى جسده إذا بلغت الحلقوم، ثم ذكر طبقات الخلق عند الموت وفي البعث، وبيّن درجاتهم فقال ﴿فأما إن كان من المقربين﴾ وهم السابقون ﴿فرَوح﴾ قرأ الحسن وقتادة ويعقوب: بضم الراء على معنى أن روحه تخرج في الريحان. قاله الحسن.

وقال قتادة: الروح الرحمة، وقيل: معناه فحياة وبقاء لهم، وذكر أنها قراءة النبي ﷺ.

أخبرنا محمد بن نعيم، أخبرنا الحسين بن أيوب، أخبرنا علي بن عبدالعزيز، أخبرنا أبو عبيد، حدّثنا مروان بن معاوية عن أبي حماد الخراساني عن بديل بن ميسرة عن عبدالله بن شقيق عن عائشة قالت: كان رسول الله عليه المرف: (فروح وريحان) بضم الراء.

وباسناده عن أبي عبيد، حدّثنا حجاج عن هارون وأخبرنا عبدالله بن حامد، أخبرنا عمر ابن الحسن، أخبرنا أحمد، حدّثنا أبي، حدّثنا الحسين عن عبيدالله البصري عن هارون بن موسى المعلم أخبرني بديل بن ميسرة عن عبدالله بن شقيق عن عائشة عن عائشة الله عليه يقرأ (فروح وريحان) بضم الراء.

وقرأ الآخرون: بفتح الراء.

واختلفوا في معناه، فقال ابن عباس ومجاهد: فراحة. سعيد بن جبير: فرح. الضحّاك: مغفرة ورحمة.

﴿ وريحان﴾ قال ابن عباس: مستراح. مجاهد وسعيد بن جبير: رزق. قال مقاتل: هو بلسان حمير، يقال: خرجت أطلب ريحان الله أي رزقه.

قال الربيع بن خثيم وابن زيد: (فروح) عند الموت (وريحان) يخبّأ له في الآخرة.

وقال الآخرون: هو الريحان المعروف الذي يُشمّ.

قال أبو العالية: لا يفارق أحد من المقربين الدنيا حتى يؤتى بغصن من ريحان الجنة فيشمّه ثم يقبض (٢).

﴿ وجنة نعيم ﴾ قال أبو بكر الوراق: الرّوح: النجاة من النار، والريحان: دخول دار القرار.

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران: ١٨٨.

<sup>(</sup>٢) تفسير الطبري: ٢٧ / ٢٧٦.

الترمذي: الروح: الراحة في القبر، والريحان: دخول البجنة.

بسام بن عبدالله: الروح: السلامة، والريحان: الكرامة.

شعر:(١)

الروح معانقة الأبكار والريحان موافقة الأبرار

بحران الروح كشف الغطاء والريحان الروية واللقاء.

وقيل: الروح: الراحة، والريحان: النجاة من الآفة، وقيل: الروح: الموت على الشهادة، والريحان: نداء السعادة، وقيل: الروح: كشف الكروب، والريحان: غفران الذنوب، وقيل: الروح: الثبات على الايمان، والريحان: نيل الأمن والأمان.

وقيل: الروح فضلة، والريحان: [فضالة (٢٠]. وقيل: الروح تخفيف الحساب، والريحان: تضعيف الثواب.

وقيل: الروح عفو بلا عتاب، والريحان: رزق بلا حساب.

ويقال: ﴿فروح﴾ للسابقين ﴿وريحان﴾ للمقتصدين ﴿وجنَتُ نعيم﴾ للطالبين.

وقيل: الروح لأرواحهم، والريحان لقلوبهم والجنة لأبدانهم والحق لأسرارهم.

﴿ وأما إن كان من أصحاب اليمين \* فسلام لك ﴾ رفع على معنى: فلك سلام، وهو سلام لك، أي سلامة لك يا محمد منهم فلا تهتم لهم فإنهم سلموا من عذاب الله.

وقال الفراء: مُسلّم لك أنهم من أصحاب اليمين. أو يقال لصاحب اليمين: إنه مسلم لك أنك ﴿من أصحاب اليمين﴾ .

﴿وأما إن كان من المكذبين الضالين﴾ وهم أصحاب المشأمة ﴿فنزل من حميم وتصلية حجيم﴾ وإدخال النار ﴿إن هذا﴾ الذي ذكروا ﴿لهو حق اليقين﴾ أي الحق اليقين فأضافه إلى نفسه، وقد ذكرنا نظائره.

قال قتادة: في هذه الآية: إن الله عزّ وجل ليس تاركاً أحداً من الناس حتى يقفَه على اليقين من هذا القرآن، فأما المؤمن فأيقن في الدنيا فنفعه ذلك يوم القيامة، وأما الكافر فأيقن يوم القيامة حين لا ينفعه.

﴿ فسبح باسم ربك ﴿ فصلٌ بذكر ربك وأمره. وقيل: فاذكر اسم ربك العظيم وسبّحه.

<sup>(</sup>١) كذا في المخطوط وليس هو بشعر.

<sup>(</sup>٢) في المخطوط فضلة في الموضعين.

أخبرنا ابن فنجويه، حدّثنا ابن شنبه، حدّثنا حمزة بن محمد الكاتب، حدّثنا نعيم بن حماد، حدّثنا عبدالله بن المبارك عن موسى بن أيوب الغافقي عن عمّه وهو اياس بن عامر عن عقبة بن عامر الجهني قال: لما نزلت على رسول الله وسبح باسم ربك العظيم قال: «اجعلوها في ركوعكم» ولما نزلت ﴿سبح إسم ربك الأعلى قال رسول الله والما الله المعلوها في سجودكم» (١) [٢١٢].

أخبرنا أبو الحسن علي بن محمد المقرىء، حدّثنا أبو محمد عبدالله بن محمد الحافظ أخبرنا أبو بكر بن أبي عاصم النبيل، حدّثنا الحوصي، حدّثنا بقية، عن يحيى بن سعيد، عن خالد بن معدان عن أبي بلال عن العرباض بن سارية أن رسول الله على كان يقرأ بالمسبّحات قبل أن يرقد ويقول: «إن فيهن آية أفضل من ألف آية» [٢١٣] (٢).

قال: يعنى بالمسبحات: الحديد والحشر والصف والجمعة والتغابن.

<sup>(</sup>١) مسند أحمد: ٤ / ١٥٥.

<sup>(</sup>٢) مسندأحمد: ٤ / ١٢٨.

# سورة الحديد

## مدنية وهي آلفان وأربعمائة وستة وسبعون حرفاً وخمسمائة وأربع وأربعون كلمة وتسع وعشرون آية

أخبرنا أبو الحسين المقرىء، حدّثنا أبو بكر الاسماعيلي، حدّثنا وأبو الشيخ الأصفهاني قالا، حدّثنا أبو إسحاق إبراهيم بن شريك، حدّثنا أحمد بن يونس اليربوعي، حدّثنا سلام بن سليم المدايني، حدّثنا هارون بن كثير، حدّثنا زيد بن أسلم عن أبيه عن أبي أمامة، عن أبي بن كعب قال: قال رسول الله عليه: «من قرأ سورة الحديد كتب من الذين آمنوا بالله ورسوله» [٢١٤](١).

### بسم الله الرحمن الرحيم

سَتَحَ بِلَهِ مَا فِي السَّمَوْنِ وَالأَرْضُ وَهُو الْمَرْبُرُ الْمَكِمُ ۚ لَهُ مُلُكُ السَّمَوْنِ وَالْأَرْضُ مِنَى وَيُعِيثُ وَهُو يَكُلِ شَيْءٍ عَلِيمُ ﴿ وَالْمَالِيمُ وَالْمَالِمُ فِي مِنْهُ وَمَا يَخْرُمُ مِنْهَا وَمَا يَخْرُمُ مِنْهَا وَمَا يَخْرُمُ مِنْهَا وَمَا يَخْرُمُ مِنْهُ وَاللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴿ لَهُ مُلْكُ السَّمَوْنِ وَالْمَارُونِ وَالْمَالِمُ وَاللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴿ لَهُ مُلْكُ السَّمَوْنِ وَالْمَارُونِ وَالْمَالُولِيمُ اللّهُ وَمُو عَلِيمٌ بِنَانِ السَّمُونِ وَالْمَرْدِ ﴾ وَمَا لَكُونُ وَلَا لَكُونُ لِللّهُ وَالْمَوْلِ مِنْ اللّهُ وَالْمَوْلُ مِنْهُ وَلَا لَكُونُ وَلَا لَكُونُ اللّهُ وَالْمَوْلُ مِنْهُ فَوْمِ عَلِيمٌ لِللّهُ وَالْمَوْلُ مِنْهُ وَلَا لَكُونُ وَقَدْ أَخَذَى مِسْتَعَالِمُ فِي اللّهُ وَالْمَوْلُ مُنْ أَنْوَمِينُ وَمِلْ وَقُولُمُ اللّهُ وَالْمَوْلُ مُنْهُ اللّهُ وَالْمَولُ لِللّهُ وَالْمَولُ لِيمُ وَاللّهُ وَالْمَولُ لِمُؤْمِلُ لِلللّهُ وَالْمَولُ لِللّهُ وَالْمَولُ لِيمُ وَالْمُولُ لِللّهُ وَالْمَولُ لِمُولِ اللّهُ وَالْمَولُ لِللّهُ وَالْمَولُولُ اللّهُ وَالْمَولُ لِيمُ وَالْمُولُ اللّهُ وَلَا لَكُونُ اللّهُ وَالْمَولُ لِلللّهُ وَالْمَولُولُ مِنْ اللّهُ وَلَا لَكُونُ وَقَدْ أَخَذَ الْمُنْفُولُ وَلَا لَكُونُ لِلْمُ وَلَا لَكُونُ وَلَا لَكُونُ وَلَا لَكُونُ وَلَا لَكُونُ اللّهُ وَلُولُ وَلَالْمُولُ لِلْمُؤْمِلُولُ وَلِلْمُ اللّهُ وَلُولُ وَلَا لَكُونُ وَلَا لَكُونُ وَلَا لَكُولُ لِلْمُؤْمِلُولُ اللّهُ وَلَالِمُولُ لِلْمُؤْمِلُولُ اللّهُ وَلَا لَالْمُولُولُ اللّهُ وَلِلْمُؤْمِلُولُ الللّهُ وَلَالِمُولُولُ وَلْمُؤْمِلُولُ وَلَا لَكُولُولُ وَلَالْمُؤْلُولُ وَلَاللّهُ وَلِلْمُ وَلِلْمُ وَلِلْمُ وَلِلْمُ وَلِمُ وَلِلْمُؤْمِلُولُ وَلِمُولِ وَلَاللّهُ وَلِمُ وَلِمُ الللّهُ وَلِمُ وَلِلْمُؤْمِلُولُ وَلِمُ اللللّهُ وَلِمُولِلْمُ وَلِمُولِلْمُ وَلِلْمُولُولُ وَلِلْمُؤْمُ وَلِلْمُولُولُولُ وَلِمُولُولُ وَلِمُولِلْمُ وَلِلْمُ وَلِمُول

﴿ سبح لله ما في السماوات والأرض وهو العزيز الحكيم \* له ملك السماوات والأرض يحيي ويميت وهو على كل شيء قدير \* هو الأول والآخر والظاهر والباطن يعني ﴿ هو الأول ﴾ قبل كل شيء بلا حَد ولا ابتداء، كان هو ولا شيء موجود ﴿ والآخر ﴾ بعد فناء كل شيء ﴿ والظاهر ﴾ الغالب العالي على كل شيء، وكل شيء دونه ﴿ والباطن ﴾ العالم بكل شيء، فلا أحد أعلم منه.

وهذا معنى قول ابن عباس.

<sup>(</sup>١) تفسير مجمع البيان: ٩ / ٣٨١.

وقال ابن عمر: الأول بالخلق والآخر بالرزق، والظاهر بالاحياء والباطن بالإماتة.

وقال الضحّاك: هو الذي أول الأول وآخر الاخر، وأظهر الظاهر وأبطن الباطن.

مقاتل بن حيان: هو الأول بلا تأويل أحد، والآخر بلا تأخير أحد والظاهر بلا إظهار أحد والباطن بلا إبطان أحد.

وقال يمان: هو الأول القديم، والآخر الرحيم، والظاهر الحليم، والباطن العليم.

وقال محمد بن الفضل: الأول ببرّه والآخر بعفوه، والظاهر بإحسانه والباطن بسرّه.

وقال أبو بكر الوراق: هو الأول بالأزلية والآخر بالأبدية، والظاهر بالأحدية والباطن بالصمدية.

عبد العزيز بن يحيى: هذه الواوات مقحمة والمعنى: هو الأول الآخر الظاهر الباطن، لأن من كان منا أولا لا يكون آخراً، ومن كان ظاهراً لا يكون باطناً.

وقال الحسين بن الفضل: هو الأول بلا ابتداء، والآخر بلا إنتهاء، والظاهر بلا إقتراب، والباطن بلا إحتجاب.

وقال القناد: الأول السابق إلى فعل الخير والمتقدم على كل محسن إلى فعل الإحسان، والآخر الباقي بعد فقد الخلق، والخاتم بفعل الإحسان، والظاهر الغالب لكل أحد، ومن ظهر على شيء فقد غلبه، والظاهر أيضاً: الذي يعلم الظواهر ويشرف على السرائر، والظاهر أيضاً: ظهر للعقول بالإعلام وظهر للأرواح باليقين وإن خفي على أعين الناظرين، والباطن الذي عرف المغيّبات وأشرف على المستترات، والباطن أيضاً: الذي خفي عن الظواهر فلم يدرك إلا بالسرائر.

وقال السدي: الأول ببرّه إذ عرّفك توحيده، والآخر بجوده إذ عرّفك التوبة على ما جنيت، والظاهر بتوفيقه إذ وفقك للسجود له، والباطن بستره إذ عصيته فستر عليك.

وقال ابن عطاء: الأول بكشف أحوال الدنيا حتى لا يرغبوا فيها، والآخر بكشف أحوال العقبى حتى لا يشكّوا فيها، والظاهر على قلوب أوليائه حتى يعرفوه، والباطن عن قلوب أعدائه حتى ينكروه.

وقيل: الأول قبل كل معلوم، والآخر بعد كل مختوم، والظاهر فوق كل مرسوم، والباطن محيط بكل مكتوم.

وقيل هو الأول بإحاطة علمه بذنوبنا قبل وجود ذنوبنا، والآخر يسترها علينا في عقبانا، والظاهر بحفظه إيانا في دنيانا، والباطن بتصفية أسرارنا وتنقية أذكارنا.

وقيل: هو الأول بالتكوين، بيانه قوله ﴿إنما أمره إذا أراد شيئًا أن يقول له كن فيكون﴾(١) والآخر بالتلقين، بيانه قوله ﴿يثبّت الله الذين آمنوا﴾(٢) الآية.

والظاهر بالتبيين بيانه ﴿يريد الله ليبيّن لكم﴾ (٣) والباطن بالتزيين بيانه ﴿وزيّنه في للوبكم﴾ (٤).

وقال محمد بن علي الترمذي: الأول بالتأليف والآخر بالتكليف والظاهر بالتصريف، والباطن بالتعريف.

وقال الجنيد: هو الأول بشرح القلوب، والآخر بغفران الذنوب، والظاهر بكشف الكروب، والباطن بعلم الغيوب.

وسأل عمر كعباً عن هذه الآية فقال: معناها أن علمه بالأول كعلمه بالآخر وعلمه بالظاهر كعلمه بالباطن.

وقيل: هو الأول بالهيبة والسلطان، والآخر بالرحمة والاحسان، والظاهر بالحجة والبرهان، والباطن بالعصمة والامتنان.

وقيل: هو الأول بالعطاء، والآخر بالجزاء، والظاهر بالثناء، والباطن بالوفاء.

وقيل: هو الأول بالبرّ والكرم، والآخر بنحلة القسم، والظاهر باسباغ النعم، والباطن بدفع النقم.

وقيل: هو الأول بالهداية، والآخر بالكفاية، والظاهر بالولاية، والباطن بالرعاية.

وقيل: هو الأول بالانعام، والآخر بالاتمام، والظاهر بالاكرام، والباطن بالالهام.

وقيل: هو الأول بتسمية الأسماء، والآخر بتكملة النعماء، والظاهر بتسوية الأعضاء، والباطن بصرف الأهواء.

وقيل: هو الأول بإنشاء الخلائق، والآخر بافناء الخلائق، والظاهر باظهار الحقائق، والباطن بعلم الدقائق.

وقال الواسطي: لم يدع للخلق نفساً (٥) بعد ما أخبر عن نفسه أنه الأول والآخر والظاهر والباطن.

<sup>(</sup>۱) سورة يس: ۸۲. (۲) سورة إبراهيم: ۲۷.

<sup>(</sup>٣) سورة النساء: ٢٦.

<sup>(</sup>٤) سورة الحجرات: ٧.

<sup>(</sup>٥) كذا في المخطوط.

وسمعت أبا عبدالرحمن السلمي يقول: سمعت أبا بكر الرازي يقول: سمعت الشبلي يقول: في هذه الآية أشياء ساقطة فإني أول آخر ظاهر باطن.

﴿وهو بكل شيء عليم﴾ أخبرنا شعيب بن محمد أخبرنا مكي بن عبدان أخبرنا أحمد بن الأزهر حدّثنا روح بن عبادة، حدّثنا سعيد عن قتادة قال: ذكر لنا أن نبي الله ﷺ بينما هو جالس في أصحابه إذ أتى عليهم سحاب فقال: «هل تدرون ما هذا؟» قالوا: الله ورسوله أعلم.

قال: «هذا العنان هذا روايا الأرض يسوقه الله عزّوجل إلى قوم لا يشكرونه ولا يدعونه» ثم قال هل تدرون ما فوق ذلك؟ قالوا: الله ورسوله أعلم.

قال: «فإنها الرقيع موج مكفوف وسقف محفوظ».

قال: «فكم تدرون بينكم وبينها؟ قالوا: الله ورسوله أعلم.

قال: «فإن بينكم وبينها مسيرة خمسمائة سنة»

قال: «هل تدرون ما فوق ذلك؟ قالوا: الله ورسوله أعلم.

قال: «فإن فوقها سماء أخرى بينهما مسيرة خمسمائة سنة» حتى عدّد سبع سماوات بين كل سماءين مسيرة خمسمائة سنة.

ثم قال: «هل تدرون ما فوق ذلك؟» قالوا: الله ورسوله أعلم.

قال: «فإن فوق ذلك العرش وبينه وبين السماء السابعة مثلما بين سماءين».

ثم قال: «هل تدرون ما الذي تحتكم؟ قالوا: الله ورسوله أعلم.

قال: «فإنها الأرض».

قال: «فهل تدرون ما تحتها؟» قالوا: الله ورسوله أعلم.

قال: «فإن تحتها أرضاً أخرى وبينهما مسيرة خمسمائة سنة حتى عدّد سبع أرضين بين كل أرضين مسيرة خمسمائة سنة»، ثم قال: والذي نفس محمد بيده لو دليتم أحدكم بحبل إلى الأرض السابعة السفلى لهبط على الله» [٢١٥] ثم قرأ ﴿هو الأول والآخر والظاهر والباطن وهو بكل شيء عليم﴾ ومعناه بالعلم والقدرة والخلق والملك.

أخبرنا عبدالله بن حامد، أخبرنا أبا مكي، أخبرنا أحمد بن منصور المروزي، حدّثنا علي ابن الحسن، حدّثنا أبو حمزة عن الأعمش، عن أبي صالح، عن أبي هريرة قال: دخلت فاطمة بنت رسول الله على ماهو خير لك من بنت رسول الله على ماهو خير لك من ذلك أن تقولي: اللهم رب السماوات السبع ورب العرش العظيم، ربنا ورب كل شيء منزل التوراة والإنجيل والفرقان، فالق الحب والنوى أعوذ بك من شر كل شيء أنت أخذ بناصيته،

أنت الأول فليس قبلك شيء وأنت الآخر فليس بعدك شيء، وأنت الظاهر فليس فوقك شيء، وأنت الباطن فليس دونك شيء، اقضِ عنّا الدين وأغننا من الفقر»<sup>(١)</sup> [٢١٦].

وهو الذي خلق السماوات في ستة أيام ثم استوى على العرش أخبرني ابن فنجويه، حدّثنا عمر بن الخطاب، حدّثنا عبدالله بن الفضل حدّثني أحمد بن وركان، حدّثنا علي بن الحسن بن شقيق قال: قلت لعبدالله بن المبارك: كيف نعرف ربنا عزّوجل ؟ قال: في السماء السابعة على عرشه، ولا تقول كما قالت الجهمية: ههنا في الأرض.

وقد ذكرنا معنى الاستواء وحققنا الكلام فيه فأغنى عن الإعادة.

﴿يعلم ما يلج في الأرض وما يخرج منها وما ينزل من السماء وما يعرج فيها وهو معكم ﴾ بالعلم والقدرة ﴿إينما كنتم والله بما تعملون بصير له ملك السماوات والأرض وإلى الله ترجع الأمور \* يولج الليل في النهار ويولج النهار في الليل وهو عليم بذات الصدور آمنوا بالله ورسوله وانفقوا مما جعلكم مستخلفين فيه ﴾ مملّكين، معمرين فيه ﴿فالذين آمنوا منكم وانفقوا لهم أجر كبير \* ومالكم لا تؤمنون بالله والرسول يدعوكم لتؤمنوا بربكم وقد أخذ ميثاقكم ﴾ في ظهر آدم بان الله ربكم لا إله لكم سواه. قاله مجاهد.

وقيل: ﴿أَخَذُ مَيثَاقِكُم﴾ بأن ركّب فيكم العقول وأقام الحجج والدلائل التي تدعو إلى متابعة الرسول.

وقراءة العامة: بفتح الهمزة والقاف.

وقرأ أبو عمرو بضمّهما على وجه ما لم يسمى فاعله. ﴿ان كنتم مؤمنين﴾ يوماً من الأيام، فالآن أحرى الأوقات أن تؤمنوا لقيام الحجج والأعلام على حقيقة الإسلام وصحة نبوة المصطفى (عليه السلام).

هُوَ الذِى يُبَرِّلُ عَلَىٰ عَبَدِهِ مَارِيَتٍ يَدِيْتِ لِيُخْرِجَكُمْ بَيْنَ الظَّلُمُنَتِ إِلَى التَّوْرِ وَإِنَّ اللّهَ بِكُو لَرَءُوكُ رَحِمُ وَمَا لَكُو اللّهِ الْفَقُوا فِي سَبِيلِ اللّهِ وَلِلّهِ مِيرَكُ السَّمَوْتِ وَالأَرْضِ لَا بَسْتَوَى مِنكُم مَنَ أَنفَقَ مِن فَبْلِ الْفَتْحِ وَقَائلًا أُولَئِكَ أُولِكَ أَعْظُمُ دَرَجَةً مِنَ اللّهِ اللّهَ وَلَهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ اللّهُ الْمُسْتَى وَاللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ اللهُ اللّهِ مَنْ اللّهِ وَمَا حَسَنًا فَضَاعِفُمُ لَمُ وَلَهُ أَجَرٌ كُرِيدٌ اللهِ اللهِ وَمَا حَسَنًا فَضَاعِفُمُ لَمُ وَلَهُ أَجَرٌ كُرِيدٌ اللهِ اللهِ وَمَا حَسَنًا فَضَاعِفُمُ لَمُ وَلَهُ إِنْهُ كُرِيدٌ اللهِ اللهِ وَمَا حَسَنًا فَضَاعِفُمُ لَمُ وَلَهُ أَجَرٌ كُرِيدٌ اللهِ اللهِ اللهِ وَمَا حَسَنًا فَضَاعِفُمُ لَمُ وَلَهُ إِنّهُ لَا اللّهُ اللّهُ وَلَهُ اللّهُ وَلَهُ اللّهُ وَلَهُ اللّهُ وَلَهُ اللّهُ اللّهُ وَلَهُ اللّهُ وَلَهُ اللّهُ وَلَهُ اللّهُ وَلَهُ اللّهُ وَلَهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ الللللللّهُ الللّهُولِيلَا اللللللللللللللللللللللّهُ اللللللللللللللّهُ الللللللللل

﴿ هو الذي ينزل على عبده ﴾ محمد ﷺ ﴿ آيات بيّنات ليخرجكم ﴾ الله بالقرآن، وقيل: ليخرجكم الله بالقرآن، وقيل: ليخرجكم الرسول بالدعوة ﴿ من الظلمات إلى النور وإن الله بكم لرؤون رحيم ﴾ .

<sup>(</sup>١) مسند أحمد: ٢ / ٣٧٠، ومجمع الزوائد: ١ / ٨٥، وجامع البيان للطبري: ٢٨ / ١٩٦.

﴿ومالكم ألا تنفقوا في سبيل الله ولله ميراث السماوات والأرض﴾ ثم بيّن سبحانه فضل السابقين في الانفاق والجهاد فقال عزّ من قائل ﴿لا يستوي منكم من أنفق من قبل الفتح﴾ يعني: فتح مكة في قول أكثر المفسرين.

وقال الشعبي: هو صلح الحديبية قال: وقال أصحاب رسول الله ﷺ: يا رسول الله أفتح هو؟ قال: «نعم عظيم»(١). وقاتل مع رسول الله ﷺ.

﴿أُولئك أعظم درجة من الذين أنفقوا من بعد﴾ أي من بعد الفتح ﴿وقاتلوا﴾.

أخبرني عقيل أن المعافى أخبرهم عن محمد بن جرير حدّثني ابن البرقي، حدّثنا ابن أبي مريم أخبرنا محمد بن جعفر أخبرني زيد بن أسلم عن أبي سعيد التمار عن أبي سعيد الخدري أن رسول الله ﷺ قال: «يوشك أن يأتي قوم تحقرون أعمالكم مع أعمالهم».

قال: من هم يا رسول الله؟ قريش.

قال: «لا هم أرق أفئدة وألين قلوباً » وأشار بيده إلى اليمن فقال: «هم أهل اليمن، ألا إن الإيمان يمان والحكمة يمانية»

فقلنا: يا رسول الله هم خير منّا؟

قال: «والذي نفسي بيده لو كان لأحدهم جبل من ذهب ينفقه ما أدرك مدّ أحدهم (٢) ولا نصيفه» ثم جمع أصابعه ومدَّ خنصره فقال: «ألا إن هذا فضل ما بيننا وبين الناس لا يستوي منكم من أنفق من قبل الفتح وقاتل»(٢).

وروى محمد بن الفضل عن الكلبي أن هذه الآية نزلت في أبي بكر الصديق ﷺ، وفي هذه الآية دلالة واضحة وحجة بيّنة على فضل أبي بكر بتقديمه لأنه أول من أسلم<sup>(٤)</sup>.

المحقق كون أمير المؤمنين عليه السلام أول المتبعين لرسول الله عن وعي ويقين:

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري: ٢٧ / ٢٨٧.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: أحدكم.

<sup>(</sup>٣) جامع البيان للطبري: ٢٧ / ٢٨٨.

 <sup>(</sup>٤) اتفقت الرواية عن النبي والصحابة والتابعين بكون علي أول من أسلم وأول من صلى وأول من آمن:
 \* حقيقة إسلام على عليه السلام

<sup>\*</sup> قال المسعودي فيمن استنقص الأمير بصغر سنه عند إسلامه: وهذا قول من قصد إلى إزالة فضائله ودفع مناقبه؛ ليجعل إسلامه اسلام طفل صغير، وصبي غرير لا يفرق بين الفضل والنقصان، ولا يميز بين الشك واليقين، ولا يعرف حقاً فيطلبه ولا باطلا فيجتنبه (التنبيه والاشراف: ١٩٨ ذكر التاريخ من مولد الرسول).

وقال: ذهب كثير من الناس إلى أنه لم يشرك بالله شيئاً فيستأنف الإسلام (مروج الذهب: ٢ / ٤٠٠ ط. مصر ١٣٤٦ هـ، وط. بيروت ٢ / ٢٧٦ ذكر مبعثه وما جاء في ذلك إلى هجرته).

<sup>﴿</sup> وَقَالَ الْمَقْرِيزِي: أَمَا عَلَي فَلَمْ يَشْرِكُ بَاللَّهِ قَطْ، فعندما أتى رسول الله ﷺ الوحي وأخبر خديجة وصدّقت =

أخبرنا عبدالله بن حامد، أخبرنا أبو بكر، أخبرنا أحمد بن إسحاق الفقيه أخبرنا محمد بن أيوب، أخبرنا أبو الوليد الطيالسي، حدّثنا عكرمة بن عماد، حدّثنا شداد بن عبدالله أبو عمار

كانت هي وعلي. فلم يحتج علي أن يُدعى ولا كان مشركاً حتى يوخد فيقال أسلم، هذا هو التحقيق (أمتاع الاسماع: ١ / ١٦ ـ ١٧ تحقيق محمود شاكر ط. مصر).

ونحوه عن العامري (الرياض المستطابة: ١٦٨ ترجمته).

\* وقال أبو جعفر الاسكافي بعد ذكر حديث الدار:

فهل يكلف عمل الطعام ودعاء القوم صغير غير مميز؟! وغير عاقل؟!

وهل يؤتمن على سرّ النبوة طفل؟! وهل يُدعى في جملة الشيوخ والكهول إلاّ عاقل لبيب؟! وهل يضع رسول الله ﷺ يده في يده ويعطيه صفقة يمينه بالاخرة والوصية والخلافة إلاّ وهو أهل لذلك؟!

بالغ حدّ التكليف محتمل لولاية الله وعداوة أعدائه، وما بال هذا الطفل لم يأنس بأقرانه ولم يلصق بأشكاله ولم يُر مع الصبيان في ملاعبهم بعد اسلامه؟!.

بل ما رأيناه إلاّ ماضياً على إسلامه، مصمماً في أمره محققاً لقوله بفعله، قد صدّق إسلامه بعفافه وزهده ولصق برسول الله ﷺ من بين جميع مَن بحضرته.

وقد ذكر هو (عليه السلام) في كلامه وخطبه بدء حاله وافتتاح أمره حيث أسلم لمّا دعا رسول الله الشجرة فأقبلت تخذ الأرض فقالت قريش: ساحر حفيف السحر.

فقال علي (عليه السلام): «يا رسول الله أنا أول من يؤمن بك آمنت بالله ورسوله وصدقتك فيما جئت به، وأنا أشهد أن الشجرة فعلت ما فعلت بأمر الله تصديقاً لنبوتك وبرهاناً على دعوتك».

فهل يكون إيمان قط أصح من هذا الإيمان؟!

وأوثق عقدة وأحكم مرّة ؟! ولكن حنف العثمانية وغيظهم وعصبية الجاحظ وانحرافه مما لا حيلة فيه (شرح النهج: ١٣ / ٢٤٤ الخطبة ٢٣٨، والغدير: ٢ / ٢٨٧ عن كتابه على العثمانية).

#### على أول من أسلم

قال ابن عبد البر في الاستيعاب: وروي عن سلمان وأبي ذر والمقداد وخباب وجابر وأبي سعيد الخدري وزيد بن أرقم: «أن علي بن أبي طالب أول من أسلم وفضّله هؤلاء على غيره». (الاستيعاب: ٣ / ١٥ ترجمة علي، وجواهر العقدين: ٤٦٢ الباب الخامس عشر).

وروي حديث أولية إسلامه عن كل من: زيد بن ارقم (مسند أحمد:  $3 \mid 777 - 777$  ط. م و  $0 \mid 787$  ط. مصر)، وصحيح الترمذي:  $0 \mid 787 - 7877 - 770$ ), وعن حبة العرني (مسند أبي حنيفة:  $7 \mid 787$  ط. مصر)، والحارث (اسد الغابة:  $0 \mid 750$ )، وابن عباس (مستدرك وجابر (الاصابة:  $0 \mid 787$ ) القسم  $0 \mid 787$  ط. مصر)، والحارث (اسد الغابة:  $0 \mid 750$ )، وابن عباس (مستدرك الصحيحين:  $0 \mid 787$ ) الصحيحين:  $0 \mid 787$  الصحيحين:  $0 \mid 787$  المعجم الكبير:  $0 \mid 787$  ترجمته)، وأبي موسى الاشعري (مستدرك الصحيحين:  $0 \mid 787$  مناقب أبي موسى الاشعري)، وعفيف الكندي (مستدرك الصحيحين:  $0 \mid 787$  فضائل خديجة)، وسعد بن أبي وقاص (مستدرك الصحيحين:  $0 \mid 787$  مناقب سعد)، وعمر (ذخائر العقبى:  $0 \mid 787$ )، وسلمان والمقداد وابي سعيد وخباب وابي ذر (شرح النهج لابن أبي الحديد:  $0 \mid 787$  خطبة  $0 \mid 787$ ، والمعجم الكبير:  $0 \mid 787$  مناقب سعيد وخباب وابي ذر الحارث، و $0 \mid 787$  ترجمة سلمان ما روي عنه الكندي، والاستعياب:  $0 \mid 787$  ومستدرك الصحيحين:  $0 \mid 787$  مناقب الأمير)، وأبي سلمان ما روي عنه الكندي، والاستعياب:  $0 \mid 787$  ومستدرك الصحيحين:  $0 \mid 787$  مناقب الأمير)، وأبي تحقيق مجمع الزوائد:  $0 \mid 787$  مناقب (المعجم الكبير:  $0 \mid 787$ )، والوائل:  $0 \mid 787$  مناقب (المعجم الكبير:  $0 \mid 787$ )، والوائل:  $0 \mid 787$  مناقب (المعجم الكبير:  $0 \mid 787$ )، والوائل:  $0 \mid 787$  مناقب (المعجم الكبير:  $0 \mid 787$ )، وأنس (المعجم الكبير:  $0 \mid 787$ 

وقد كان أدرك نفراً من أصحاب رسول الله على قال: قال أبو امامة لعمرو بن عبسة بأي شيء تدّعي أنك ربع الإسلام؟ قال: إني كنت أرى الناس على الضلالة ولا أرى الأوثان شيئاً، ثم

ترجمة فاطمة)، ومحمد بن أبي بكر (مروج الذهب: ٢ / ٥٩ ط. مصر ١٣٤٦ هـ، وط. بيروت ٣ / ١١ ذكر معاوية) والحسن (عليه السلام) (الاستيعاب: ٢ / ٤٥٨، والحلية: ٤ / ٢٩٤ ط. مصر ١٣٥١)، والكلبي (تاريخ الطبري: ٢ / ٥٧ ذكر أول من أسلم)، وابن عوف (الفتوح لابن اعثم: ١ / ٢١٧ كتاب علي لمعاوية)، وعروة وسلمان بن يسار (أعلام النبوة: ٢٠٥ باب ١٢)، والمقداد وحبان وجابر وحسن البصري (الائمة الاثنا عشر: ٤٨)، والأعمش (مناقب ابن المغازلي: ١٠٧ ط. بيروت ـ وط. طهران: ١٥١ ح ١٨٨)، وأبي أيوب وأم سلمة (مناقب الخوارزمي: ٣٥٣ ح ٣٦٤ فصل ٢٠ و: ١١٢ فصل ٩ ح ١٢٢)، والصادق عن آبائه (شرح النهج لابن أبي الحديد: ١٣ / ٢٧٧ الخطبة ٢٣٨)، وعائشة وأسماء (فتح الملك العلي: ٢٧).

#### على أول من صلى

وأبي أيوب وأنس وعباد بن عبد الله وأبي ذر (شرح النهج: ١٣ / ٢٣٠ خطبة ٢٣٨، وترجمة علي من تاريخ دمشق: ١ / ٨٠ ح١١، و١١٣، ومناقب ابن المغازلي: ٢٥ ط. بيروت ـ وط. طهران: ١٤ ح١٧ و١٩، وتاريخ الطبري: ٢ / ٥٦).

#### علي أول من عبد الله تعالى

فعن حبة العوني أنه سمع علياً يقول: «اللهم لا أعترف أن عبداً لك من هذه الأمة عبدك قبلي غير نبيك ـ ثلاث مرات ـ» مسند أحمد: ١ / ٩٩ طـ م، و١ / ١٦٠ طـ ب، وذخائر العقبى: ٦٠ ذكر انه أول من صلى، ومنتخب كنز العمال: ٥ / ٤٠، وكنز العمال: ٦ / ٣٦٥ طـ مصر، و١٢٦ ح ١٢٦ ح ٣٦٤٠٠ ط. بيروت، وأسد الغابة: ٤ / ١٧ مع تفاوت، وكنز الفوائد: ١٢٢، ومجمع الزوائد: ٩ / ١٠٢ ط. مصر وبغية الرائد في تحقيق مجمع الزوائد: ١٥ / ١٢٥ ط. الحديث العاشر، وزاد المسلم فيما النوائد: علم البخاري ومسلم: ٤ / ٣٦، خصائص النسائي: ٣ ط. مصر و٣١ ح ٧ ط. بيروت.

وأخرجه الطبراني في الأوسط بلفظ: «اللهم إنك تعلم أن لم يعبدك أحد من هذه الأمة بعد نبيها ﷺ قبلي، ولقد عبدتك قبل أن يعبدك أحد من هذه الأمة بست سنين» المعجم الاوسط: ٢ / ٤٤٤ ح ١٧٦٧.

سمعت عن رجل يخبرنا أخبار مكة فركبت راحلتي حتى قدمت عليه، فإذا قومه عليه جرآء قال: قلت: ما أنت؟

قال: أنا نبي. قلت: وما نبي؟ قال: رسول الله.

قلت: بأي شيء أرسلك؟ قال: «أوحد الله ولا أشرك به شيئاً وكسر الأوثان وصلة الأرحام».

قلت: من معك على هذا؟ قال: حرّ وعبد. وإذا معه أبو بكر وبلال، فأسلمت عند ذلك فلقد رأيتني ربع الإسلام (١٠).

ولأنه أول من أظّهر الإسلام:

أخبرنا أبو محمد الأصبهاني، أخبرنا أبو بكر الصعي، أخبرنا عبدالله بن احمد بن حنبل، أخبرنا أبي، حدّثنا يحيى بن أبي كثير، حدّثنا زائدة عن عاصم بن أبي النجود عن زر عن عبدالله ابن مسعود قال: كان أول من أظهر الإسلام رسول الله على وأبو بكر وعمار وأُمّه سمية وصهيب وبلال والمقداد.

ولأنه أول من قاتل على الإسلام:

أخبرنا أبو نصر النعمان بن محمد الجرجاني بها، أخبرنا أبو الطاهر محمد بن الحسن

#### علي أول من آمن

فعن معاذة العدوية: قال علي (عليه السلام): «أنا الصديق الاكبر آمنت بالله قبل أن يؤمن أبو بكر» (كنز العمال: ١٣ / ١٤٦ ح ١٦٤ وأنساب الاشراف: ٢ / ١٤٦ ترجمة علي من تاريخ دمشق: ١ / ٦٢ ح ٨٨، وأنساب الاشراف: ٢ / ١٤٦ ترجمة علي، وشرح النهج: ١٣ / ٢٢٨ خطبة ٢٣٨.

روى أولية إيمانه كل من: الإمام الحسن (عليه السلام) (المعجم الكبير: ١/ ٩٥ ح١٦٣ ترجمة علي - سنة، وشرح النهج: ٦ / ٢٨٨ الخطبة ٨٣)، وعمرو ابن عباد (خصائص النسائي: ٣ ط. مصر التقدم)، وليلى الغفارية وسرح النهج: ٢ / ٢٥٧ الخطبة ٢٨٠)، وابي ذر ومعاذة العدوية ومعاذ بن جبل (الرياض النضرة: ٢ / ١٥٧ و ١٩٨، وأساب الاشراف: ٢ / ٢٦٣)، وسلمان وأبي (فيض القدير: ٤ / ٢٥٨ ط. مصر ١٣٥٦، ومنتخب الكنز: ٥ / ٣٣، وذخائر العقبى: ٥٨)، وأبي رافع (شرح النهج: ١٣ / ٢٢٨ خطبة ٢٣٨)، ومحمد بن أبي بكر (مروج الذهب: ٢ / ٩٥ ط. مصر ١٣٤٦ه، وط. بيروت ٣ / ١١ ذكر معاوية)، وحذيفة (كنز العمال: ١١ / ٢١٦ ح ١٩٢٣)، وابي سعيد ومعاذ بن جبل (حلية الاولياء: ١ / ٢٦،)، وعمر (كنز العمال: ٦ / ٣٩٣ ط. مصر و٣١ / ١١٠ ح ١١٨ ج١١ ح ١١٨ ج١١ خوارزمي: ٥٥ ح ١٩ فصل ٤)، وجابر (مناقب الخوارزمي: ١١ / ١١٨ فصل / ١١٠ ومعاوية بن يزيد (تاريخ اليعقوبي: ٢ / ١٥٤ ايام معاوية بن يزيد) وابن عباس (كنز العمال: ١٣ / ١٣٠ عام جرى بين علي ومعاوية من الكتب)، وابن شهاب (شرح النهج: ١ / ٢٢٦ الخطبة ٢)، وعمرو بن العاص عام جرى بين علي ومعاوية من الكتب)، وابن شهاب (شرح النهج: ١ / ٢٢٦ الخطبة ٢)، وعمرو بن العاص (الفتوح: ١ / ٢٢٠ الخطبة ٢)، وعمرو بن العاص (الفتوح: ١ / ٢٢٠ الخطبة ٢)، وعمرو بن العاص (الفتوح: ١ / ٢٢٠ الخطبة ٢)، وعمرو بن العاص (الفتوح: ١ / ٢٢٠ الخطبة ٢)، وعمرو بن العاص (الفتوح: ١ / ٢٠٠ الخطبة ٢)، وعمرو بن العاص (الفتوح: ١ / ٢٠٠ الخطبة ٢)، وعمرو بن العاص (الفتوح: ١ / ٢٠٠ الخورد بن العاص (الفتوح: ١ / ٢٠٠ الغرد الفتود المريخ العرب الفتود الفتود

(۱) صحیح مسلم: ۲ / ۲۰۸.

المحمدآبادي وحدّثنا أبو قلابة، حدّثنا يحيى بن أبي كثير، حدّثنا زائدة عن عاصم عن زر عن عبدالله بن مسعود قال: أول من أظهر الإسلام بسيفه النبي على وأبو بكر رهيه ولأنه أول من أنفق على رسول الله على في سبيل الله.

أخبرنا عبدالله بن حامد، أخبرنا أحمد بن إسحاق بن أيوب، أخبرنا محمد بن يونس، حدّثنا العلا بن عمرو الشيباني، حدّثنا أبو إسحاق الفزاري، حدّثنا سفيان بن سعيد عن آدم بن علي عن ابن عمر قال: كنت عند النبي علي وعنده أبو بكر الصديق وعليه عباءة قد خلّلها في صدره بخلال فقال: «أنفق ماله عليّ قبل الفتح».

قال: فإن الله عزّوجل يقول: إقرأ عليه السلام وتقول له: أراض أنت عني في فقرك هذا أم ساخط؟

فقال أبو بكر: أأسخط ؟ إني عن ربي راض إني عن ربي راض.

ولهذا قدّمه الصحابة على أنفسهم وأقروا له بالتقدم والسّبق.

وأخبرنا عبدالله بن حامد، أخبرنا أبو بكر بن إسحاق، أخبرنا محمد بن يونس عقبة بن سنان، حدّثنا أبو بشر، حدّثنا الهيصم بن شداخ عن الأعمش عن عمرو بن مرّة عن عبدالله بن سلمة عن علي في قال: سبق رسول الله وصلى أبو بكر وثلث عمر فلا أُوتي برجل فضلني على أبي بكر وعمر إلا جلدته جلد المفتري وطرح الشهادة (١٠).

﴿وكلا وعد الله الحسنى والله بما تعملون خبير \* من ذا الذي يقرض الله قرضاً حسناً فيضاعفه له وله أجر كريم﴾.

بُومَ تَرَى الْمُوْمِينَ وَالْمُؤْمِنَتِ يَسَعَىٰ فُورُهُم بَيْنَ أَبِدِيمَ وَبِأَنْفِهِ بُشُرِنكُمُ الْيَوَمَ جَنَتُ نَجْرِى مِن غَمِهَا الْأَنْهَرُ خَلِينِ فِيها قَالِمَ الْمُؤَدُ الْمُطِيمُ إِنَّى يَوْمُ بَيْنَ أَبِدِيمِمَ وَبِأَنْفِقَتُ لِلَّذِينَ عَامَنُوا الطُّرُونَا نَقْنِشِ مِن فُورُكُمْ فِيلِ الرَّحْمَةُ وَظَنِهِمُ مِن فِيلِهِ الْمَدَاتُ اللَّهِ فِيلِ الرَّحْمَةُ وَظَنِهِمُ مِن فِيلِهِ الْمَدَاتُ اللَّهِ فِيلِ الرَّحْمَةُ وَظَنِهُمُ مِن فِيلِهِ الْمَدَاتُ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللِهُ اللَّهُ اللِهُ اللِه

﴿ يُوم ترى المؤمنين والمؤمنات يسعى نورهم ﴾ على الصراط ﴿ بين أيديهم وبأيمانهم ﴾ .

<sup>(</sup>١) ضعف الحفاظ هذا الحديث لأن بعض الصحابة قالت بتفضيل على رضي الخلفاء الله الله عنه الذين سبقوه على ما ذكره ابن عبد البر في الإستيعاب في ترجمة الإمام على رضى الله عنه.

قال بعضهم: أراد جميع جوانبهم، فعبّر بالبعض عن الكل على مذهب العرب في الإيجاز، ومجازه: عن أيمانهم.

وقال الضحّاك: أراد ﴿يسعى نورهم بين أيديهم وبأيمانهم﴾ كتبهم.

وقرأ سهل بن سعد الساعدي: بإيمانهم بكسر الهمزة، والقراءة الصحيحة ما عليه العامة، وأراد بالنور: القرآن.

قال عبدالله بن مسعود: يؤتون نورهم على قدر أعمالهم فمنهم من يأتي نوره كالنخلة ومنهم من يؤتي نوره كالرجل القائم وأدناهم نوراً على إبهامه فيطفأ مرة ويقد مرة.

وقال قتادة: ذكر لنا أن نبي الله على قال: «من المؤمنين من يضيء نوره من المدينة إلى عدن أبين وصنعاء ودون ذلك، حتى إن من المؤمنين من لا يضيء نوره موضع قدميه، وتقول لهم الملائكة: ﴿بشراكم اليوم جنات تجري من تحتها الأنهار خالدين فيها ذلك هو الفوز العظيم﴾» [٢١٨](١).

﴿يوم يقول المنافقون والمنافقات للذين آمنوا انظرونا ﴾ قرأة العامة: موصولة أي انتظرونا . وقرأ يُحيى والأعمش وحمزة: (أنظرونا) بفتح الألف وكسر الظاء أي أمهلونا .

وقال الفراء: تقول العرب: أنظرني أي إنتظرني، وأنشد في ذلك بيت عمرو بن كلثوم:

أبا هند فلا تعجل علينا وانظرنا نخبرك اليقينا (٢)

﴿نقتبس﴾ نستضيء ﴿من نوركم﴾ قال المفسرون: إذا كان يوم القيامة أعطى الله تعالى المؤمنين نوراً على قدر أعمالهم يمشون به على الصراط، وأعطى المنافقين الضالين كذلك خديعة لهم وهو قوله عزّوجل ﴿وهو خادعهم﴾ (٣).

وقال الكلبي: بل يستضيء المنافقون بنور المؤمنين ولا يعطون النور (١٠).

قالوا فبينما هم يمشون إذ بعث الله تعالى ريحاً وظلمة فأطفأ نور المنافقين، فذلك قوله عزّ وجل ﴿يوم يجزي الله النبي والذين آمنوا معه يسعى نورهم بين أيديهم وبأيمانهم يقولون ربنا أتمم لنا نورنا﴾ مخافة أن يُسلبوا نورهم كما سلب المنافقون، فإذا بقي المنافقون في الظلمة قالوا

<sup>(</sup>۱) تفسیر ابن کثیر: ٤ / ۳۳۰.

<sup>(</sup>٢) شرح المعلقات السبع: ١١٧.

<sup>(</sup>٣) سورة النساء: ١٤٢.

<sup>(</sup>٤) التسهيل لعلوم التنزيل: ٤ / ٩٦.

للمؤمنين ﴿انظرونا نقتبس من نوركم قيل ارجعوا وراءكم﴾ من حيث جئتم ﴿فالتمسوا﴾ فاطلبوا هناك لأنفسكم ﴿نوراً﴾ فإنه لا سبيل لكم إلى الاقتباس من نورنا ﴿فضُرب بينهم بسور﴾ أي سور والباء صلة، عن الكسائي. وهو حاجز بين الجنة والنار ﴿له باب باطنه فيه الرحمة﴾ يعني الجنة ﴿وظاهره من قبله﴾ أي من قبل ذلك الظاهر ﴿العذاب﴾ وهو النار.

أخبرني ابن فنجويه، حدّثنا أحمد بن ماجة القزويني، حدّثنا محمد بن أيوب الرازي، حدّثنا موسى بن إسماعيل قال: وأخبرني ابن حمدان، حدّثنا ابن ماهان، حدّثنا موسى بن إسماعيل حماد عن أبي سنان قال: كنت مع علي بن عبدالله بن عباس عند وادي جهنم فحدّث عن أبيه وقرأ ﴿فضرب بينهم بسور له باب﴾ الآية ثم قال: أي هذا موضع السور، يعني وادي جهنم.

وأخبرني ابن فنجويه، حدّثنا أحمد بن محمد بن إسحاق السني أخبرني أحمد بن عمير بن يوسف، حدّثنا عبدالسلام بن عتيق، حدّثنا أبو مسهر، حدّثنا سعيد بن عبدالعزيز عن عطية بن قيس حدّثني أبو العوام مؤذن أهل بيت المقدس عن عبدالله بن عمرو قال: إن السور الذي ذكر الله عزّوجل في القرآن ﴿فضرب بينهم بسور له باب باطنه فيه الرحمة وظاهره من قبله العذاب﴾ سور مسجد بيت المقدس الشرقي باطنه من المسجد وظاهره من قبله ﴿العذاب﴾ الوادي: وادي جهنم.

وأخبرني ابن فنجويه، حدّثنا السني، حدّثنا أبو يعلي الموصلي حدّثنا أبو نصر التمار، حدّثنا سعيد بن عبدالعزيز، عن زياد بن أبي سودة أن عبادة بن الصامت قام على سور بيت المقدس الشرقي فبكى. فقال بعضهم: ما يبكيك يا أبا الوليد؟ فقال: من هاهنا أخبرنا رسول الله عليه أنه رأى جهنم.

وأخبرني عقيل أن أبا الفرج حدثهم عن محمد بن جرير حدّثني محمد بن عوف، حدّثنا أبو المغيرة، حدّثنا صفوان، حدّثنا شريح أن كعباً يقول في الباب الذي يسمى باب الرحمة في بيت المقدس أنه الباب الذي قال الله عزّوجل ﴿فضرب بينهم بسور﴾ الآية.

﴿ينادونهم﴾ يعني ينادي المنافقون المؤمنين حين حجز بينهم بالسور، فبقوا في الظلمة والعذاب، وصار المؤمنون في النور والرحمة ﴿ألم نكن معكم﴾ في الدنيا نصوم ونصلي ونناكحكم ونوارثكم؟ ﴿قالوا بلى ولكنكم فتنتم﴾ أهلكتم ﴿أنفسكم﴾ بالنفاق ﴿وتربصتم﴾ بالأيمان.

وقال مقاتل: بل تربّصتم بمحمد الموت وقلتم: يوشك أن يموت محمد فتستريح ﴿وَارْتَبْتُم﴾ شككتم في التوحيد والنبوة ﴿وغرتكم الأماني﴾ للأباطيل.

وقال أبو بكر الورّاق: طول الأمل.

أخبرني الحسين، حدّثنا ابن حمدان، حدّثنا يوسف بن عبدالله، حدّثنا مسلم بن أدهم حدّثنا همام بن يحيى، حدّثنا إسحاق بن عبدالله بن أبي طلحة عن أنس بن مالك أن رسول الله على خط خطوطاً وخط خطاً منها ناحية فقال: «تدرون ما هذا؟ هذا مثل ابن آدم ومثل التمني، وذلك الخط الأمل بينما هو يتمنى إذ جاءه الموت» [٢١٩](١).

وأخبرنا الحسين، حدّثنا الكندي، حدّثنا أبو عيسى حمزة بن الحسين بن عمر، حدّثنا يحيى بن عبد الباقي، حدّثنا عمرو بن عثمان، حدّثنا الوليد بن مسلم عن الأوزاعي عن بلال بن سعد قال: ذكرك حسناتك ونسيانك سيئاتك غرّة.

﴿حتى جاء أمر الله ﴾ يعني الموت ﴿وغرّكم بالله الغرور ﴾ أي الشيطان. وقرأ سماك بن حرب: بضم الغين يعني الأباطيل.

قال قتادة: كانوا على خدعة من الشيطان وما زالوا عليها حتى قذفهم الله في النار.

﴿فاليوم لا يؤخذ منكم فدية﴾ بدل وعوض.

قراءة العامة يؤخذ بالياء.

وقرأ ابن عامر والحسن وأبو جعفر ويعقوب بالتاء واختاره أبو حاتم.

﴿ولا من الذين كفروا﴾ يعني المشركين ﴿مأواكم النار﴾ أي صاحبتكم وأولى بكم وأحق بإن تكون مسكناً لكم.

قال لبيد:

فعذب كلا الفريقين بحسب أنه مولى المخافة خَلَقَها وإمامها (٢)

﴿وبئس المصير \* ألم يأن للذين آمنوا ﴾ الآية. قال الكلبي ومقاتل: نزلت في المنافقين بعد الهجرة بسنة، وذلك أنهم سألوا سلمان الفارسي ذات يوم فقالوا: حدّثنا عمّا في التوراة فإن فيها العجائب، فنزلت الآية ﴿تلك آيات الكتاب المبين ﴾ إلى قوله ﴿نحن نقص عليك أحسن القصص ﴾ (٣) فخبّرهم بأن هذا القرآن أحسن من غيره وأنفع لهم، فكفّوا عن سؤال سلمان ما شاء الله ثم [عادوا] (٤) فسألوا سلمان عن مثل ذلك فنزلت ﴿الله نزّل أحسن الحديث ﴾ الآية (٥). فكفّوا عن سؤال سلمان ما شاء الله ثم [عادوا] أيضاً فسألوا فقالوا: حدّثنا عن التوراة فإن فيها العجائب، ونزلت هذه الآية.

<sup>(</sup>۱) فتح الباري: ۱۱ / ۲۰۳، وتفسير القرطبي: ۱۷ / ۲٤٧.

<sup>(</sup>٢) الصحاح: ٦ / ٢٥٢٩.

<sup>(</sup>٣) سورة يوسف: ٣.

<sup>(</sup>٤) في المخطوط: أعادوا.

<sup>(</sup>٥) سُورة الزمر: ٢٣.

فعلى هذا القول يكون تأويل الآية ﴿أَلُّم يأن للذين آمنوا﴾ في العلانية واللسان.

وقال غيرهما: نزلت في المؤمنين.

قال عبدالله بن مسعود: مَلَّ أصحاب رسول الله ﷺ فقالوا: يا رسول الله لو حدَّثتنا! فأنزل الله عزّوجل ﴿الله نزل أحسن الحديث﴾ الآية.

فقالوا: يا رسول الله لو قصصت علينا! فأنزل الله عزّوجل ﴿نحن نقص عليك أحسن القصص﴾ الآية.

فقالوا: يا رسول الله لو ذكّرتنا ووعظتنا. فأنزل الله عزّوجل هذه الآية.

وقال ابن مسعود: ما كان بين إسلامنا وبين أن عوتبنا بهذه الآية إلاّ أربع سنين، فجعل المؤمنون يعاتب بعضهم بعضاً.

وقال ابن عباس: إن الله تعالى استبطأ قلوب المؤمنين، فعاتبهم على رأس ثلاث عشرة سنة من نزول القرآن، فقال ﴿الم يأن﴾ يحن ﴿للذين آمنوا أن تخشع﴾ ترق وتلين وتخضع ﴿قلوبهم لذكر الله وما نزل﴾.

قرأ شيبة ونافع وعاصم برواية المفضل وحفص: خفيفة الزاي، غيرهم: مشددة.

﴿ مِن الحق﴾ وهو القرآن، قال مجاهد: نزلت هذه الآية في المتعرّبين بعد الهجرة.

أخبرنا عبدالله بن حامد، حدّثنا محمد بن خالد، حدّثنا سليمان بن داود، حدّثنا عبد بن حميد، حدّثنا يزيد بن هارون، حدّثنا الحسام بن المصك(۱) عن الحسن عن شداد بن أوس قال: قال رسول الله ﷺ: «أول ما يرفع من الناس الخشوع» [۲۲۰](۲).

﴿ ولا يكونوا ﴾ يعني وألا يكونوا، محله نصب بالعطف على ﴿ تخشع ﴾ قال الأخفش: وإن شئت جعلته نهياً فيكون مجازه: ولا يكونن، ودليل هذا التأويل رواية يونس عن يعقوب أنه قرأ: (ولا تكونوا) بالتاء.

﴿ كالذين أوتوا الكتاب من قبل ﴾ وهم اليهود والنصارى. ﴿ فطال عليهم الأمد ﴾ الزمان والدهر والغاية بينهم وبين أنبيائهم ﴿ فقست قلوبهم وكثير منهم فاسقون ﴾ .

روى الأعمش عن عمارة بن عمير عن الربيع بن عُميلة، حدّثنا عبدالله حدّثنا، ما سمعت (٣) حدّثنا هو أحسن منه إلاّ كتاب الله عزّوجل أو رواية عن النبي ﷺ أن بني إسرائيل لما

<sup>(</sup>۱) في بعض كتب الرجال: حسام بن مصك، بحذف الألف واللام، أنظر تهذيب التهذيب: ٢ / ٢١٣ الرقم ٤٤٦.

<sup>(</sup>٢) مجمع الزوائد: ٢ / ١٣٦، والمعجم الكبير: ٧ / ٢٩٥.

<sup>(</sup>٣) كذا في المخطوط.

طال عليهم الأمد قست قلوبهم فاخترعوا كتاباً من عند أنفسهم استهوته قلوبهم واستحلته أنفسهم، وكان الحق يحول بينهم وبين كثير من شهواتهم حتى نبذوا كتاب الله وراء ظهورهم كأنهم لا يعلمون، فقالوا: إعرضوا هذا الكتاب على بني إسرائيل فإن تابعوكم فأتركوهم، وإن خالفوكم فاقتلوهم، ثم قالوا: لا بل أرسلوا إلى فلان رجلا من علمائهم فاعرضوا عليه الكتاب فإن تابعكم فلن يخالفكم أحد بعده وإن خالفكم فإقتلوه فلن يختلف عليكم بعده أحد.

فأرسلوا إليه، فأخذ ورقة فكتب فيها كتاب الله عزّوجل ثم جعلها في قَرن ثم علّقها في عنقه، ثم لبس عليه الثياب، ثم أتاهم فعرضوا عليه الكتاب فقالوا: أتؤمن بهذا؟ فأومأ إلى صدره فقال: آمنت بهذا، ومالي لا أومن بهذا؟ يعني الكتاب الذي في القَرن، فخلّوا سبيله.

وكان له أصحاب يغشونه، فلما مات نبشوه فوجدوا القَرن ووجدوا فيه الكتاب، فقالوا: ألا ترون قوله: آمنت بهذا، ومالي لا أوُمن بهذا؟ إنما عني هذا الكتاب؟ فاختلف بنو إسرائيل على بضع وسبعين ملة، وخير مللهم أصحاب ذي القَرن.

قال عبدالله: وإن من بقي منكم سيرى منكراً، وبحسب أمرى يرى منكراً لا تستطيع أن يغيره أن يعلم الله من قلبه أنه له كاره.

وقال مقاتل بن حيان: إنما يعني بذلك مؤمني أهل الكتاب قبل أن يبعث النبي على ﴿طال عليهم الأمد﴾ يعني خروج النبي على ﴿فقست قلوبهم وكثير منهم فاسقون﴾ يعني الذين ابتدعوا الرهبانية أصحاب الصوامع، ثبتت طائفة منهم على دين عيسى حتى بعث النبي على وآمنوا به، ومنهم طائفة رجعت عن دينها وهم الذين فسقهم (١) فكفروا بدين عيسى ولم يؤمنوا بمحمد (عليه السلام).

وقال محمد بن كعب: كانت الصحابة بمكة مجدبين، فلما هاجروا أصابوا الريف والنعمة ففتروا عمّا كانوا فيه، فقست قلوبهم، فينبغي للمؤمنين أن يزدادوا إيماناً ويقيناً وإخلاصاً في طول صحبة الكتاب.

أنبأني عبدالله بن حامد، أخبرنا أبو عبدالله محمد بن العباس الضبّي، أخبرنا أبو جعفر محمد بن عبدالله النيّري، حدّثنا أبو سعيد الأشج، حدّثنا أبو خالد الأحمر، عن ابن عجلان، عن وائل بن بكر قال: قال عيسى (عليه السلام): «لا تكثروا الكلام بغير ذكر الله فَتقسوَ قلوبكم فإن القلب القاسي بعيد من الله ولكن لا تعلمون، ولا تنظروا في ذنوب العباد كأنكم أرباب، وانظروا في ذنوبكم كأنكم عبيد فإنما الناس رجلان مبتلى ومعافى، فارحموا أهل البلاء واحمدوا الله على العافية» [٢٢١].

<sup>(</sup>١) كذا في المخطوط.

أخبرنا أبو الحسن عبدالرحمن بن إبراهيم بن محمد بن يحيى، حدّثنا أبو عبدالله المقرىء قال: سمعت أبا الحسن محمد بن إسحاق بن إبراهيم الحنظلي يقول: سمعت أبا عمار الحسين ابن حريث يقول: سمعت الفضل بن موسى السيناني يقول: كان سبب توبة الفضل بن عياض أنه عشق جارية فواعدته ليلا، فبينما هو يرقى الجدران إليها إذ سمع قارئاً يقرأ ﴿الم يأن للذين آمنوا أن تخشع قلوبهم لذكر الله ﴾ فرجع القهقرى.

وهو يقول: بلى فلان بلى والله فلان. فأواه الليل إلى خربة وفيها جماعة من السابلة، وإذا بعضهم يقول لبعض بالفارسية: فضيل بدر أهست در ما راه بُرّذ.

فقال الفضيل في نفسه: الا أراني أسعى بالليل في المعاصي وقوم من المسلمين يخافونني؟ اللهم إني قد تبت إليك، وجعلت توبتي إليك جوار بيتك الحرام.

ثم أقبل عليهم فقال لهم بالفارسية: منم فضيل كناه كار أز من ترسيد يدأكنون مترسيد.

قال الفضل بن موسى: ثم خرج فجاور.

وحدّثنا أبو سعد بن أبي عثمان الزاهد، أخبرنا أبو الفضل أحمد بن أبي عمران بمكة، حدّثنا أبو يعقوب البزاز، حدّثنا محمد بن حاتم السمرقندي، حدّثنا أحمد بن زيد، حدّثنا حسين ابن الحسن قال: سئل ابن المبارك وأنا حاضر عن أول زهده فقال: إني كنت في بستان، وأنا شاب مع جماعة من أترابي، وذلك في وقت الفواكه، فأكلنا وشربنا وكنت مولعاً بضرب العود فقمت في بعض الليل، فإذا غصن يتحرك عند رأسي فأخذت العود الأضرب به فإذا بالعود ينطق وهو يقول ﴿ألم يأن للذين آمنوا أن تخشع قلوبهم لذكر الله﴾ قال: فضربت بالعود الأرض فكسرته وصرفت ما عندي من جميع الأمور التي كنت عليها مما شُغلت عن الله، وجاء التوفيق من الله عزّ وجل فكان ما سُهل لنا من الخير بفضل الله.

اعْلَمُواْ أَنَ اللّهَ بَحِي الْاَرْضَ بَعْدَ مَوْتَهَا فَدْ بَيْنَا لَكُمُ الْاَبَاتِ لَمَلَكُمْ نَعْفِلُونَ آلِهَ وَرُسُلِهِ أُولَئِكَ وَالْمُصَّذِقِبَ وَأَفْرَضُواْ اللّهَ قَرْمَنَا حَسَا يُصَاعَفُ لَهُمْ وَلَهُمْ أَجْرٌ كَرِيمٌ آلِ وَالَّذِينَ ءَامَنُوا بِاللّهِ وَرُسُلِهِ أُولَئِكَ هُمُ الْفِيدِيقُونَ وَالشَّهَا أَنَا الْمُؤَوِّ اللّهُمْ أَجْرُهُمْ وَوُورُهُمْ وَاللّذِينَ كَفُرُوا وَكَاللّهُ فِي الْأَمْولِ وَاللّهُولِينَ أَوْلَئِكَ أَخْمُهُمْ وَوَوْرُهُمْ وَاللّهُمُ وَتَعَافِرُ فِي الْأَمْولِ وَالأَوْلَادِ كَمُنْلِ الْمُعْوِدِ وَلَيْ وَلَوْلاً وَيَعْلَمُ وَلَكُومُ وَمَا اللّهُ وَلَمْ وَمُعْلِمُ اللّهُ وَلَمْ اللّهُ وَلَوْلِهُ وَلَمْ وَلَمْ وَلَمْ وَلَمْ وَلَمْ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَمْ اللّهِ وَرُسُلُهِ وَلَهُ اللّهُ وَلَمْ اللّهِ وَوْتِهِ مِن بَيْكُمْ وَحَلّهُ وَاللّهُ ذُو اللّهُ لَلْ وَمَعْلَمُ اللّهِ وَوْتُهُ إِلّهُ وَلَا اللّهُ وَلَيْهُ وَلَا اللّهُ وَلَاللّهُ وَاللّهُ لَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ لَا يُعِنّهُ وَاللّهُ لا يُحِبُونَ عَلَا أَن اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ لا يُحِبُونَ اللّهُ لا يُحِبُونَا وَلَا اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ لا يُحِبُولُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ لا يُحِبُونُ عَلَى اللّهُ لا يُحِبُونُ عِلَى اللّهُ اللّهُ وَلا قَالَوْلُولُ عِلَى اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ لا يُحِبُونَ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللللّهُ الللّهُ الللّ

مُغْتَالِ هَخُورٍ ﴿ اللَّذِينَ يَبْخَلُونَ وَيَأْثُرُونَ النَّاسَ بِالْبُخْلُ وَمَن يَتُولُ فَإِنَّ اللَّهَ هُو الْغَنَى الْحَيدُ ﴿ الْمَعْدُ الْرَاسُةِ الْمَاسُ بِالْقِسْطِ وَالْزَلْنَا الْحَدِيدَ فِيهِ لِقَدْ أَرْسُلْنَا رُسُلُنَا وَالْمَاسُ بِالْفَسِطِ وَالْزَلْنَا الْحَدِيدَ فِيهِ بَالْشَاسُ وَالْمَاسُ وَلِيَعْلَمُ اللَّهُ مَن يَصُرُهُ وَرُسُلَهُ بِالْعَبَا إِنَّ اللَّهُ فَوَيٌّ عَزِيرٌ ﴿ اللَّهُ مَن يَصُرُهُ وَرُسُلَهُ بِالْعَبَا إِنَّ اللَّهُ فَوَيٌّ عَزِيرٌ ﴿ اللَّهُ مَن يَصُرُهُ وَرُسُلَهُ بِالْعَبَا إِنَّ اللَّهُ فَوَيٌّ عَزِيرٌ ﴿ اللَّهُ مَن يَصُرُهُ وَرُسُلُهُ بِالْعَبَا إِنَّ اللَّهُ فَوَيٌّ عَزِيرٌ ﴾

﴿اعلموا أن الله يحيي الأرض بعد موتها قد بيّنا لكم الآيات لعلكم تعقلون \* إن المصدقين والمصدقات > . قرأ ابن كثير وعاصم برواية أبي بكر والمفضل بتخفيف الصادين من التصديق مجازه: إن المؤمنين والمؤمنات .

وقرأ الباقون: بتشديدهما بمعنى أن المتصدقين والمتصدقات، فأدغم التاء في الصاد كالمزمل والمدثر، واختاره أبو عبيد وأبو حاتم اعتباراً لقراءة أُبي: (إن المتصدقين والمتصدقات واقرضوا الله قرضاً حسناً) بالصدقة والنفقة في سبيله.

قال الحسن: كل ما في القرآن من القرض الحسن فهو التطوع وإنما عطف بالفعل على الاسم لأنه في تقدير الفعل، مجازه: إن الذين صدقوا وأقرضوا يضاعف لهم أمثالها.

قراءة العامة: بالألف وفتح العين. وقرأ الأعمش: (يضاعفه) بكسر العين وزيادة هاء.

وقرأ ابن عامر وابن كثير وأبو جعفر (يضعّف) بالتشديد.

﴿ولهم أجر كريم﴾ وهو الجنة ﴿والذين آمنوا بالله ورسله أولئك هم الصديقون﴾ واحدهم: صديق وهو الكثير الصدق.

قال الضحاك: هم ثمانية نفر سبقوا أهل الأرض في زمانهم إلى الإسلام: أبو بكر وعلي وزيد وعثمان بن عفان وطلحة والزبير وسعد وحمزة بن عبدالمطلب، تاسعهم عمر بن الخطاب ألحقه الله بهم لما عرف من صدق نبيه.

﴿والشهداء عند ربّهم﴾ اختلف العلماء في نظم هذه الآية وحكمها، فقال قوم: تمام الكلام عند قوله: ﴿الصدّيقون﴾ ثم ابتدأ فقال: ﴿والشهداء﴾ وأراد بهم شهداء المؤمنين خاصة، والواو فيه واو الاستثناء، وهذا قول ابن عباس ومسروق وجماعة من العلماء. وقال الآخرون: هي متصلة بما قبلها، والواو فيه واو النسق.

ثم اختلفوا في معناها، فقال الضحّاك: نزلت في قوم مخصوصين من المؤمنين، وكانوا كلّهم شهداء، وقد مرّ ذكرهم.

وقال غيره: نزلت في المؤمنين المخلصين كلُّهم.

أخبرني عبد الله بن حامد \_ إجازة \_ قال: أخبرنا أحمد بن عبد الله المزني قال: حدّثنا عبد الله ابن غنام النخعي قال: حدّثنا أبو كريب قال: حدّثنا عبيد بن سعيد، عن شعبة، عن أبي

قيس، عن الهرمل، عن عبد الله قال: إنّ الرجل ليقاتل الناس ليرى مكانه، وإنّ الرجل ليقاتل على الدنيا، وإنّ الرجل ليقاتل على الدنيا، وإنّ الرجل ليموت على فراشه فيكون شهيداً، ثم قرأ: ﴿والذين آمنوا بالله ورسله أولئك هم الصدّيقون والشهداء عند ربّهم﴾.

وأخبرنا عبد الله بن حامد قال: أخبرنا محمّد بن خالد قال: حدّثنا داود بن سليمان قال: حدّثنا عبد بن حميد قال: حدّثنا عبد بن حميد قال: حدّثنا عبد بن حميد قال: حدّثنا سفيان بن ليث، عن مجاهد قال: كلّ مؤمن صدّيق شهيد، ثم قرأ هذه الآية، يعني موصولة.

وقال ابن عباس في بعض الروايات: أراد بالشهداء الأنبياء خاصّة.

﴿لهم أجرهم ونورهم﴾ في ظلمة القيامة. ﴿والذين كفروا وكذَّبوا بآياتنا أولئك أصحاب الجحيم \* اعلموا أنَّما الحياة الدنيا﴾: ﴿ما﴾ صلة مجازه ﴿اعلموا﴾.

﴿لعب﴾ باطل لا حاصل له ﴿ولهو﴾: فرح ثم ينقضي ﴿وزينة﴾ منظر يتزيّنون به، ﴿وتفاخر بينكم﴾: يفخر به بعضكم على بعض، ﴿وتكاثر في الأموال والأولاد﴾ أي يُتاه بكثرة الأموال والأولاد.

وقال بعض المتأوّلين من المتأخّرين: لعب كلعب الصبيان، ولهو كلهو الفتيان، وزينة كزينة النسوان، وتفاخر كتفاخر الأقران، وتكاثر كتكاثر الدهقان.

وقال عليّ بن ابي طالب لعمار بن ياسر: «لا تحزن على الدنيا، فإن الدنيا ستّة أشياء: مطعوم، ومشروب، وملبوس، ومشموم، ومركوب، ومنكوح. فأكبر طعامها العسل وهي بزقة ذبابة، وأكبر شرابها الماء ويستوي فيه جميع الحيوان، وأكبر الملبوس الديباج وهي نسجة دود، وأكبر المشموم المسك، وهي دم فأرة ظبية، وأكبر المركوب الفرس وعليها يقتل الرجال، وأكبر المنكوح النساء وهو مبال في مبال. والله إن المرأة ليزيّن أحسنها يراد به أقبحها»(١).

ثم ضرب جلّ ذكره لها مثلا فقال عزّ من قائل: ﴿كمثل غيث أعجب الكفّار﴾ أي الزّرّاع ﴿ فَنِهَاتُهُ ثُم يَهُونُ مَطاماً ﴾ فيبلى ويفنى ﴿ وَفِي الآخرة عذاب شديد ومغفرة ﴾ ، ونباته ثم يهيج فتراه مصفرًا ثم يكون حطاماً ﴾ فيبلى ويفنى ﴿ وَفِي الآخرة عذاب شديد ومغفرة ﴾ يعني: أو مغفرة ﴿ من الله ورضوان وما الحياة الدنيا إلاّ متاع الغرور \* سابقوا ﴾ : سارعوا ﴿ إلى مغفرة من ربّكم وجنّة عرضها ﴾ : سعتها ﴿ كعرض السماوات والأرض ﴾ لوصل بعضها ببعض .

وقال ابن كيسان: عنى به جنّة واحدة من الجنان.

﴿أُعدَّت للذين آمنوا بالله ورسله ذلك فضل الله يوتيه من يشاء والله ذو الفضل العظيم \* ما أصاب من مصيبة في الأرض﴾ بالجدب والقحط وذهاب الزرع والثمر ﴿ولا في أنفسكم﴾ بالأوصاب والأسقام.

<sup>(</sup>١) تفسير القرطبي: ١٧ / ٢٥٥.

وقال الشعبي: المصيبة: ما يكون من خير وشرّ وما يسيء ويسرّ.

ودليل هذا التأويل قوله سبحانه: ﴿لكي لا تأسوا على ما فاتكم ولا تفرحوا بما آتاكم﴾ (١) فذكر الحالتين جميعاً: ﴿إِلاَّ في كتابِ﴾ يعني: اللوح المحفوظ ﴿من قبل أن نبرأها﴾: من قبل أن نخلق الأرض والأنفس.

وقال ابن عباس: يعني المصيبة.

وقال أبو العالية: يعني النسَمَة

﴿إِنَّ ذَلَكَ عَلَى اللَّهُ يَسْيُرِ﴾ إن خلق ذلك وحفظه على الله هيَّن.

أخبرنا عبد الله بن حامد قال: أخبرنا محمّد بن مخلد قال: أخبرنا داود قال: حدّثنا عبيد قال: حدّثنا أبو نعيم قال: حدّثنا الربيع بن أبي صالح قال: دخلت على سعيد بن جبير في نفر فبكى رجل من القوم، فقال: ما يبكيك؟ قال: أبكي لما أرى بك ولما يذهب بك إليه. قال: فلا تبكِ، فإنّه كان في علم الله سبحانه أن يكون، ألم تسمع إلى قول الله عزّ وجلّ: ﴿ما أصاب من مصيبة في الأرض ولا في أنفسكم﴾ الآية.

﴿لكيلا اتأسوا﴾: تحزنوا ﴿على ما فاتكم﴾ من الدنيا، ﴿ولا تفرحوا﴾: تبطروا ﴿بما آتاكم﴾. قراءة العامّة بمدّ الألف، أي (أعطاكم)، واختاره أبو حاتم. وقرأ أبو عمرو بقصر الألف أي: (جاءكم)، واختاره أبو عبيد، قال: لقوله سبحانه: ﴿فاتكم﴾ ولم يقل: (أفاتكم) فجعل له، فكذلك (أتاكم) جعل الفعل له ليوافق الكلام بعضه بعضاً.

قال عكرمة: ما من أحد إلاّ وهو يفرح ويحزن فاجعلوا للفرح شكراً وللحزن صبراً.

**﴿والله لا يحبّ كلّ مختال فخور﴾**: متكبّر بما أُوتي من الدنيا، فخور به على الناس.

وقال ابن مسعود: لأن ألحسَ جمرة أحرقت ما أحرقت، وأبقت ما أبقت، أحبّ إليّ من أن أقول لشيء كان: ليته لم يكن، أو لشيء لم يكن: ليته كان.

وقال جعفر الصادق: «يا بن آدم، مالك تأسّف<sup>(٢)</sup> على مفقود لا يردّه إليك الفوت؟ ومالك تفرح بموجود لا يتركه في يديك الموت؟»<sup>(٣)</sup>.

وقيل لبزرجمهر: ما لك أيها الحكيم لا تأسف على ما فات ولا تفرح بما هو آت؟ فقال: لأنّ الفائت لا يتلافي بالعبرة، والآتي لا يستدام بالحبرة.

<sup>(</sup>١) سورة الحديد: ٢٣.

<sup>(</sup>۲) في المصدر: تأس.

<sup>(</sup>٣) تفسير القرطبي: ١٧ / ٢٥٨.

وقال الفضيل في هذا المعنى: الدنيا مفيد ومبيد فما أباد فلا رجعة له، وما أفاد فقد أذن بالرحيل.

وقال الحسين بن الفضل: حمل الله سبحانه بهذه الآية المؤمنين على مضض الصبر على الفائت، وترك الفرح بالآتي، والرضا بقضائه في الحالتين جميعاً.

وقال قتيبة بن سعيد: دخلت بعض أحياء العرب فإذا أنا بفضاء من الأرض مملوء من الإبل الموتى والجيف بحيث لا أُحصي عددها، فسألت عجوزاً: لمن كانت هذه الإبل؟ فأشارت إلى شيخ على تلّ يغزل صوفاً، فقلت له: يا شيخ ألك كانت هذه الإبل؟ قال: كانت باسمي. قلت: فما أصابها؟ قال: ارتجعها الذي أعطاها. قلت: وهل قلت في ذلك شيئاً؟ قال: نعم:

لا والـذي أخـذ [...](١) من خـلائـقـه والمرء في الدهر نصب الرزء والمحنِ

ما سرّني أنّ إنلي في مباركها وما جرى في قضاء الله لم يكن (٢)

وقال سلم الخوّاص: من أراد أن يأكل الدارين فليدخل في مذهبنا عامين؛ ليضع الله سبحانه الدنيا والآخرة بين يديه. قيل: وما مذهبكم؟ قال: الرضا بالقضا، ومخالفة الهوى. وأنشد:

لا تسطل السحون عملى فسائست فقلّما يبجدي عمليك السحون سيّان مسحون عملى ما مضى ومظهرٌ حوزاً لما لم يكن ف

﴿الذين يبخلون﴾، قيل: هو في محل الخفض على نعت (المختال)، وقيل: هو رفع بالابتداء وخبره ما بعده. ﴿ويأمرون الناس بالبخل ومن يتولّ فإنّ الله هو الغني الحميد﴾ قرأ أهل المدينة والشام بإسقاط ﴿هو﴾ وكذلك هو في مصاحفهم. الباقون بإثباته.

﴿لقد أرسلنا رسلنا بالبينات وأنزلنا معهم الكتاب والميزان ويعني له يعدل. وقال ابن زيد: ما يوزن به. ﴿ليقوم الناس بالقسط》: ليعمل الناس بينهم بالعدل ﴿وأنزلنا الحديد》، قال ابن عباس: نزل آدم من الجنّة معه خمسة أشياء من الحديد: السندان، والكلبتان، والمنقعة، والمُبرة.

وقال أهل المعاني: يعني أنه أخرج لهم الحديد من المعادن، وعلمهم صنيعته بوحيه.

وقال قطرب: هذا من النُزُل كما تقول: أنزل الأمر على فلان نزلا حسناً، فمعنى الآية أنه جعل ذلك نزلا لهم، ومثله قوله: ﴿وأنزل لكم من الأنعام ثمانية أزواج﴾ (٣).

<sup>(</sup>١) كلمة غير مقروءة.

<sup>(</sup>٢) زاد المسير لابن الجوزي: ٧/ ٣٠٨.

<sup>(</sup>٣) سورة الزمر: ٦.

ودليل تأويل السلف من المفسرين ما أخبرنا أبو سفيان الحسن بن عبد الله الدهقان قال: حدّثنا الحسن بن إسماعيل بن خلف الخيّاط قال: حدّثنا أبو بكر محمّد بن الفرج المعدّل قال: حدّثنا محمّد بن عبيد بن عبد الملك قال: حدّثنا سفيان بن محمّد أبو محمّد (ابن أخت سفيان الثوري) عن عبد الملك بن ملك التميمي عن عبد الله بن خليفة عن ابن عمر قال: قال رسول الله عن عبد الله عن وجل أنزل أربع بركات من السماء إلى الأرض: فأنزل الحديد، والنّار، والماء والملح»(۱) [۲۲۲].

﴿ فيه بأس شديد ﴾ ، قوة شديدة ، يعني: السلاح والكراع ، ﴿ ومنافع للناس ﴾ ممّا يستعملونها في مصالحهم ومعايشهم ؛ إذ هو آلة لكلّ صنعة . ﴿ وليعلم الله ﴾ ، يعني : أرسلنا رسلنا ، وأنزلنا معهم هذه الأشياء ؛ ليعامل الناس بالحقّ والعدل وليرى سبحانه ﴿ من ينصر • ﴾ أي دينه ﴿ ورسله بالغيب إنّ الله قويّ عزيز ﴾ .

وَلَقَدَ أَوْمَلُنَا نُوعًا وَإِزَهِمَ وَجَعَلْنَا فِي ذُرِيْتَهِمَا النَّبُوَةَ وَالْكِنَّ فَمِثُهُم مُهَنَدِّ وَكَثِيْرٌ مِنْهُمْ فَلَيْوُنَ وَالْكِنْتُ فَمِثُهُم مُهَنَدِّ وَجَعَلْنَا فِي قُلُوبِ أَلَيْ مَوْمَهُ وَالنَّسَهُ الْإِنجِيلُ وَجَعَلْنَا فِي قُلُوبِ اللَّهِ فَمَا رَعُوهَا مَا كَبْنَهَا عَلَيْهِمْ إِلَّا أَبْتِعَاءَ رِضُونِ اللَّهِ فَمَا رَعُوهَا حَقَ رَعَائِمَةُ وَرَحْمَةً وَرَهُمَ أَوْمَةً وَرَحْمَةً وَرَهُمَ أَوْمَةً وَرَحْمَةً وَرَحْمَةً وَرَهُمُ أَنْ وَمُنْفِقُونَ إِلَّا أَبْتِعَاءً وَضُونِ اللَّهِ فَمَا رَعُوهَا حَقَ رِعَائِمَ فَلَيْتِهِمْ اللَّهِ فَا اللَّهِ فَمَا رَعُوهَا حَقَ رَعْمَلُهُ وَرَحْمَةً وَرَحْمَةً وَرَحْمَةً وَرَهُمَ أَوْمُوا اللَّهُ وَعَامِنُوا وَعَلَيْنَ مِن تَحْمَدُهُ وَكِيْرٌ مِنْهُمْ فَلِيقُونَ إِلَى يَتَابِّهِا اللَّذِينَ ءَامَنُوا اللَّهُ وَعُمْ لَكُمْ وَاللَّهُ عَفُورٌ تَحِمِّ اللَّهُ وَعَلَيْنَ مِن تَحْمَدِهِ وَيَغُولُ اللَّهُ وَاللَّهُ عَفُورٌ تَحِمِّ اللَّهُ وَاللَّهُ عَفُورٌ تَحِمِّ اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَوْمُ اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْنَ مِن تَحْمَدُهُ وَلَيْهُ وَلَنَا اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَوْمُ اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ وَاللَهُ عَلَوْمُ اللَّهُ وَاللَهُ عَلَوْمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَاللَهُ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَهُ وَاللَهُ عَلَى اللَّهُ وَاللَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُمْ لِللَّهُ اللَّهُ عَلَيْنِهُ وَلَلِهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّه

﴿ولقد أرسلنا نوحاً وإبراهيم وجعلنا في ذريتهما النبوّة والكتاب فمنهم مهتد وكثير منهم فاسقون \* ثم قفّينا على آثارهم برسلنا وقفّينا بعيسى بن مريم وآتيناه الإنجيل وجعلنا في قلوب الذين اتبعوه على دينه ﴿رأفةً ورحمةً والرأفة أشد الرقّة ﴿ورهبانية ابتدعوها من قبل أنفسهم ﴿ما كتبناها وفرضناها وأوجبناها ﴿عليهم إلاّ ابتغاء ﴾ يعني: ولكنهم ابتغوا ﴿رضوان الله ﴾ بتلك الرهبانية ﴿فاتينا الذين آمنوا منهم أجرهم ﴾، وهم أهل الرأفة والرحمة والرهبانية التي ابتدعوها طلباً لرضا الله ﴿وكثير منهم فاسقون ﴾ يعني الذين لم يرعوا الرهبانية حق رعايتها وكفروا بدين عيسى وتهوّدوا وتنصّروا. وبنحو ما فسرنا ورد فيه الآثار.

وقال ابن مسعود: كنت رديف رسول الله على على حمار، فقال لي: «يابن أمّ عبد، هل تدري من أين اتّخذت بنو اسرائيل الرهبانية؟». قلت: الله ورسوله أعلم.

<sup>(</sup>١) تفسير مجمع البيان: ٩/ ٤٠١.

قال: «ظهرت عليهم الجبابرة بعد عيسى (عليه السلام) يعملون بمعاصي الله سبحانه، فغضب أهل الإيمان فقاتلوهم فهزم أهل الإيمان ثلاث مرات فلم يبقَ منهم إلاّ القليل، فقالوا: إن ظهرنا لهؤلاء أفنونا ولم يبقَ للدين أحد يدعو إليه، فتعالوا نتفرّق في الأرض إلى أن يبعث الله النبي الذي وعدنا عيسى ـ يعنون محمّداً \_ فتفرّقوا في غيران الجبال، وأحدثوا الرهبانية، فمنهم من تمسّك بدينه ومنهم من كفر» [٢٢٣]. ثم تلا هذه الآية ﴿ورهبانية ابتدعوها ما كتبناها عليهم﴾ \_ الآية.

﴿ فَآتِينَا الذَّينَ آمنُوا مِنْهِم ﴾ يعني: من ثبتُوا عليها ﴿ أَجُرِهُم ﴾ ، ثم قال النبي ﷺ: «يابن أم عبد، أتدري ما رهبانية أُمتي؟ » قلت: الله ورسوله أعلم. قال: «الهجرة والجهاد والصلاة والصوم والحج والعمرة والتكبير على التلاع » (١٠ [٢٢٤].

وأنبأني عبد الله بن حامد قال: أخبرنا أحمد بن عبد الله المزني قال: حدّثنا محمّد بن عبد الله ابن سليمان قال: حدّثنا شيبان بن فرّوخ قال: حدّثنا الصعق بن حزن، عن عقيل الجعدي، عن أبي إسحاق، عن سويد بن غفلة، عن ابن مسعود قال: دخلت على رسول الله على فقال: «يابن مسعود، اختلف من كان قبلكم على ثنتين وسبعين فرقة ونجا منها ثلاث وهلك سائرهن، فرقة وازت الملوك وقاتلوهم على دين عيسى فأخذوهم وقتلوهم، وفرقة لم يكن لهم طاقة بموازاة الملوك ولا بأن يقيموا بين ظهرانيهم تدعوهم إلى دين الله سبحانه ودين عيسى، فساحوا في البلاد وترهبوا وهم الذين قال الله سبحانه: ﴿ورهبانية ابتدعوها ما كتبناها عليهم﴾».

قال النبي ﷺ: «من آمن بي وصدّقني واتّبعني فقد رعاها حقّ رعايتها، ومن لم يؤمن بي فأولئك هم الهالكون» [٢٢٥](٢).

وروى الضحّاك وعطّية عن ابن عباس قال: كتب الله سبحانه عليهم القتال قبل أن يبعث محمّداً عليه فلما استخرج أهل الإيمان ولم يبقَ منهم إلا قليل وكثر أهل الشرك، وذهبت الرسل وقهروا، اعتزلوا في الغيران فلم يزل بهم ذلك حتى كفرت طائفة منهم، وتركوا أمر الله ودينه، وأخذوا بالبدعة وبالنصرانية وباليهودية، ولم يرعوها حقّ رعايتها، وثبتت طائفة على دين عيسى حتى جاءهم البيّنات، وبعث الله سبحانه محمّداً على وهم كذلك. فذلك قوله عزّ وجلّ: ﴿ يَا أَيّها اللّه وآمنوا برسوله ﴾ إلى قوله: ﴿ والله غفور رحيم ﴾ .

وأخبرنا عبد الله بن حامد قال: أخبرنا محمّد بن جعفر قال: حدّثنا عليّ بن حرب قال: حدّثنا ابن فضيل قال: حدّثنا عطاء، عن سعيد بن جبير، عن ابن عباس.

وحدَّثت عن محمَّد بن جرير، قال: حدِّثنا أبو عمَّار الحسين بن حريث قال: حدَّثنا الفضل

<sup>(</sup>۱) تفسير القرطبي: ۲۲۰/۲۲۰.

<sup>(</sup>۲) مجمع الزوائد: ۷/۲۲۰.

ابن موسى عن سفيان، عن عطاء بن السائب، عن سعيد بن جبير، عن ابن عباس قال: كانت ملوك بعد عيسى (عليه السلام) بدّلوا التوراة والإنجيل. وكان فيهم مؤمنون يقرأون التوراة والإنجيل ويدعونهم إلى دين الله ويأمرونهم بتقوى الله سبحانه، فقيل لملكهم: لو جمعت هؤلاء الذين شقُّوا عليكم وآذوكم فقتلتموهم، أقرُّوا بما نقرَّ به، ودخلوا فيما نحن فيه. فدعاهم ملكهم وجمعهم وعرض عليهم القتل أو يتركوا قراءة التوراة والإنجيل. إلاّ ما بدّلوا فيها، فقالوا: ما تريد منّا؟ نحن نكفيكم أنفسنا. فقالت طائفة منهم: ابنوا لنا اسطوانة ثم ارفعونا إليها ثم اعطونا شيئاً نرفع به طعامنا وشرابنا ولا نردّ عليكم. وقالت طائفة أخرى: دعونا نسيح في الأرض ونهيم ونسرب كما تسرب الوحش فإن قدرتم علينا بأرض فاقتلونا. وقالت طائفة منهم: ابنوا لنا دوراً في الفيافي ونحتفر الآبار ونحترث البقول فلا نرِد عليكم ولا نمرّ بكم. وليس أحد من أولئك إلاّ. له حميم منهم، ففعلوا ذلك بهم فمضى أولئك على منهاج عيسى، وخلف قوم من بعدهم ممّن قد غيّر الكتاب، فجعل الرجل يقول: نكون في مكان فلان فنتعبّد كما تعبّد فلان، ونسيح كما ساح فلان، ونتَّخذ دوراً كما اتَّخذ فلان، وهم على شركهم، ولا علم لهم بإيمان الذين اقتدوا بهم، فذلك قوله سبحانه: ﴿ورهبانية ابتدعوها ما كتبناها عليهم إلاّ ابتغاء رضوان الله﴾. قال: ابتدعها هؤلاء الصالحون فما رعوها حقّ رعايتها، يعني الآخرين الذين جاؤوا من بعدهم، ﴿وآتينا الذين آمنوا منهم أجرهم للله يعني الذين: ابتدعوها ﴿وكثير منهم فاسقون لله : الذين جاؤوا من بعدهم. قال: فلمَّا بعث النبيِّ ﷺ (عليه السلام) ولم يبق منهم إلاَّ قليل، انحطَّ رجل من صومعته، وجاء السائح من سياحته وصاحب الدير من ديره، وآمنوا به وصدّقوه فقال الله عزّ وجلّ: ﴿يَا أَيُّهَا الذين آمنوا اتّقوا الله وآمنوا برسوله ﴾ محمّد (عليه السلام) ﴿يؤتكم كفلين من رحمتُه ﴾ قال: أجرين؛ لإيمانهم بعيسى والإنجيل وإيمانهم بمحمّد والقرآن، ﴿ويجعل لكم نوراً تمشون به﴾ يعني: القرآن ﴿لئلاّ يعلم أهل الكتاب﴾ الذين يتشبّهون بهم ﴿أَن لا يقدرون على شيء من فضل الله الى آخرها.

وقال قوم: انقطع الكلام عند قوله: ﴿ورحمة﴾ ثم قال: ﴿ورهبانية ابتدعوها ما كتبناها عليهم﴾؛ وذلك أنّهم تركوا الحقّ، وأكلوا لحم الخنزير، وشربوا الخمر، ولم يتوضّؤوا ولم يغتسلوا من جنابة، وتركوا الختان، ﴿فما رَعَوها﴾ يعني: الطاعة والملّة ﴿حقّ رعايتها﴾. كناية عن غير مذكور. ﴿فاتينا الذين آمنوا منهم أجرهم﴾، وهم أهل الرأفة والرحمة ﴿وكثير منهم فاسقون﴾، وهم أهل الرهبانية والبدعة، وإليه ذهب مجاهد.

ومعنى قوله: ﴿إِلاَّ ابتغاء رضوان الله﴾: وما أمرناهم إلاَّ بذلك وما أمرناهم إلاَّ بالترهّب، أو يكون وجهه: إلاَّ ابتغاء رضوان الله بزعمهم وعَنَدهم، والله أعلم.

﴿ يَا أَيُّهَا الذِّينَ آمنُوا اتقُوا الله وآمنُوا برسوله ﴾ محمَّد (عليه السلام) ﴿ يُؤتَّكُم كَفُلِّين ﴾ : نصيبين ﴿ من رحمته ﴾ ؛ لإيمانكم بالأوَّل وإيمانكم بالآخر .

وقال أبو موسى الأشعري: كفلين: ضعفين بلسان الحبشة.

قال ابن جبير: وأصله ما يكتفل به الراكب من الثياب والمتاع فيحبسه ويحفظه من السقوط، يقول: يحصنكم هذا الكفل من العذاب كما يحصن الراكب الكفل من السقوط. ومنه الكفالة؛ لأنّها تحصن الحقّ.

﴿ويجعل لكم نوراً تمشون به﴾ في الناس، وعلى الصراط أحسن.

وقال ابن عباس: النور القرآن.

وقال مجاهد: الهدى والبيان، ﴿ويغفر لكم والله غفور رحيم﴾.

قال سعيد بن جبير: بعث النبي على جعفراً هلى في سبعين راكباً للنجاشي يدعوه، فقدم عليه فدعاه فاستجاب له وآمن به، فلمّا كان عند انصرافه قال ناس ممّن آمن به من أهل مملكته وهم أربعون رجلا: ايذن لنا فنأتي هذا النبيّ على فنلمّ به ونجدّف بهؤلاء في البحر؛ فإنا أعلم بالبحر منهم. فقدموا مع جعفر على النبيّ على وقد تهيأ النبيّ الله إنّ السلام) فقالوا: يا رسول رأوا ما بالمسلمين من الخصاصة وشدّة الحال استأذنوا النبيّ الله إنّ اذنت لنا انصرفنا فجئنا بأموالنا الله إنّ لنا أموالا، ونحن نرى ما بالمسلمين من خصاصة، فإن أذنت لنا انصرفنا فجئنا بأموالنا فواسينا المسلمين بها. فأذن لهم فانصرفوا وأتوا بأموالهم فواسوا بها المسلمين، فأنزل الله سبحانه فيهم (الذين أتيناهم الكتاب من قبله هم به يؤمنون) إلى قوله (ومما رزقناهم فيؤتون أجرهم مرّتين) أما من آمن منا ينفقون أجرهم مرّتين ومن لم يؤمن بكتابكم فله أجر كأجوركم فما فضلكم علينا؟ فأنزل بكتابكم وكتابنا فله أجره مرتين ومن لم يؤمن بكتابكم فله أجر كأجوركم فما فضلكم علينا؟ فأنزل الله سبحانه: ﴿يا أيّها الذين آمنوا اتّقوا الله وآمنوا برسوله يؤتكم كفلين من رحمته فجعل لهم أجرين وزادهم النور والمغفرة ثم قال: (لئلاً يعلم أهل الكتاب)، وهكذا قرأها سعيد بن جبير وأن لايقدرون الآية.

وروى حنان عن الكلبي قال: كان هؤلاء أربعة وعشرين رجلا قدموا من اليمن على رسول الله على وهو بمكّة، لم يكونوا يهوداً ولا نصارى، وكانوا على دين الأنبياء فأسلموا، فقال لهم أبو جهل: بئس القوم أنتم والوفد لقومكم. فردّوا عليه: ﴿وما لنا لا نؤمن بالله وماجاءنا من الحق﴾، فجعل الله سبحانه لهم ولمؤمني أهل الكتاب عبد الله بن سلام وأصحابه أجرين اثنين، فجعلوا يفخرون على أصحاب رسول الله على وقالوا: نحن أفضل منكم لنا أجران ولكم أجر واحد، فأنزل الله سبحانه: ﴿لئلاّ يعلم أهل الكتاب﴾ الآية.

<sup>(</sup>١) سورة القصص: ٥٤.

<sup>(</sup>٢) سورة القصص: ٥٤.

أخبرنا أبو عبد الله بن فنجويه قال: حدَّثنا أبو بكر بن مالك قال: حدَّثنا عبد الله بن أحمد ابن حنبل قال: حدّثني أبي قال: حدّثنا عبد الرحمن بن سفيان، عن صالح، عن الشعبي، عن أبي بردة، عن أبي موسى، عن النبي ﷺ قال: «من كانت له أمة فعلَّمها فأحسن تعليمها، وأدَّبها فأحسن تأديبها، وأعتقها وتزوّجها فله أجران، وعبد أدّى حقّ الله وحقّ مواليه، ورجل (١) من أهل الكتاب آمن بما جاء به موسى أو ما جاء به عيسى وما جاء به محمّد على فله أجران»

وقال قتادة: حسد أهل الكتاب المسلمين، فأنزل الله سبحانه هذه الآية.

وقال مجاهد: قالت اليهود: يوشك أن يخرج منا نبيّ يقطع الأيدي والأرجل، فلمّا خرج من العرب كفروا، فأنزل الله سبحانه ﴿لئلاّ يعلم أهل الكتاب﴾ أي ليعلم ﴿لا﴾ صلة ﴿أَنْ لا يقدرون الله يعني أنَّهم لا يقدرون، كقوله: ﴿ أَلا يرجع إليهم قولا ﴾ (٣) وأنشد الفرَّاء: ثــق إنْ نــجــوت إلــى الــصــبــاخ إنّـــى كـــفـــيـــتـــك مـــا تـــو

ن مــن الــغـدة إلــى الــرواخ وسلمت من عرض البجنو مي يرتعون من الطلاخ إن ته بطن بالاد قصو

﴿على شيء من فضل الله﴾ الآية.

أى: إنّك تهبطن.

أخبرني ابن فنجويه قال: حدَّثني أبو بكر بن خرجة قال: حدِّثنا محمَّد بن عبد الله بن سليمان الحضرمي قال: حدَّثنا الحسن بن السكن البغدادي، قال: حدَّثنا أبو زيد النحوي، عن قيس بن الربيع عن الأعمش، عن عطيّة، عن ابن عمر قال: قالَ رسول الله ﷺ: «إن الله عزّ وجلّ قسّم الأجر وقسّم العمل، فقيل لليهود: اعملوا، فعملوا إلى نصف النهار، فقيل: لكم نصف قيراط. وقيل للنصارى: اعملوا، فعملوا من نصف النهار إلى العصر، فقيل: لكم قيراط. وقيل للمسلمين: اعملوا، فعملوا من صلاة العصر إلى غروب الشمس بقيراطين. فتكلُّم اليهود والنصارى في ذلك، فأنزل الله سبحانه: ﴿لئلاِّ يعلم أهل الكتاب ألا يقدرون على شيء من فضل

الله وإنّ الفضل بيد الله يؤتيه من يشاء والله ذو الفضل العظيم»» [٢٢٧](٤).

في المصدر: أيما رجل من أهل الكتاب. . . مع تقديم وتأخير فيه. (1)

مسند أحمد: ٤ / ٣٩٥. **(Y)** 

سورة طه: ۸۹. (٣)

الدر المنثور: ٦/٩٧٦. (٤)

# سورة المجادلة

# مدنيّة، وهي آلف وسبعمائة واثنان وتسعون حرفاً، وأربعمائة وثلاث وسبعون كلمة، واثنتان وعشرون آية

أخبرنا أبو الحسين عليّ بن محمّد بن الحسن المقرئ، عن مرّة قال: حدّثنا أبو بكر أحمد ابن إبراهيم الجرجاني وأبو الشيخ عبد الله بن محمّد الأصبهاني قالا: حدّثنا أبو إسحاق إبراهيم ابن شريك الكوفي قال: حدّثنا أحمد بن يونس اليربوعي قال: حدّثنا سلام بن سليم المدائني قال: حدّثنا هارون بن كثير، عن زيد بن أسلم، عن أبيه، عن أبي أمامة، عن أبيّ بن كعب قال: قال رسول الله عليه: «من قرأ سورة المجادلة كُتب من حزب الله يوم القيامة» [٢٢٨](١).

## بسم الله الرحمن الرحيم

قَدْ سَمِعَ اللّهُ قُولُ الّذِي تَجْدِلُكَ فِي رَوْجِهَا وَتَشْتَكِيّ إِلَى اللّهِ وَاللّهُ يَسْتُعُ تَحَاوُرُكُمّاً إِنَّ اللّه سَمِعٌ بَعِيدٌ فَي اللّهِ عَلَى اللّهِ وَالدّهُمُ وَإِنّهُم لِيُقُولُونَ مِن نِسَايِهِم مَا هُرَّتُ المّهُمُهُمُ إِنَّ اللّهِ وَلَدُنهُمُ وَإِنّهُم لِيقُولُونَ مِن نِسَايِهِم مَّ مُورُونَ وَإِنّ اللّهَ لَعُفُورٌ فَي وَاللّهُ بِمَا نَعْمَلُونَ خِيدٌ فَي مَن لَمْ يَعُودُونَ لِما قَالُوا مَتَحْرِرُ وَقِيلَ أَن بِسَمَاسًا ذَلِكُو ثُوعَظُونَ بِمِ وَاللّهُ بِمَا نَعْمَلُونَ خِيدٌ فَي مَن فَيلِ أَن بِسَمَاسًا ذَلِكُو ثُوعَظُونَ بِمِ وَاللّهُ بِمَا نَعْمَلُونَ خِيدٌ فَي مَن لَمْ يَعِدُ فَصِيامُ شَهْرَقِينَ مَن فَيْلِ أَن بِسَمَاسًا ذَلِكُو ثُوعَظُونَ بِمِ وَاللّهُ بِينَ عَيْلُونَ خَيدٌ وَلِلْكَامُ سِينَ مِسْكِنا ذَلِكَ لِتَوْمِنُوا بِاللّهِ وَرَسُولِهِ وَيَالِكُ مَنْ فَي اللّهِ وَرَسُولِهِ وَقَلْهُ مَن اللّهُ وَرَسُولُهُ كُبُولُ كُما كُنِي اللّهِ وَرَسُولِهِ وَقَدَ الْوَلْنَا مُعْمَلُونَ خَيدٌ وَلِلْكَفِينَ عَذَابُ مُهِمِن فَي إِنّ اللّهِنَ يُعَلّمُ اللّهُ جَمِعًا فِيلَيْعُهُم بِمَا عَمِلُوا أَوْمَ اللّهُ وَلَمْ اللّهُ وَلَهُ وَلَلّهُ عَلَى كُلُ مَن وَلِكُفُونَ فَلَكُ مِن مَا يَعْمُونَ مِن مَن اللّهُ وَلَمْ اللّهُ مَن اللّهُ عَلَى اللّهُ وَلَا مُعْلَى اللّهُ مِن اللّهُ عَلَى اللّهُ وَلَمْ اللّهُ عِلْمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللللللللللللللللللللل

﴿قد سمع الله قول التي تجادلك﴾: تخاصمك وتحاورك وتراجعك ﴿في زوجها﴾ وهي امرأة من الأنصار ثمّ من الخزرج، واختلفوا في اسمها ونسبها، فقال ابن عباس: هي خولة بنت

<sup>(</sup>١) تفسير مجمع البيان: ٩/٤٠٧.

خولد. وقال أبو العالية: خويلة بنت الدليم. وقال قتادة: خويلة بنت ثعلبة. وقال المقاتلان: خولة بنت ثعلبة ابن مالك بن خزامة الخزرجية من بني عمرو بن عوف.

عطية عن ابن عباس: حولة بنت الصامت.

وروى هشام بن عروة، عن أبيه، عن عائشة على أنّ اسمها جميلة (١)، وزوجها أوس بن الصامت أخو عبادة بن الصامت وذلك أنّها كانت حسنة الجسم فرآها زوجها ساجدة في صلاتها فنظر إلى عجزها، فلمّا انصرفت أرادها فأبت عليه فغضب عليها، وكان امرئاً فيه سرعة ولمم فقال لها: أنتِ عليَّ كظهر أُمِّي. ثم ندم على ما قال، وكان الظهار والإيلاء من طلاق أهل الجاهلية. فقال لها: ما أظنك إلاّ قد حرمتِ عليَّ. قالت: لا تقل ذلك، ائتِ رسول الله على فسله. فقال: إني أجدني استحي منه أن أسأله عن هذا. قالت: فدعني أسأله. قال: سليه.

فأتت النبي على وعائشة تغسل شق رأسه، فقالت: يا رسول الله، إن زوجي أوس بن الصامت تزوّجني، وكنت شابّة جميلة ذات مال وأهل، حتى إذا أكل مالي وأفنى شبابي وتفرّق وكبرت سنّي ظاهر منّي وقد ندم، فهل من شيء يجمعني وإيّاه ينعشني؟ فقال رسول الله على: «حرمت عليه». فقالت: يا رسول الله، والذي أنزل عليك الكتاب ما ذكر طلاقاً، وإنّه أبو ولدي وأحبّ الناس إليّ. فقال رسول الله على: «حرمت عليه». فقالت: أشكو إلى الله فاقتي ووحدتي، قد طالت صحبتي ونقصت (٢) له بطني. فقال رسول الله (عليه السلام): «ما أراك إلا وقد حرمتِ عليه ولم أومر في شأنك بشيء» [٢٢٩] (٣).

فجعلت تراجع رسول الله ﷺ، فإذا قال لها رسول الله (عليه السلام): «حرمت عليه» هتفت وقالت: أشكو إلى الله فاقتى وشدّة حالى، اللهمّ، فأنزلْ على لسان نبيّك.

وكان هذا أول ظهار في الإسلام. فقامت عائشة تغسل شقّ رأسه الآخر فقالت: انظر في أمري، جعلني الله فداك يا نبيّ الله. فقالت عائشة: اقصري حديثك ومحادثتك، أما ترين وجه رسول الله على إذا أُنزل عليه أخذه مثل السبات؟ فلمّا قضى الوحي قال: «ادعي زوجك» [۲۳۰]. فجاء، فقرأ ما نزل عليه رسول الله على: ﴿قد سمع الله قول التي تجادلك في زوجها وتشتكي إلى الله والله يسمع تحاوركما إنّ الله سميع بصير ثم بيّن حكم الظهار، وجعل فيه الكفّارة، فقال سبحانه: ﴿الذين يظاهرون الله وأنا في ناحية البيت أسمع بعض كلامها ويخفى على بعضه، إذ أنزل سبحانه: ﴿قد سمع الله وأنا في ناحية البيت أسمع بعض كلامها ويخفى على بعضه، إذ أنزل سبحانه: ﴿قد سمع الله وأنا في ناحية البيت أسمع بعض كلامها ويخفى

<sup>(</sup>١) في المصدر: خولة بنت ثعلبة.

<sup>(</sup>٢) كذا في المخطوط وفي المصدر: نثرت.

<sup>(</sup>٣) سنن أبن ماجة: ١ / ٦٦٦ ح ٢٠٦٣، والسنن الكبرى: ٧ / ٣٨٢، ومستدرك الحاكم: ٢ / ٤٨١.

فلمّا نزلت هذه الآيات وتلاها عليه رسول الله على قال له: «هل تستطيع أن تعتق رقبة؟». قال: إذن يذهب مالي كلّه. الرقبة غالية وأنا قليل المال. فقال رسول الله على: «فهل تستطيع أن تصوم شهرين متتابعين؟». قال: والله يا رسول الله، إني إذا لم آكل في اليوم ثلاث مرات كلّ بصري وخشيت أن تعشو عيني. قال: «فهل تستطيع أن تطعم ستّين مسكيناً؟». قال: لا والله، إلاّ أن تعينني على ذلك يا رسول الله. فقال رسول الله على: «إنّي معينك بخمسة عشر صاعاً، وأنا داع لك بالبركة» [٢٣١](١).

فأعانه رسول الله ﷺ بخمسة عشر صاعاً واجتمع لهما أمرهما. فذلك قوله: ﴿الذين يظاهرون منكم من نسائهم﴾، قد ذكرنا اختلاف القرّاء في هذا الحرف في سورة الأحزاب.

﴿ما هن أمهاتهم﴾ قرأ العامّة بخفض التاء ومحلّه نصب، كقوله سبحانه: ﴿ما هذا بشراً﴾ (٢). وقيل: (بأمهاتهم). وقرأ المفضّل بضمّ التاء. ﴿إِنْ أمهاتهم إِلاَّ اللائي ولدنهم وإنّهم ليقولون منكراً من القول وزوراً﴾ أي كذباً، والمنكر: الذي لا تعرف صحّته. ﴿وإنّ الله لعفقٌ غفور﴾

﴿والذين يظاهرون من نسائهم﴾، اعلم أنّ الألفاظ التي يصير المرء بها مظاهراً على ضربين: صريح، وكناية. فالصريح هو أن يقول: أنتِ عليَّ كظهر أُمّي، وكذلك إذا قال: أنتِ عليَّ كظهر أُمّي أو كرأس أمّي أو كفرج أمّي، وهكذا إذا قال: فرجك أو رأسك أو ظهرك أو صدرك أو بطنك أو يدك أو رجلك عليَّ كظهر أُمّي، فإنّه يصير مظاهراً، وكلّ ذلك محلّ قوله: يدك أو رجلك أو رأسك أو بطنك طالق فإنّها تطلق، والخلاف في هذه المسألة بين الفريقين كالخلاف في الطلاق.

ومتى ما شبّهها بأمّه أو بإحدى جدّاته من قبل أبيه وأمّه كان ذلك ظهاراً بلا خلاف. وإن شبّهها بغير الأمّ والجدّة من ذوات المحارم التي لا تحلّ له بحال كالإبنة والأخت والعمّة والخالة ونحوها، كان مظاهراً على الصحيح من المذاهب. فصريح الظهار هو أن يشبّه زوجته أو عضواً من أعضائها بعضو من أعضاء أمّه، أو أعضاء واحدة من ذوات محارمه.

والكناية أن يقول: أنتِ عليَّ كأُمِّي، أو مثل أمِّي أو نحوها، فإنّه يعتبر فيه نيّته. فإن أراد ظهاراً كان مظاهراً وإن لم ينو الظهار لا يصِرْ مظاهراً. وكلّ زوج صحّ طلاقه صحّ ظهاره، سواءً كان عبداً أو حراً أو ذمّياً أو دخل بالمرأة أو لم يدخل بها، أو كان قادراً على جماعها أو عاجزاً عنه. وكذلك يصحّ الظهار من كلّ زوجة، صغيرة كانت أو كبيرة، أو عاقلة أومجنونة، أو رتقاء أو سليمة، أو صائمة أو محرمة، أو ذمّية، أو مسلمة، أو في عدّة يملك رجعتها.

<sup>(</sup>۱) تفسير مجمع البيان: ٩/ ٤٠٩ بتفاوت يسير.

<sup>(</sup>٢) سورة يوسف: ٣١.

وقال أبو حنيفة: لا يصحّ ظهار الذمّيّ. وقال مالك: لا يصحّ ظهار العبد، قال بعض العلماء: لا يصحّ ظهار غير المدخول بها. وقال المزني: إذا طلّق الرجل امرأته طلقة رجعيّة ثم ظاهر فإنّه لا يصحّ.

﴿ثم يعودون لما قالوا﴾ اعلم أنّ الكفارة تلزم بالظهار وبالعود جميعاً، ولا تلزم بأحدهما دون الآخر. كما أنّ الكفارة في باب اليمين تجب باليمين والحنث جميعاً معاً، فإذا عاد في ظهاره لزمته الكفّارة.

واختلف العلماء والفقهاء في معنى العود؛ فقال الشافعي: العود الموجب للكفّارة أن يمسك عن طلاقها بعد الظهار وتمضي مدّة يمكنهُ أن يطلّقها فلم يطلّقها.

وقال قتادة: ﴿ثم يعودون لما قالوا﴾ يريد أن يغشاها ويطأها بعدما حرّمها. وإليه ذهب أبو حنيفة، قال: إن عزم على وطئها ونوى أن يغشاها كان عوداً.

وقال مالك: إن وطئها كان عوداً، وإن لم يطأها لم يكن عوداً.

وقال أصحاب الظاهر: إن كرّر اللفظ كان عوداً وإن لم يكرّر لم يكن عوداً. وهو قول أبي العالية، وظاهر الآية يشهد له، وهو قوله: ﴿ثم يعودون لما قالوا﴾ أي إلى ما قالوا،

﴿ فتحرير رقبة (١) من قبل أن يتماسا ﴾؛ لأنّ الله سبحانه قيّد الرقبة بالإيمان في كفّارة القتل وأطلق في هذا الموضع، ومن حكم المطلق أن يحمل على القيد. وقوله: ﴿ من قبل أن يتماسا ﴾ أي يتجامعا، فالجماع نفسه محرّم على المظاهر حتى يكفّر، فإن وطئ قبل التكفير فقد فعل محرّماً، ولا تسقط عنه الكفّارة بل يأتي بها على وجه القضاء، كما لو أخّر الصلاة عن وقتها، فإنّه لا يسقط عنه إتيانها بل يلزمه قضاؤها. وسواء كفّر بالإعتاق أو الصيام أو الإطعام فإنّه يجب عليه تقديم الكفّارة، ولا يجوز له أن يطأها قبل الكفّارة.

وقال أبو حنيفة: إن كفّر بالإطعام جاز له أن يطأ ثم يطعم ولم يخالف في العتق والصيام. فهذا حكم وطء المظاهر قبل التكفير.

﴿ذلك توعظون به﴾: تؤمرون به، ﴿والله بما تعملون خبير \* فمن لم يجد﴾ الرقبة ولا

<sup>(</sup>١) كذا في المخطوط، والظاهر أنّ هنا سقطاً من كلام المصنّف وهو كلمة (مؤمنة) الشارحة للرقبة كي يستقيم التعليل.

ثمنها، أو يكون مالكاً للرقبة إلاّ إنّه محتاج إليها لخدمته، أو يكون مالكاً للثمن ولكن يحتاج إليه لنفقته أو كان له مسكن يسكنه، فله الانتقال إلى الصوم.

وقال أبو حنيفة: ليس له أن يصوم وعليه أن يعتق الرقبة وإن كان محتاجاً إليها وإلى ثمنها،

فإن عجر عن الرقبة ﴿فصيام شهرين متتابعين من قبل أن يتماسًا ﴾ فإنْ أفطر في أثنائها بغير عذر قطع التتابع وعليه أن يستأنف شهرين متتابعين. وإن أفطر بعذر المرض أو السفر، فاختلف الفقهاء فيه، فقال قوم: لا ينقطع التتابع وله أن يبني ويقضي الباقي، وإليه ذهب سعيد بن المسيّب والحسن وعطاء بن أبي رباح وعمرو بن دينار والشعبي، وهو أحد قولي الشافعي.

وقال آخرون: ليس له أن يبني بل يلزمه أن يستأنف ويبتدئ، وهو قول النخعي وأصحابه، والأصحّ من قولي الشافعي.

وإن تخلّل صوم الشهرين زمان لا يصّح فيه الصوم عن الكفّارة كالعيدين وأيام التشريق وأيام شهر رمضان، فإنّ التتابع ينقطع بذلك ويجب الاستئناف.

ولو وطئ المظاهر في الشهرين، نظرَ؛ فإن وطِئها نهاراً بطل التتابع وعليه الابتداء، وإن وطِئها ليلا لم يبطل التتابع. وقال أبو حنيفة: سواء وطئ ليلا أو نهاراً فإنّه يبطل التتابع وعليه أن يستأنف صوم شهرين متتابعين.

﴿ فمن لم يستطع ﴾ الصيام، وعدمُ الاستطاعة مثلُ أن يخاف من الصوم لعلة أو لحوق ومشقة شديدة ومضرّة ظاهرة، ﴿ فإطعام ستين مسكيناً ﴾ لكلّ مسكين مدّ من غالب قوت بلده، والخلاف فيه بين الفريقين كالاختلاف في زكاة الفطرة. ﴿ ذلك لتؤمنوا بالله ورسوله وتلك حدود الله وللكافرين عذاب أليم ﴾.

﴿ إِنَّ الذين يحادّون﴾: يخالفون ويعادون ﴿ الله ورسوله كبتوا﴾: أهلكوا وأُخروا وأُحربوا ﴿ كما كبت الذين من قبلهم وقد أنزلنا آيات بيّنات وللكافرين عذاب مهين \* يوم يبعثهم الله جميعاً فينبّئهم بما عملوا أحصاه الله ونسوه والله على كلّ شيء شهيد \* ألم تر أنّ الله يعلم ما في السماوات وما في الأرض مايكون﴾ قراءة العامّة بالياء لأجل الحائل، وقرأ أبو جعفر القارئ (تكون) ـ بالتاء ـ لتأنيث النجوى، والأول أفصح وأصح ﴿ من نجوى ﴾ متناجين ﴿ ثلاثة ﴾، قال الفراء: إن شئت خفضت الثلاثة على نعت النجوى وإن شئت أضفت النجوى إليها، ولو نصبت على أنّها [حال] (١) لكان صواباً . ﴿ إلا هو رابعهم ﴾ بالعلم يسمع نجواهم ويعلم فحواهم، ﴿ ولا خمصة إلا هو سادسهم ولا أدنى من ذلك ولا أكثر ﴾، قراءة العامّة بالنصب في محلّ الخفض عطفاً . وقرأ يعقوب وأبو حاتم ﴿ أكثر ﴾ بالرفع على محلّ الكلام قبل دخول ﴿ من ﴾ ، وقرأ

<sup>(</sup>١) في المخطوط: فعل.

الزهري ﴿أكثر﴾ بالباء(١١)، ﴿إلا هو معهم أينما كانوا ثم ينبِّئهم بما عملوا يوم القيامة إنَّ الله بكلَّ شيء عليم﴾.

أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ ثُهُواْ عَنِ النَّجْوَىٰ ثُمَّ يَعُودُونَ لِمَا ثُهُواْ عَنْهُ وَيَشَخِوْنَ بِٱلْإِشْرِ وَٱلْمُدُونِ وَمَعْصِيَتِ الرَّسُولِ وَإِذَا جَآءُوكَ حَيِّوْكَ بِمَا لَرْ يُحْيِّكَ بِهِ اللَّهُ وَيَقُولُونَ فِي أَنْفُسِهِمْ لَوْلَا يُعَذِّبُنَا اللَّهُ بِمَا نَقُولُ حَسَبُهُمْ جَهَنَّمُ بَصَلَوَئُمَّ فَيِلْسَ الْمَصِيرُ ﴾

﴿ أَلَم تر إلى الذين نهوا عن النجوى ﴾ ـ الآية ـ قال ابن عباس: نزلت في اليهود والمنافقين وذلك أنّهم كانوا يتناجون فيما بينهم دون المؤمنين، وينظرون إلى المؤمنين ويتغامزون بأعينهم، فإذا رأى المؤمنون نجواهم قالوا: ما نراهم إلا وقد بلغهم عن أقربائنا وإخواننا الذين خرجوا في السرايا قتل أو موت أو مصيبة أو هزيمة، فيقع ذلك في قلوبهم ويحزنهم، فلا يزالون كذلك حتى يقدم أصحابهم وأقرباؤهم. فلمّا طال ذلك وكثر شكوا إلى رسول الله على فأمرهم ألا يتناجوا دون المسلمين فلم ينتهوا عن ذلك، وعادوا إلى مناجاتهم، فأنزل الله سبحانه هذه الآية.

وقال مقاتلان (٢): أنزلت في اليهود، وكانت بينهم وبين النبي على موادعة، فإذا مرّ بهم رجل من أصحاب النبي على (عليه السلام) جلسوا يتناجون فيما بينهم حتى ينظر المؤمن أنهم يتناجون بقتله أو بما يكره، فينزل الطريق عليهم من المخافة، فبلغ ذلك النبي (عليه السلام) فنهاهم عن النجوى فلم ينتهوا وعادوا إلى النجوى، فأنزل الله سبحانه هذه الآية. وقال ابن زيد: كان الرجل يأتي رسول الله على يسأله الحاجة ليُريَ الناس أنّه قد ناجى فيقول لهم: إنّما يتناجون في حرب حضرت، أو جمع قد جمع لكم، أو أمر مهم قد وقع، فأنزل الله سبحانه: ﴿ألم تر إلى النين نهوا عنه النبوى﴾ أي المناجاة. ﴿ثم يعودون لما نهوا عنه أي يرجعون إلى المناجاة التي نهوا عنها ﴿ويتناجون﴾ قرأ يحيى والأعمش وحمزة (ينتجون) على وزن (يفتعلون)، وقرأ البقون ﴿يتناجون﴾ على وزن (يفتعلون)، واختاره أبو عبيد وأبو حاتم لقوله: ﴿إذَا تناجيتم﴾ و الناجوا ولم يقل (أنتجيتم) و( انتجوا). ﴿بالإثم والعدوان ومعصية الرسول﴾ وقرأ الضحّاك: (ومعصيات الرسول) فيهما بالجمع ﴿وإذا جاؤوك حيوك بما لم يحيّك به الله ويقولون في أنفسهم لولا يعذبنا الله حسبهم جهنم يصلونها فبئس المصير﴾ وذلك أنّ اليهود كانوا يدخلون على روالسام الموت، فإذا خرجوا قالوا: لو كان نبيّاً لعُذّبنا واستجيب فينا وعرف قولنا. فدخلوا عليه ذات يوم وقالوا: السام عليك. ففطنت عائشة إلى قولهم وقالت: وعليكم السام والذام والذام يوم وقالوا: السام عليك. ففطنت عائشة هيًا إلى قولهم وقالت: وعليكم السام والذام والدام وقالوا: السام عليك. ففطنت عائشة هيًا إلى قولهم وقالت: وعليكم السام والذام والدام

<sup>(</sup>١) أي أكبر.

<sup>(</sup>٢) كذا في المخطوط، والأولى: المقاتلان.

والداء واللعنة. فقال رسول الله ﷺ: «مَه يا عائشة، إنّ الله ـ عزّ وجلّ ـ يحبّ الرفق في الأمر كلّه ولا يحبّ الفحش والتفحّش».

فقالت: يا رسول الله، ألم تسمع ما قالوا؟، فقال رسول الله (عليه السلام): «ألم تسمعي ما رددت عليهم؟». فأنزل الله هذه الآية، فقال رسول الله ﷺ: «إذا سلّم عليكم أهل الكتاب فقولوا: وعليكم» [٢٣٢](١).

ثم نهى المؤمنين أن يتناجوا فيما بينهم كفعل المنافقين واليهود فقال: ﴿يا أَيّها الذين آمنوا إِذَا تناجيتم فلا تتناجوا﴾، قراءة العامّة بالألف، وروى أويس<sup>(٢)</sup> عن يعقوب: (فلا تتنجوا) من الانتجاء. ﴿بالإثم والعدوان ومعصية الرسول﴾ كفعل المنافقين واليهود ﴿وتناجوا بالبرّ والتقوى واتّقوا الله الذي إليه تحشرون \* إنّما النجوى من الشيطان ليحزن الذين آمنوا وليس﴾ التناجي ﴿بضارّهم شيئاً إلاّ بإذن الله وعلى الله فليتوكّل المؤمنون﴾

أخبرنا عبد الله بن حامد قال: أخبرنا محمّد بن جعفر قال: حدّثنا حمّاد بن الحسن قال: حدّثنا عبيد الله قال: حدّثنا الأعمش، عن سفيان عن عبد الله قال: قال رسول الله على: "إذا كنتم ثلاثة فلا يتناجَ اثنان دون [صاحبهما](٣)؛ فإنّ ذلك يحزنه» [٢٣٣](٤).

أخبرنا محمّد بن حمدون قال: أخبرنا مكّي قال: أخبرنا عبد الله بن بشر قال: حدّثنا سفيان عن عبد الله بن دينار عن ابن عمر أنّ النبي على قال: «لا يتناجَ اثنان دون الثالث» [٢٣٤](٥).

﴿ يَا أَيُّهَا الذِّينَ آمنُوا إِذَا قِيلَ لَكُم تَفْسَحُوا ﴾ الآية، قال قتادة: كانوا يتنافسون في مجلس النبي على (عليه السلام)، وكانوا إذا رأوا من جاءهم مقبلا ضنّوا بمجلسهم عند رسول الله على فأمرهم الله أن يفسح بعضهم لبعض.

وقال [المقاتلان]<sup>(۱)</sup>: كان النبي (عليه السلام) في الصفّة وفي المكان ضيق وذلك يوم الجمعة، وكان رسول الله على يكرم أهل بدر من المهاجرين والأنصار، فجاء أناس من أهل بدر وفيهم ثابت بن قيس بن شماس، وقد سبقوا في المجلس، فقاموا حيال النبي على فقالوا: السلام عليكم - أيّها النبّي ورحمة الله. فردّ عليهم النبي (عليه السلام) ثم سلّموا على القوم بعد ذلك،

<sup>(</sup>۱) كنز العمال: ۱۲۰/۹ ح هامش رقم ۲، ومسند احمد: ۹۹/۳.

<sup>(</sup>٢) كذا في المخطوط، والظاهر أنه رويس.

 <sup>(</sup>٣) في المخطوط (صاحبه). وما اثبتناه أصح.

<sup>(</sup>٤) مسند احمد: ١/ ٣٧٥.

<sup>(</sup>٥) مسند أحمد بن حنبل ١: ٣٧٥، ٢٤١، ٤٣١، ٤٣٨، ٤٦٨، ٤٦٤.

<sup>(</sup>٦) في المخطوط: مقاتلان.

فردوا عليهم، فقاموا على أرجلهم ينتظرون أن يوسع لهم، فعرف النبي (عليه السلام) ما يحملهم على القيام فلم يفسحوا لهم، فشق ذلك على النبي ﷺ فقال لمن حوله من المهاجرين والأنصار والتابعين من غير أهل بدر: «قم يا فلان وأنت يا فلان» [٢٣٥](١).

فأقام من المجلس بقدر النفر الذين قاموا بين يديه من أهل بدر، فشق ذلك على من أقيم من مجلسه، وعرف النبي على السلام) الكراهية في وجوهم، فقال المنافقون للمسلمين: الستم تزعمون أن صاحبكم يعدل بين الناس؟ فوالله ما عدل على هؤلاء، أن قوماً أخذوا مجالسهم وأحبوا القرب من نبيهم فأقامهم وأجلس من أبطأ عنه مقامهم، فأنزل الله سبحانه هذه الآبة.

وقال الكلبي: نزلت في ثابت بن قيس بن الشماس ـ وقد ذكرت هذه القصّة في سورة الحجرات ـ فأنزل الله عزّ وجلّ في الرجل الذي لم يتفسح له ﴿يا أَيّها الذين آمنوا إذا قيل لكم تفسّحوا﴾: توسّعوا، ومنه قولهم: مكان فسيح إذا كان واسعاً في المجلس.

قرأ السلمي والحسن وعاصم ﴿ في المجالس ﴾ ـ بالألف ـ على الجمع، وقرأ قتادة: (تفاسحوا) بالألف فيهما، وقرأ الآخرون ﴿ تفسّحوا ﴾ (في المجلس) يعنون مجلس النبي على الختاره أبو حاتم وأبو عبيد قال: لأنّه قراءة العامّة، مع أن المجلس يؤدي معناه عن المجالس كلّها من مجلس النبي على (عليه السلام) وغيره.

أخبرنا ابن فنجويه قال: حدّثنا القطيعي قال: حدّثنا عبد الله بن أحمد بن حنبل قال: حدّثنا أبي قال: حدّثنا أبي قال: حدّثنا فليح، عن أيوب بن عبد الرحمن بن صعصعة [الأنصاري، عن يعقوب] بن أبي يعقوب، عن أبي هريرة عن النبي على قال: «لا يقم الرجل من مجلسه ثم يجلس فيه ولكن افسحوا يفسح الله لكم» [٢٣٦] (٣).

وقال أبو العالية والقرظي: هذا في مجالس الحرب ومقاعد القتال، كان الرجل يأتي القوم في الصّف فيقول لهم: توسّعوا، فيأبون عليه لحرصهم على القتال، فأمرهم الله سبحانه أن يفسح بعضهم لبعض. وهذه رواية العوفي عن ابن عباس.

قال الحسن: بلغني أنّ رسول الله ﷺ كان إذا قاتل المشركين وصفّ أصحابه للقتال تشاحّوا على الصف الأوّل ليكونوا في أوّل غارة القوم، فكان الرجل منهم يجيء إلى الصّف الأوّل فيقول لإخوانه: توسّعوا لي؛ ليلقى العدوّ ويصيب الشهادة، فلا يوسّعون له رغبة منهم في الجهاد والشهادة، فأنزل الله سبحانه هذه الآية.

<sup>(</sup>١) زاد المسير: ٧/ ٣٢٣.

<sup>(</sup>٢) بياض في مصوّرة المخطوط، وتمام السند من مسند أحمد بن حنبل.

<sup>(</sup>٣) مسند أحمد بن حنبل ٥: ٤٨٣.

﴿وَإِذَا قَيْلُ انشَرُوا فَانشَرُوا﴾ قرأ عاصم وأهل المدينة والشام بضم الشينين، وقرأ الآخرون بكسرهما. وهما لغتان، يعني وإذا قيل لكم: قوموا وتحرّكوا وارتفعوا وتوسّعوا لإخوانكم

وقال أكثر المفسّرين: معناه: وإذا قيل لكم: انهضوا إلى الصلاة والجهاد والذكر وعمل الْبَخير أي حق كان فانشزوا ولا تقصّروا .

قال عكرمة والضحاك: يعني إذا نودي للصلاة فقوموا لها، وذلك أن رجالا تثاقلوا عن الصلاة إذا نودي لها، فأنزل الله سبحانه هذه الآية.

وقال ابن زيد: هذا في بيت رسول الله علي وذلك أن كلّ رجل منهم كان يحبّ أن يكون آخر عهده رسول الله، فقال الله سبحانه: ﴿ وَإِذَا قِيلَ أَنشَرُوا ﴾ عن النبيِّ على وأنَّ له حوائج ﴿فانشزوا﴾ ولا تطلبوا المكث عنده

﴿يرفع الله الذين آمنوا منكم﴾ بطاعتهم رسول الله وقيامهم من مجالسهم وتفسّحِهم لإخوانهم **﴿والذ**ين **أوتوا العلم﴾** منهم بفضل علمهم وسابقتهم **﴿درجات﴾** فأخبر الله سبحانه أنّ رسول الله ﷺ مصيب فيما أمر وأنّ أولئك المؤمنين مثابون فيما ائتمروا، وأنّ النفر من أهل بدر مستحقُّون لما عوملوا من الإكرام ﴿والله بِما تعملون خبير﴾.

وأخبرنا عبد الله بن حامد قال: أخبرنا أبو عبد الله محمّد بن عامر البلخي قال: حدّثنا القاسم ابن عبّاد قال: حدّثنا صالح بن محمّد الترمذي قال: حدّثنا المسيّب بن شريح، عن أبي بكر الهذلي، عن الحسن قال: قرأ ابن مسعود هذه الآية ﴿يرفع الله الذين آمنوا منكم والذين أوتوا العلم درجات ﴾ فقال: أيّها الناس، افهموا هذه الآية ولِتَرَغّبكم في العلم فإن الله سبحانه يقول: يرفع الله المؤمن العالم فوق الذي لا يعلم درجات(١).

وأنبأني عبد الله بن حامد قال: أحبرنا أبو بكر أحمد بن إسحاق الفقيه قال: أخبرنا صالح ابن مقاتل، عن أبي الزبير، عن جابر بن عبد الله قال: قال رسول الله على العالم على الشهيد درجة، وفضل الشهيد على العابد درجة، وفضل النبيِّ ﷺ على العالم درجة، وفضل القرآن على سائر الكلام كفضل الله على خلقه، وفضل العالم على سائر الناس كفضلي على أدناهم» [۲۳۷]<sup>(۲)</sup>.

وقال رسول الله ﷺ: «من جاءته منّيته وهو يطلب العلم فبينه وبين الأنبياء درجة واحدة» .(۳۲]<sup>(۳)</sup>.

(٢) تفسير مجمع البيان: ١٨/٩.

<sup>(</sup>١) زاد المسير: ٧/ ٣٢٤.

<sup>(</sup>٣) تفسير مجمع البيان: ٤١٨/٩.

يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ،امَنُواْ إِنَا تَنَجِّنُمُ فَلَا نَلْنَجُواْ بِٱلْإِنْدِ وَٱلْفُدُونِ وَمَعْصِيَتِ ٱلرَّسُولِ وَتَنَجُّواْ بِٱلَّذِ وَٱلنَّقُوكَا وَاتَّفُواْ اللَّهَ ٱلَذِيَ إِلَيْهِ نُحْشَرُونَ ﴿ إِنَّهَا النَّجْوَىٰ مِنَ الشَّيْطُنِ لِيَحْزُنَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَلَيْسَ بِطَنَآزِهِمْ شَيْعًا إِلَّا بِإِذَنِ اللَّهِ وَعَلَى ٱللَّهِ فَلْلِمَتُوكُلِ ٱلْمُؤْمِنُونَ ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا ۚ إِذَا قِيلَ لَكُمْ نَفَسَحُوا فِ ٱلْمَجَالِسِ فَأَفَسَحُوا مِنْسَجَ اللَّهُ لَكُمُّ وَإِذَا قِيلَ انشُرُوا فَانشُرُوا بَرْفَعِ اللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا مِنكُمْ وَالَّذِينَ أُونُوا الْفِلْرَ دَرَجَتِ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴿ يُتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ إِذَا نَنجَيْتُمُ ٱلرَّسُولَ فَقَذِمُواْ بَيْنَ بَدَى نَجْوَنكُرُ صَدَقَةٌ ذَلِكَ خَيْرٌ لَكُوْ وَأَطْهَرُ فَإِن لَز جَبِدُوا فَإِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ۞ ءَأَشَفَقُتُم أَن تُقَدِّمُوا بَيْنَ بَدَى يَخُونِكُمْ صَدَفَتُ فَإِذْ لَرَ تَغَمُّلُوا وَتَابَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ فَأَقِيمُوا الصَّلَوٰةَ وَءَاتُوا الزَّكُوٰةَ وَأَطِيعُوا اللَّهَ وَرَسُولُهُمْ وَاللَّهُ خَبِيرًا بِمَا نَصْمُلُونَ ۞ ۞ أَلَة نَرَ إِلَى الَّذِينَ قَوْلُواْ فَوْمًا غَضِبَ اللَّهُ عَلَيْهِم مَّا هُمْم مِّنكُمْمْ وَلَا مِنهُمْمْ وَيَعْلِفُونَ عَلَى الْكَذِبِ وَهُمْمْ يَعْلَمُونَ ﴿ أَعَدُ اللَّهُ لَمَنْمُ عَذَابًا شَدِيدًا ۚ إِنْهُمْمْ سَاةً مَّا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ إِنَّ الْخَذَوْا أَيْمَنَهُمْ جُنَّةً فَصَدُّوا عَن سَبِيلِ اللَّهِ فَلَهُمْ عَذَابٌ مُهِينٌ ﴿ لَى لَنَعَى عَنْهُمْ أَمُولُهُمْ وَلَا أَوْلَدُهُمْ مِنَ اللَّهِ شَبْئًا أُوْلِيْكَ أَصْحَبُ النَّالِ هُمْ فِهَا خَلِدُونَ ۞ يَوْمَ يَبْعَثْهُمُ اللّه جَيمًا فَيَتَلِفُونَ لَمُ كَمَا يَحَلِفُونَ لَكُمْ ۚ وَيَعْسَبُونَ أَنْهُمْ عَلَى ثَنَيْءً أَلَا إِنَّهُمْ هُمُ ٱلْكَاذِبُونَ ۞ ٱلسَّنْحَوَذَ عَلَيْهِمُ ٱلشَّيْطَينُ فَأَسَلُهُمْ ذِكْرِ ٱللَّهِ أُولَتِهِكَ حِزَّبُ ٱلشَّبَطَانِ أَلَا إِنَّ حِزْبَ ٱلشَّيْطَانِ ثُمُ ٱلْمُقِيمُونَ ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ بُحَادُّونَ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُۥ أُولَقِكَ فِي ٱلْأَدْلِينَ ﴿ كَنَبُ اللَّهُ لَأَغْلِبَكَ أَنَا وَرُسُلِتُ إِنَ اللَّهَ قَوِئُ عَزِيرٌ ۞ لَا يَجِلُ فَوْمًا يُؤْمِنُونَ مِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِيرِ يُوَآذُونَ مَنْ حَاذَ اللَّهَ وَرَسُولُهُ وَلَوْ كَانُوا ءَابَاءَهُمُمْ أَوْ أَبْنَاءَهُمُ أَوْ إِخْوَنَهُمْو أَوْ عَشِيرَتُهُمُّ أُولَئِكَ كَتَبَ فِي قُلُوبِهِمُ ٱلْإِيمَانَ وَأَيْدَهُم بِرُوجٍ مِنْتُةٌ وَيُدَّخِلُهُرْ جَنَّتِ بَجْرِى مِن تَحْبِهَا ٱلأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهِمَأ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ أُوْلَكِيكَ حِزْبُ اللَّهِ أَلَا إِنَّ حِزْبَ اللَّهِ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ﴿

﴿ يَا أَيُهَا الذَينَ آمنوا إذَا ناجِيتُم الرسول فقدّموا بين يدي نجواكم صدقة ﴾ قال ابن عباس: وذلك أنّ الناس سألوا رسول الله على فأكثروا، حتى شقّوا عليه وأحفوه بالمسألة فأدبّهم الله سبحانه وفطّنهم عن ذلك بهذه الآية، وأمرهم أن لا يناجوه حتى يقدّموا صدقة.

وقال مقاتل بن حيّان: نزلت في الأغنياء، وذلك أنّهم كانوا يأتون النبيّ على فيكثرون مناجاته ويغلبون الفقراء على [المجالس] حتى كره النبي على طول جلوسهم ومناجاتهم فأمر الله تعالى بالصدقة عند المناجاة، فلمّا رأوا ذلك انتهوا عن المناجاة، فأمّا أهل العسرة فلم يجدوا شيئاً، وأمّا أهل الميسرة فبخلوا ومنعوا، فاشتدّ ذلك على أصحاب النبيّ على فنزلت الرخصة (١)،

قال مجاهد: نهوا عن مناجاة النبي على حتى يتصدّقوا، فلم يناجه إلا علي بن أبي طالب على قدّم ديناراً فتصدّق به ثمّ نزلت الرخصة.

وقال عليّ بن أبي طالب ﴿ إِنَّ في كتاب الله لآية ما عمل بها أحد قبلي ولا يعمل بها

<sup>(</sup>١) الحديث في تحفة الأحوذي: ٩/١٣٧، وتفسير الدر المنثور: ٦/١٨٥.

أحد بعدي ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمنوا إذا ناجيتم الرسول فقدَّموا بين يدي نجواكم صدقة ﴾ فإنَّها فرضت ثم نسخت (١).

أخبرني عبد الله بن حامد ـ إجازة ـ قال: أخبرنا أبو بكر بن إسحاق الفقيه قال: أخبرنا علي بن صقر بن نصر قال: حدّثنا يحيى بن عبد الحميد قال: حدّثنا أبو عبد الرحمن الأشجعي، عن سفيان عن عثمان بن المغيرة، عن [سالم] بن أبي الجعد، عن عليّ بن علقمة الأنماري، عن عليّ بن أبي طالب قال: لمّا نزلت ﴿يا أيها الذين آمنوا إذا ناجيتم الرسول فقدموا بين يدي نجواكم صدقة دعاني رسول الله عليه فقال: «ما ترى بذي دينار»؟ . قلت: لا يطيقونه . قال: «كم»؟ . قلت: حبّة أو شعيرة . قال: «إنك لزهيد» [٢٣٩] . فنزلت ﴿أأشفقتم أن تقدّموا بين يدي نجواكم صدقات ﴾ الآية .

قال عليّ ﷺ: فِيّ خفَّف الله سبحانه عن هذه الأمّة، ولم تنزل في أحد قبلي ولن تنزل في أحد بعدي [٢٤٠](٣).

قال ابن عمر: كان لعليّ بن أبي طالب ثلاث لو كان لي واحدة منهن كانت أحبّ إليّ من حمر النعم: تزويجه فاطمة، وإعطاؤه الراية يوم خيبر، وآية النجوى [٢٤١](٤).

﴿ذلكم خير لكم وأطهر فإنْ لم تجدوا فإنّ الله غفور رحيم﴾ يعني للفقراء. ﴿أأشفقتم﴾ أبخلتم وخفتم بالصدقة الفاقة ﴿أن تقدّموا بين يدي نجواكم صدقات فإذ لم تفعلوا وتاب الله عليكم﴾ فتجاوز عنكم ولم يعاقبكم بترك الصدقة، وقيل: الواو صلة. مجازه (وإذ لم تفعلوا تاب الله عليكم) تجاوز عنكم وخفّف ونسخ الصدقة.

قال مقاتل بن حيّان: إنّما كان ذلك عشر ليال ثم نسخ.

وقال الكلبي: ما كانت إلاّ ساعة من النهار.

﴿فأقيموا الصلاة وآتوا الزكاة وأطيعوا الله ورسوله والله خبير ما تعملون﴾. ﴿ألم تر إلى النين تولّوا قوماً غضب الله عليهم﴾ نزلت في المنافقين تولّوا اليهود وناصحوهم ونقلوا إليهم أسرار المسلمين ﴿ولا منهم﴾ يعني اليهود والكافرين. نظيره ﴿مذبذبين بين ذلك لا إلى هؤلاء ولا إلى هؤلاء﴾ (٥٠).

<sup>(</sup>۱) تفسير القرطبي: ٣٠٢/١٧.

<sup>(</sup>٢) في المصادر: يحيى بن آدم عن عبيد الله بن عبد الرحمن.

<sup>(</sup>٣) مناقب ابن المغازلي: ٣٢٥، وذخائر العقبي: ١٠٩، وسنن الترمذي: ٥/٠٨ ح ٣٣٥٥.

<sup>(</sup>٤) بتِمِامه في تفسير فرات الكوفي: ٤٦٩، وكنز العمال: ١٣ / ١١٦ ح٣٧٣٧٦٢ بتفاوت عن عمر.

<sup>(</sup>٥) النساء: ١٤٣.

﴿ويحلفون على الكذب وهم يعلمون﴾.

قال السدّي ومقاتل: حاصّة في عبد الله بن نبتل المنافق، كان يجالس رسول الله ﷺ ثم يرفع حديثه إلى اليهود، فبينا رسول الله ﷺ في حجرة من حجره إذ قال: «يدخل عليكم الآن رجل قلبه قلب جبّار وينظر بعيني شيطان» فدخل عبد الله بن نبتل وكان أزرق، فقال له النبي ﷺ: «على ما تشتمنى أنت وأصحابك»؟

فحلف بالله ما فعل، وقال له النبيّ ﷺ: «فعلت» [٢٤٢]<sup>(١)</sup>.

وانطلق فجاء بأصحابه فحلفوا بالله ما سبُّوه، فأنزل الله سبحانه ذكر هذه الآية.

﴿أُعدَّ الله لهم عذاباً شديداً إنّهم ساء ما كانوا يعملون \* اتخذوا أيمانهم الكاذبة، وقرأ الحسن بكسر الألف، أي إقرارهم ﴿جنّة ﴾ يستجنّون بها من القتل ويدفعون بها عن أنفسهم وأموالهم ﴿فصدّوا عن سبيل الله ولهم عذاب مهين ﴾.

﴿ لَن تَغْنِي عَنهِم ﴾ يوم القيامة ﴿ أموالهم ولا أولادهم من الله شيئاً أولئك أصحاب النار هم فيها خالدون \* يوم يبعثهم الله جميعاً فيحلفون له ﴾ كارهين، ما كانوا كاذبين ﴿كما يحلفون لكم ﴾ ،

قال قتادة: إنّ المنافق يحلف له يوم القيامة كما حلف لأوليائه في الدنيا ﴿ويحسبون أنّهم على شيء ألا إنهم هم الكاذبون﴾،

أخبرنا الحسن بن محمّد قال: حدّثنا أحمد بن يعقوب الأنباري قال: حدّثنا أبو حنيفة محمّد بن حنيفة بن ماهان الواسطي قال: حدّثنا إبراهيم بن سليم الهجمي قال: حدّثنا ابراهيم بن سليمان الدبّاس قال: حدّثنا ابن أخي روّاد، عن الحكم عن عيينه عن مقسم عن ابن عباس قال: قال رسول الله ﷺ: «ينادي مناد يوم القيامة: أين خصماء الله؟ فيقوم القدرية وجوههم مسودة، مزرقة أعينهم، مائل شدقهم، يسيل لعابهم، فيقولون: والله ماعبدنا من دونك شمساً ولا قمراً ولا صنماً ولا وثناً ولا اتّخذنا من دونك إلهاً» [٣٤٣](٢).

فقال ابن عباس: صدقوا والله، أتاهم الشرك من حيث لا يعلمون، ثم تلا ابن عباس هذه الآية ﴿ويحسبون أنهم على شيء ألا إنهم هم الكاذبون﴾، هم والله القدريون، هم والله القدريون.

﴿استحوذ﴾: غلب واستولى ﴿عليهم الشيطان فأنساهم ذكر الله أولئك حزب الشيطان ألا

<sup>(</sup>١) تفسير القرطبي: ٣٠٤/١٧.

<sup>(</sup>٢) تفسير القرطبي: ١٧/ ٣٠٥.

إنّ حزب الشيطان هم الخاسرون \* إنّ الذين يحادّون الله ورسوله أولئك في الأذلّين >: الأسفلين.

﴿كتب الله﴾: قضى الله سبحانه ﴿لأغلبن أنا ورسلي﴾، وذلك أنّ المؤمنين قالوا: لئن فتح الله لنا مكّة وخيبر وما حولها فإنّا لنرجو أن يظفرنا الله على الروم وفارس. فقال عبد الله بن أبيّ: أتظنّون الروم وفارس كبعض القرى التي غلبتم عليها؟ والله لهم أكثر عدداً وأشدّ بطشاً من ذلك. فأنزل الله سبحانه: ﴿كتب الله لأغلبنّ أنا ورسلي إنّ الله قويٌّ عزيز﴾ نظيره قوله سبحانه: ﴿ولقد سبقت كلمتنا لعبادنا المرسلين \* إنهم لهم المنصورون \* وإن جندنا لهم الغالبون﴾(١).

**﴿لا تجد قوماً يؤمنون بالله﴾** ـ الآية ـ نزلت في حاطب بن أبي بلتعة حين كتب إلى أهل مكة. وسنذكر القصة في سورة الامتحان إن شاء الله.

وقال السدّي: نزلت في عبد الله بن عبد الله بن أبي، وذلك أنّه كان جالساً إلى جنب رسول الله على فضلة الله عبد الله: يا رسول الله، أبق فضلة من شرابك. قال: «وما تصنع بها»؟ قال: أسقيها أبى لعلّ الله يطهّر قلبه.

ففعل فأتى بها أباه، فقال: ما هذا؟ قال من شراب رسول الله (عليه السلام) جئتك بها لتشربها لعل الله سبحانه وتعالى يطهّر قلبك. فقال أبوه: هلا جئتني ببول أُمّك. فرجع إلى النبي (عليه السلام)، فقال: يا رسول الله، ائذن لي في قتل أبي. فقال رسول الله ﷺ: «بل ترفّق به وتحسّن إليه»(۲).

وقال ابن جريح: حدّثت أنّ أبا قحافة سبّ النبي ﷺ فصكّه أبو بكر صكّة سقط منها، ثم ذكر ذلك للنبيّ (عليه السلام) فقال: «أوَفعلته؟». فقال: نعم. قال: «فلا تعد إليه» [٢٤٤]<sup>(٣)</sup>

فقال أبو بكر ﷺ: والله لو كان السيف منّي قريباً لقتلته، فأنزل الله سبحانه هذه الآية: ﴿يُوادُّونَ مِن حَادّ الله﴾.

وروى مقاتل بن حيّان، عن مرّة الهمذاني، عن عبد الله بن مسعود في هذه الآية: ﴿ولو كَانُوا آباءهم﴾ يعني أبا عبيدة بن الجراح قتل أباه عبد الله بن الجراح يوم أحد ﴿أُو أبناءهم﴾ يعني أبا بكر دعا ابنه يوم بدر إلى البراز، وقال: يا رسول الله: دعني أكرّ في الرعلة (٤٠) الأولى. فقال له رسول الله: «متّعنا بنفسك يا أبا بكر، أما تعلم أنّك عندي بمنزلة سمعي وبصري؟» [٢٤٥] (٥٠).

<sup>(</sup>١) سورة الصافات: ١٧١ ـ ١٧٣.

<sup>(</sup>۲) تفسير القرطبي: ۳۰۷/۱۷.

<sup>(</sup>٣) زاد المسير: ٧/ ٣٢٨.

<sup>(</sup>٤) الرعلة: الخيل. هامش المخطوط. الصحاح ٤: ١٧١٠ ـ رعل.

<sup>(</sup>٥) أسباب نزول الآيات: ٢٧٨.

﴿وَإِخُوانِهُم﴾ يعني مصعب بن عمير قتل أخاه عبيد بن عمير يوم أحد ﴿أَو عشيرتهم﴾ يعني عمر قتل خاله العاص بن هشام بن المغيرة يوم بدر، وعليّاً وحمزة وعبيدة قتلوا عتبة وشيبة ابني ربيعة والوليد بن عتبة يوم بدر. ﴿أَو لَئُكُ كَتَبِ فَي قلويهم الإيمانَ﴾ قراءة العامّة بفتح الكاف والنون،

وروى المفضّل عن عاصم بضمّهما على المجهول، والأوّل أجود؛ لقوله: ﴿وأيّدهم﴾ و ﴿ندخلهم﴾.

قال الربيع بن أنس: يعني أثبت الإيمان في قلوبهم فهي موقنة مخلصة.

وقيل: معناه كتب في قلوبهم الإيمان، كقوله: ﴿في جذوع النخل﴾.

وقيل: حكم لهم بالإيمان فذكر القلوب لأنّها موضعه.

﴿وَأَيْدُهُم بِرُوحٍ مِنْهُ ﴾: وقوّاهم بنصر منه، قاله الحسن،

وقال السدّي: يعني بالإيمان. ربيع، بالقرآن وحجّته، نظيره: ﴿وكذلك أوحينا إليك روحاً من أمرنا﴾. ابن جرير: بنور وبرهان وهدى. وقيل: برحمة. وقيل: أمدّهم بجبريل (عليه السلام).

﴿ويدخلهم جنّات تجري من تحتها الأنهار خالدين فيها ورضواعنه أولئك حزب الله ألا إنّ حزب الله هم المفلحون﴾

أخبرني ابن فنجويه قال: حدّثنا عبد الله بن يوسف قال: حدّثنا محمّد بن حمدان بن سفيان قال: حدّثنا المرداس أبو بلال قال: حدّثنا إسماعيل، عن سعد بن سعيد الجرجاني، عن بعض مشيخته قال: قال داود (عليه السلام): « إلهى، من حزبك وحول عرشك؟».

فأوحى الله سبحانه إليه: «يا داود، الغاضة أبصارهم، النقيّة قلوبهم، السليمة أكفّهم، أولئك حزبي وحول عرشي» [٢٤٦](١).

<sup>(</sup>١) تفسير القرطبي: ٣٠٩/١٧.

# سورة الحشر

## مدنية، وهي أربع وعشرون آية، وأربعمائة وخمس وأربعون كلمة، وتسعمائة وثلاثة عشر حرفاً

أخبرنا أبو العبّاس سهل بن محمّد بن سعيد المروزي قال: حدّثني أبو الحسن المحمودي قراءة: حدثنا تميم بن محمود عن العبّاس بن [...](۱) عن رجاله: قال: حدّثنا محمّد بن صالح عن زيد العجمي عن ابن عباس قال: قال النبيّ على (عليه السلام): «من قرأ سورة (الحشر) لم يبق جنّة ولا نار ولا عرش ولا كرسي ولا حجاب ولا السماوات السبع والأرضون السبع والمهوام والمير والطير والشجر والدواب والجبال والشمس والقمر والملائكة إلاّ صلّوا عليه، واستغفروا له، فإن مات من يومه أو ليلته مات شهيداً» [٢٤٧](١).

### بسم الله الرحمن الرحيم

سَبَحَ بِنَهِ مَا فِي السَّمَوَتِ وَمَا فِي الْأَرْضُ وَهُوَ الْعَزِرُ الْمَكِيدُ ﴿ هُوَ الْذِي الْمَوْمُ مِنَ اللّهِ فَالْمَهُمُ الْمَكِنَ مِن دِينِهِم لِأَوْلِ الْمُشَرِّ مَا طَلَعْتُم أَن بِحْرُجُواْ وَطَلَوْا أَنَهُم مَانِعَتُهُمْ حُصُوبُهُم مِن اللّهِ فَالْمَهُمُ اللّهُ مِن حَبْثُ لَرْ يَحْسَبُواْ وَفَذَف فِي قُلُوهِمُ الرُّعْبُ يُحْرِبُونَ بَيُوتِهُم بِالْمَدِيمِ وَأَيْدِى الْمُؤْمِنِينَ فَاعْتَبُرُوا يَعَافُولِي اللّهُ مِن حَبْثُ لَمْ يَعْفَيهُمُ الرَّعْبُ يُحْرِبُونَ بَيُوتُهُم فِي الدُّنِيَّ وَلَمْم فِي اللّهُ عَلَيْهِمُ النَّارِ ﴿ فَا فَلَمْ فِي اللّهُ مِنْ لِينَهُ أَن كُلَبَ اللّهُ عَلَيْهِمُ الْجَلاّةِ لَكَ اللّهُ فَإِنْ اللّهُ فَإِنْ اللّهُ فَإِنْ اللّهُ فَإِنْ اللّهُ فَإِنْ اللّهُ وَلِيحْزِي الْفُسِفِينَ ﴿ مَا فَطَعْشُم فِن لِينَهِ أَوْ مُرَكَّمُهُمُ فَا اللّهُ وَلِيحْزِي الْفُسِفِينَ ﴿ مَا فَطَعْشُم فِن لِينَهِ أَوْ مُرَكَّمُ اللّهُ وَلِيحْزِي الْفُسِفِينَ ﴿ إِلّٰ مَا فَطَعْشُم فِن لِينَهِ أَوْ مُرَكِمُ اللّهُ وَلِيحْزِي الْفُسِفِينَ ﴿ إِلَّا مُلْمَا فِي إِنّهِ لِللّهُ وَلِيحْزِي الْفُسِفِينَ فِي اللّهُ وَلِيحْزِي اللّهُ وَلِيحُولُوا فَيَاذِلُولُهُمُ وَلَالِهُ وَاللّهُ وَلِيحْزِي اللّهُ وَلِيحْزِي اللّهُ وَلِيحْزِي اللّهُ وَلَيْحَرِي اللّهِ وَلِيحْزِي اللّهُ وَلِيحْزِي اللّهُ وَلِيحْزِي اللّهِ وَلِيحْزِي اللّهُ وَلِيحْزِي اللّهِ وَلِيحْزِي اللّهِ وَلِيحْزِي اللّهِ وَلِيحْزِي اللّهِ وَلِيحْزِي الللّهِ وَلِيحْزِي الللللّهُ وَلِيحُولُ اللّهِ وَلِيحْزِي اللللّهِ وَلِيحْرِي الللللّهِ وَلِيحْرِقِي الْمُؤْلِقِيلِهُ وَلِيحُولُوا الللّهِ وَلِيحْرِقُ الللّهِ وَلِيحْرِقُ وَلِيحُولُوا الللّهُ وَلِيحُولُوا الللّهُ وَلِيحُولُوا اللّهُ وَلِيمُ وَالْمُؤْلِقُولُ الللّهُ وَلِيحُولُوا اللّهُ وَلِيعُولُوا الللّهِ وَلِيحُولُوا الللّهُ وَلِيعُولُوا الللّهُ وَلِيعُولُوا الللّهُ وَلِ

﴿ سَبّح لله ما في السماوات وما في الأرض وهو العزيز الحكيم \* هو الذي أخرج الذين كفروا من أهل الكتاب من ديارهم لأول الحشر ﴾ الآيات، قال المفسرون: نزلت هذه الآيات بأسرها في بني النضير، وذلك أنّ النبيّ على لما دخل المدينة صالحه بنو النضير على ألا يقاتلوه ولا يقاتلوا معه، فقبل رسول الله على منهم ذلك، فلمّا غزا رسول الله على المشركين قالت بنو النضير: والله إنّه للنبيّ الذي وجدنا نعته في التوراة: لا تردّ لهم راية. فلما

<sup>(</sup>١) كلمة غير مقروءة.

<sup>(</sup>٢) تفسير محمع البيان: ٩/ ٤٢٣.

غزا رسول الله على أحداً وهزم المسلمون ارتابوا ونافقوا وأظهروا العداوة لرسول الله (عليه السلام) والمؤمنين، ونقضوا العهد الذي كان بينهم وبين رسول الله على فركب كعب بن الأشرف في أربعين راكباً من اليهود إلى مكّة، فأتوا قريشاً فحالفوهم وعاقدوهم على أن تكون كلمتهم واحدة على محمّد (عليه السلام). ثم دخل أبو سفيان في أربعين وكعب في أربعين من اليهود المسجد وأخذ بعضهم على بعض الميثاق بين الأستار والكعبة، ثم رجع كعب بن الأشرف وأصحابه إلى المدينة، فنزل جبريل على رسول الله على فأخبره بما تعاقد عليه كعب وأبو سفيان، وأمر (عليه السلام) بقتل كعب بن الأشرف فقتله محمّد بن مسلمة الأنصاري، وكان أخاه من الرضاعة.

وقد مضت هذه القصة وقصة مقتل كعب بن الأشرف،

فلمّا قتل كعب أصبح رسول الله ﷺ وأمر الناس بالسير إلى بني النضير، وكانوا بقرية لهم يقال لها: زهرة، فلمّا سار إليهم النبيّ ﷺ وجدهم ينوحون على كعب، وكان سيّدهم، فقالوا: يا محمّد، واعية على إثر واعية، وباكية على إثر باكية؟ قال: «نعم». قالوا: ذرنا نبكي بشجونا ثم ائتمرنا أمرك. فقال النبيّ ﷺ: «اخرجوا من المدينة» [٢٤٨](١).

قالوا: الموت أقرب إلينا من ذلك.

فتنادوا بالحرب وأذنوا بالقتال، ودس المنافقون: عبد الله بن أبي وأصحابه إليهم ألا تخرجوا من الحصن، فإن قاتلوكم فنحن معكم ولا نخذلكم ولننصرنكم، ولئن أخرجتم لنخرجن معكم فدربوا على الأزقة وحصونها. ثم أجمعوا الغدر برسول الله على فأرسلوا إليه: اخرج في ثلاثين رجلا من أصحابك، وليخرج منا ثلاثون رجلا حتى نلتقي بمكان نصف بيننا وبينكم، فيسمعوا منك، فإن صدّقوك وآمنوا بك آمنا كلنا.

فخرج النبيّ عَلَيْهِ في ثلاثين من أصحابه وخرج إليه ثلاثون حبراً من اليهود، حتى إذا كانوا في بَراز من الأرض قال بعض اليهود لبعض: كيف تخلصون إليه ومعه ثلاثون رجلا من أصحابه كلّهم يحبّ أن يموت قبله؟ فأرسلوا إليه: كيف نفهم ونحن ستون رجلا، اخرج في ثلاثة من أصحابك، ونخرج لك ثلاثة من علمائنا فيسمعوا منك، فإن آمنوا بك آمنا كلّنا وصدّقناك.

<sup>(</sup>١) تفسير القرطبي: ١٨/٤، بتفاوت.

فخرج النبي ﷺ في ثلاثة من أصحابه، وخرج ثلاثة من اليهود، واشتملوا على الخناجر وأرادوا الفتك برسول الله ﷺ، فأرسلت امرأة ناصحة من بني النضير إلى أخيها وهو رجل مسلم من الأنصار فأخبرته بما أراد بنو النضير من الغدر برسول الله (عليه السلام)، فأقبل أخوها سريعاً حتى أدرك النبي ﷺ فسارّه بخبرهم قبل أن يصل النبيّ ﷺ فرجع النبيّ ﷺ (عليه السلام).

فلمّا كان الغد عدا عليهم بالكتائب فحاصرهم إحدى وعشرين ليلة، فلمّا قذف الله سبحانه في قلوبهم الرعب، وأيسوا من نصر المنافقين سألوا نبي الله (عليه السلام) الصلح فأبى عليهم [إلاّ] أن يخرجوا من المدينة على ما يأمرهم به النبيّ على فقبلوا ذلك، وصالحهم على الإجلاء، وعلى أنّ لهم ما أقلّت الإبل من أموالهم إلاّ الحلقة وهي السلاح، وعلى أن يخلوا له ديارهم وعقارهم وسائر أموالهم.

وقال ابن عباس: صالحهم على أن يحمل كل أهل ثلاثة أبيات على بعير ما شاؤوا من متاعهم، وللنبي على ما بقى.

وقال الضحاك: أعطى كلّ ثلاثة نفر بعيراً وسقاء، ففعلوا ذلك وخرجوا من المدينة إلى الشام إلى أذرعات وأريحا إلا أهل بيتين منهم: آل أبي الحقيق وآل حيي بن أخطب، فإنهم لحقوا بخيبر، ولحقت طائفة منهم بالحيرة، فذلك قوله سبحانه وتعالى: ﴿هو الذي أخرج الذين كفروا من أهل الكتاب﴾ يعني بني النضير ﴿من ديارهم﴾ التي كانت بيثرب.

قال ابن إسحاق: كان إجلاء بني النضير مرجع النبي ﷺ من أُحد وكان فتح قريظة عند مرجعه من الأحزاب وبينهما سنتان.

﴿ لأوّل الحشر﴾ قال الزهري: كانوا من سبط لم يصبهم جلاء فيما مضى، وكان الله سبحانه قد كتب عليهم الجلاء، ولو لا ذلك لعذّبهم في الدنيا وكانوا أول حشر في الدنيا حشروا إلى الشام.

قال ابن عباس: من شكّ أنّ المحشر بالشام فليقرأ هذه الآية؛ وذلك أنّ النبيّ عَلَيْ (عليه السلام) قال لهم يومئذ: «اخرجوا». قالوا: إلى أين؟ فقال: «إلى أرض المحشر» [٢٤٩](٢)، فأنزل الله سبحانه ﴿لأوّل الحشر﴾.

وقال الكلبي: إنّما قال: ﴿لأوّل الحشر﴾؛ لأنّهم أوّل من حشروا من أهل الكتاب ونفوا من الحجاز.

وقال مرّة الهمداني: كان هذا أوّل الحشر من المدينة، والحشر الثاني من خيبر وجميع

<sup>(</sup>١) في المخطوط (ان لا).

<sup>(</sup>٢) زاد المسير: ٣٣٢.

جزيرة العرب إلى أذرعات وأريحا من الشام في أيام عمر بن الخطاب رضي وعلى بدنه (١).

وقال قتادة: كان هذا أوّل الحشر، والحشر الثاني نار تحشرهم من المشرق إلى المغرب تبيت معهم حيث باتوا، وتقيل معهم حيث قالوا، وتأكل منهم من تخلّف.

قال يمان بن رباب: إنّما قال: ﴿لأوّل الحشر﴾؛ لأنّ الله سبحانه فتح على نبيّه (عليه السلام) في أول ما قاتلهم.

﴿مَا ظَننتُم﴾ أيّها المؤمنون ﴿أن يخرجوا﴾ من المدينة ﴿وظنّوا أنّهم ما نعتهم حصونهم من الله ﴾ حيث درّبوها وحصّنوها ﴿فأتاهم الله﴾ أي أمر الله وعدله ﴿من حيث لم يحتسبوا وقذف في قلوبهم الرعب﴾ بقتل سيّدهم كعب بن الأشرف.

﴿يخربون﴾ قراءة العامّة بالتخفيف، من الإخراب، أي يهدمون،

وقرأ أبو عبد الرحمن السلمي والحسن البصري وأبو عمرو بن العلاء بالتشديد، من التخريب،

وقال أبو عمرو: إنّما اخترت التشديد؛ لأنّ الإخراب ترك الشيء خراباً بغير ساكن، وأنّ بني النضير لم يتركوا منازلهم فيرتحلوا عنها ولكنّهم خرّبوها بالنقض والهدم.

وقال الآخرون: التخريب والإخراب بمعنى واحد. قال الزهري: ذلك أنّهم لمّا صالحهم النبيّ على أنّ لهم ممّا يستحسنونه، أو النبيّ على أنّ لهم ما أقلّت الإبل، كانوا ينظرون إلى الخشبة في منازلهم ممّا يستحسنونه، أو العمود أو الباب فيهدمون بيوتهم وينزعونها منها ويحملونها على إبلهم ويخرّب المؤمنون باقيها.

وقال ابن زيد: كانوا يقتلعون العمد وينقضون السقوف وينقبون الجدران ويقلعون الخشب حتى الأوتاد يخربونها لئلاّ يسكنها المؤمنون، حسداً منهم وبغضاً.

وقال الضحاك: جعل المسلمون كلّما هدموا شيئاً من حصونهم جعلوا هم ينقضون بيوتهم بأيديهم ويخربونها ثم يبغون ما خرب المسلمون.

وقال أبن عباس: كلّما ظهر المسلمون على دار من دورهم هدموها ليتّسع لهم المقاتل، وجعل أعداء الله ينقبون دورهم من أدبارهم فيخرجون إلى التي بعدها فيتحصنّون فيها ويكسرون ما يليهم منها، ويرمون بالتي خرجوا منها أصحاب رسول الله ﷺ (٢).

وقال قتادة: كان المسلمون يخربون ما يليهم من ظاهرها، ويخربها اليهود من داخلها فذلك قوله سبحانه ﴿يخربون بيوتهم بأيديهم وأيدي المؤمنين﴾.

<sup>(</sup>١) كذا في المخطوط.

<sup>(</sup>٢) راجع تاريخ الإسلام للذهبي: قسم المغازي ص: ١٢٢.

﴿فاعتبرو﴾: فاتّعظوا ﴿يا أُولِي الأبصار﴾ يا ذوي العقول.

﴿ولولا أن كتب الله عليهم الجلاء﴾: الخروج عن الوطن ﴿لعذّبهم في الدنيا﴾ بالقتل والسبي كما فعل ببني قريظة ﴿ولهم في الآخرة عذاب النار \* ذلك بأنّهم شاقّوا الله ورسوله ومن يشاقّ الله﴾ وقرأ طلحة بن مصرف: (ومن يشاقق الله) (كالتي في الأنفال) ﴿فإنّ الله شديد العقاب﴾.

﴿ ما قطعتم من لينة ﴾ الآية، وذلك أنّ رسول الله ﷺ لما نزل ببني النضير وتحصّنوا في حصونهم أمر بقطع نخيلهم وإحراقها، فجزع أعداء الله عند ذلك وقالوا: يا محمّد، زعمت أنّك تريد الصلاح، أفمن الصلاح عقر الشجر وقطع النخيل؟ فهل وجدت فيما زعمت أنّه أنزل عليك الفساد في الأرض؟ فشقّ ذلك على النبي ﷺ، ووجد المسلمون في أنفسهم من قولهم، وخشوا أن يكون ذلك فساداً، واختلف المسلمون في ذلك، فقال بعضهم: لا تقطعوا؛ فإنّه ممّا أفاء الله علينا، وقال بعضهم: بل نغيظهم بقطعها، فأنزل الله سبحانه هذه الآية بتصديق من نهى عن قطعه وتحليل من قطعه من الإثم، وأخبر أن قطعه وتركه بإذن الله سبحانه.

أخبرنا عبد الله بن حامد قال: أخبرنا أحمد بن محمّد بن الحسن قال: حدّثنا محمّد بن يحيى وعبد الرحمن بن بشر وأبو الأزهر وحمدان وعلي قالوا: حدّثنا عبد الرزاق قال: أخبرنا ابن جريح قال: أخبرني موسى بن عقبة، عن نافع، عن إبن عمر أنّ النبي (عليه السلام) قطع نخل بنى النضير وحرق، ولها يقول حسان:

وهان على سراة بني لوي حريق بالبويرة مستطير(١)

أخبرنا أبو عبد الله محمّد بن عبد الله وأبو محمّد إسحاق بن إبراهيم وأبو علي الحسن بن محمّد وأبو القاسم الحسن بن محمّد قالوا: حدّثنا أبو العباس الأصمّ قال: أخبرنا الربيع قال: أخبرنا الشافعي، عن مالك، عن نافع، عن ابن عمر، أنّ النبيّ على أمر بإحراق نخل بني النضير، فقال فيه حسان بن ثابت:

وهان على سسراة بني لؤي حريق بالبويرة مستطير(٢)

وفي ذلك نزل قوله سبحانه: ﴿مَا قَطَعْتُم مِنْ لَيْنَةُ﴾. اختلفوا فيها فقال قوم: هي ما دون العجوة من النخل، فالنخل كلّه لينة ما خلا العجوة، وهو قول عكرمة ويزيد بن رويان وقتادة.

ورواية باذان عن ابن عباس قال: وكان النبي ﷺ أمر بقطع نخلهم إلا العجوة، وأهل المدينة يسمّون ما خلا العجوة من التمر: الألوان، واحدها لون ولينة، وأصلها لونة فقلبت الواو بالكسرة ما قبلها.

<sup>(</sup>١) لسان العرب: ١٣/٤.

<sup>(</sup>٢) لسان العرب: ١٣/٤.

وقال الزهري: اللينة ألوان النخل كلُّها إلاَّ العجوة والبرنيَّة،

وقال مجاهد وعطية وابن زيد: هي النخل كلَّه من غير استثناء.

العوفي عن ابن عباس: هي لون من النخل.

وأخبرنا عبد الله بن حامد قال: أخبرنا أحمد بن عبد الله المزني قال: حدّثنا الحضرمي قال: حدّثنا جعفر بن محمّد قال: حدّثنا عبد الله بن مبارك، عن عثمان بن عطإ، عن أبيه، عن ابن عباس في قوله: ﴿مَا قَطْعَتُم مَنْ لَيْنَةُ ۖ قَالَ: النَّخَلَةُ والشَّجْرَةُ.

قال سفيان: هي كرام النخل.

وقال مقاتل: هي ضرب من النخل يقال لثمرتها: اللون، وهو شديد الصفرة ترى نواه من خارج يغيب فيه الضرس. وكان من أجود تمرهم وأعجبها إليهم، وكانت النخلة الواحدة منها ثمن وصيف، وأحب إليهم من وصيف، فلما رأوا ذلك الضرب يقطع شقّ عليهم مشقّة شديدة، وقالوا للمؤمنين: تزعمون أنّكم تكرهون الفساد وأنتم تفسدون وتخربون وتقطعون الشجر، دعوا هذا النخل، فإنّما هي لمن غلب عليها.

وقيل: هي النخلة القريبة من الأرض.

وأنشد الأخفش:

قد شجاني الحمامُ حين تغنّى والعرب تسمّي ألوان النخل كلّها لينة،

قال ذو الرمّة:

كان قتودي فوقها عش طائر وقال أيضاً:

طراق الخوافي واقعاً فوق لينة وجمع اللينة لين، وقيل: ليان،

قال امروء القيس يصف عنق فرس.

وسالفة كسحوق الليا

بفراق الأحباب من فوق لينه (١)

على لينة فرواء(٢) تهفو جنوبها

لدى ليلة في ريشه يترقرق (٣)

ن أضرم فيها الغوي السعر

<sup>(</sup>۱) تفسير القرطبي: ۱۸/۹.

<sup>(</sup>٢) في ديوانه: سوقاء. انظر ديوان ذي الرمّة ٢: ٣٣٩.

<sup>(</sup>٣) لسان العرب: ٨/ ١٣٩.

﴿ أَو تركتموها قائمة على أُصولها ﴾: سوقها فلم تقطعوها ولم تحرقوها، وقرأ عبد الله: (ما قطعتم من لينة (ما قطعتم من لينة أو تركتم قوماً على أُصولها إلاّ بإذن الله). وقرأ الأعمش: (ما قطعتم من لينة أو تركتم قوما على أصولها).

﴿ فَبِإِذَنَ اللَّهُ وَلِيجِزِي الفاسقين ﴾ أي وليذلَّ اليهود، ويحزنهم ويغيظهم.

وَمَا أَفَاتُهُ اللّهُ عَلَىٰ رَسُولِهِم مِنْهُمْ فَمَا أَوْجَفَتُمْ عَلَيْهِ مِنْ خَيْلِ وَلَا رِكَابِ وَلَكِنَّ اللّهَ يُسَلِّطُ رُسُلُهُ عَلَىٰ مَن يَشَأَةُ وَاللّهُ عَلَىٰ رَسُولِهِم مِنْ أَهْلِ الْقُرَىٰ فَلِلّهِ وَلِلرّسُولِ وَلِذِى اَلْقُرْيَىٰ وَاللّهُ عَلَىٰ رَسُولِهِم مِنْ أَهْلِ الْقُرَىٰ فَلِلّهِ وَلِلرّسُولِ وَلِذِى الْقُرْيَىٰ وَاللّهُ عَلَىٰ وَاللّهُ عَلَىٰ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلَا لَلّهُ وَلّهُ واللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَلَا لَلّهُ وَلّهُ وَلَا للللللّهُ وَلّهُ وَلَا لَاللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَلَا لَا لَاللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَلّهُ وَلَا لَا لللللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَلَا لَلْمُوا الللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَلّ

﴿ وما أفاء الله ﴾: ردّ الله ﴿ على رسوله ﴾ ورجع إليه ، ومنه في الظل ﴿ منهم ﴾ من بني النضير من الأموال ﴿ فما أوجفتم ﴾ : أوضعتم ﴿ عليه من خيل ولا ركاب ﴾ وهي الإبل ، يقول : لم يقطعوا إليها شقة ، ولم ينالوا فيها مشقة ولم يكلّفوا مؤونة ولم يلقوا حرباً وإنّما كانت بالمدينة فمشوا إليها مشياً ، ولم يركبوا خيلا ولا إبلا إلاّ النبي ﷺ ، فإنّه ركب جملا فافتتحها رسول الله ﷺ صلحاً وأجلاهم عنها وأحرز أموالهم ، فسأل المؤمنون النبي ﷺ القسمة ، فأنزل الله سبحانه ﴿ ما أفاء الله على رسوله منهم فما أوجفتم عليه من خيل ولا ركاب ﴾ .

﴿ ولكنّ الله يسلّط رسله على من يشاء والله على كلّ شيء قدير ﴾ فجعل أموال بني النضير لرسول الله ﷺ خاصّة يضعها حيث يشاء، فقسمها رسول الله (عليه السلام) بين المهاجرين ولم يعطِ الأنصار منها شيئاً إلاّ ثلاثة نفر كانت بهم حاجة وهم أبو دجانة سماك بن خرشة، وسهل بن حنيف، والحرث بن الصمة، ولم يسلم من بني النضير إلاّ رجلان: أحدهما سفيان بن عمير بن وهب، والثاني سعيد بن وهب وسلما على أموالهما فأحرزاها.

أخبرنا عبد الله بن حامد قال: أخبرنا حامد بن محمّد قال: أخبرنا بشر بن موسى قال: حدّثنا الحميد قال: حدّثنا الحميد قال: حدّثنا عمرو بن دينار ومعمر بن راشد، عن ابن شهاب الزهري أنّه سمع مالك بن أوس بن الحدثان البصري يقول: سمعت عمر بن الخطاب على يقول: إنّ أموال بني النضير كانت مما أفاء الله على رسوله ممّا لم يوجف المسلمون عليه بخيل ولا ركاب، فكانت لرسول الله على أهله منه في الكراع والسلاح عدّة في سبيل الله.

أخبرنا محمّد بن عبد الله بن حمدون قال: أخبرنا أحمد بن محمّد بن الحسن قال: حدّثنا محمّد ابن يحيى قال: حدّثنا محمّد بن يوسف قال: حدّثنا ابن عيينة، عن معمر، عن الزهري

قال: وأُخبرت<sup>(۱)</sup> عن محمّد بن جرير قال: حدّثنا أبي قال: حدّثنا عبد الأعلى قال: حدّثنا أبو ثور، عن معمر، عن الزهري، عن مالك بن أوس بن الحدثان قال: أرسل إليّ عمر بن الخطاب فدخلت عليه، فقال: إنّه قد حضر أهل ثبات من قومك، وأنّا قد أمرنا لهم برضخ فاقسمه بينهم. فقلت: يا أمير المؤمنين، مر بذلك غيري. قال: اقبضه أيّها المرء.

فبينا أنا كذلك إذ جاء مولاه يرفأ فقال: عبد الرحمن بن عوف والزبير وعثمان وسعد يستأذنون. فقال: ايذن لهم. ثم مكث ساعة، ثم جاء فقال: هذا علي والعباس يستأذنان.

فقال: ايذن لهما. فلمّا دخل العباس قال: يا أمير المؤمنين، اقضِ بيني وبين هذا الغادر الفاجر الخائن (٢). وهما حينئذ يختصمان فيما أفاء الله عزّوجل على رسوله من أموال بني النضير. فقال القوم: اقضِ بينهما يا أمير المؤمنين وأرح كلّ واحد منهما من صاحبه، فقد طالت خصومتهما. فقال: أنشدكم بالله الذي بإذنه تقوم السماوات والأرض، أتعلمون أنّ رسول الله على قال: «لا نورّث، ما تركناه صدقه» [٢٥٠] (٣).

قالوا: قد قال ذلك. ثم قال لهما: أتعلمان أنّ رسول الله على قال ذلك؟ قالا: نعم. قال: فسأخبركم بهذا الفيء، إنّ الله سبحانه خصّ نبيّه (عليه السلام) بشيء لم يعطِ غيره فقال: عزّ من قائل: ﴿وما أفاء الله على رسوله منهم فما أوجفتم عليه من خيل ولا ركاب﴾ فكانت هذه لرسول الله (عليه السلام) خاصة، فوالله ما اختارها دونكم ولا استأثرها دونكم، ولقد قسمها عليكم حتى بقي منها هذا المال، فكان رسول الله على أهله منها سنتهم ثم يجعل ما بقى في مال الله، عزّوجل.

﴿ مَا أَفَاءَ اللَّهُ عَلَى رَسُولُهُ مِن أَهُلِ القرى ﴾ يعني من أموال الكفار أهل القرى.

قال ابن عباس: هي قريظة والنضير وهما بالمدينة، وفدك وهي من المدينة على ثلاثة أميال، وخيبر، وقرى عرينة، وينبع جعلها الله تعالى لرسوله يحكم فيها ما أراد فاحتواها كلّها. فقال ناس: هلا قسّمها ؟ فأنزل الله سبحانه هذه الآية ﴿ما أفاء الله على رسوله من أهل القرى﴾.

<sup>(</sup>١) بداية سند ثان إلى الزهري.

<sup>(</sup>٢) إن ما نسب العبّاس يدلّ على سوء أدب من قبله إذ لا ينبغي لمسلم أن ينكر فضل على بن أبي طالب في الإسلام فضلاً عن العباس عم الرسول على وهذا إن دلّ فلا يدلّ إلا على وضع هذا الحديث، ومن تلك الأحاديث المبنية لذلك:

أخرج أحمد والحاكم، وصححه عن أم سلمة قالت: سمعت النبي ﷺ يقول: «من سبّ علياً فقد سبّني». وأخرج الطبراني بسند صحيح عن أم سلمة عن رسول الله ﷺ أنه قال: «من أحبّ علياً فقد أحبّني، ومن أحبني فقد أحب الله، ومن أبغض علياً فقد أبغضني، ومن أبغضني فقد أبغض الله».

يراجع تاريخ دمشق: ٤٢ / ٢٦٦ ـ ٢٧٠وذكر طرقه.

<sup>(</sup>٣) مسند أحمد: ١/١.

﴿ فلله وللرسول ولذي القربي ﴾ قرابة النبيّ ﷺ . وهم بنو هاشم وبنو المطلب.

واختلف الفقهاء في وجه استحقاقهم سهمهم من مال الفيء والغنيمة.

فقال قوم: إنّهم يستحقّون ذلك بالقرابة ولا تعتبر فيهم الحاجة وعدم الحاجة، وإليه ذهب الشافعي وأصحابه.

وقال آخرون: إنّهم يستحقون ذلك بالحاجة لا القرابة، وإليه ذهب أبو حنيفة وأصحابه، فإذا قسم ذلك بينهم فضل الذكور على الإناث كالحكم في الميراث، فيكون للذكر سهمان، وللأنثى سهم.

وقال محمّد بن الحسن: سوّي بينهم، ولا يفضل الذكران على الإناث.

# ذكر حكم هاتين الآيتين

اختلف العلماء فيه، فقال بعضهم: أراد بقوله: ﴿ما أَفاء الله على رسوله من أهل القرى﴾: الغنائم التي يأخذها المسلمون من أموال الكافرين عنوة وقهراً، وكانت الغنائم في بدء الإسلام لهؤلاء الذين سمّاهم الله سبحانه في سورة الحشر، دون الغانمين والموجفين عليها، ثم نسخ ذلك بقوله في سورة الأنفال: ﴿واعلموا أنّما غنمتم من شيء﴾(١) الآية.

وهذا قول يزيد بن رويان وقتادة.

وقال بعضهم: الآية الأولى بيان حكم أموال بني النضير خاصة لقوله سبحانه: ﴿وما أَفَاءُ الله على رسوله منهم﴾، والآية الثانية بيان حكم سائر الأموال التي أُصيبت بغير قتال، ولم يوجَف عليها بالخيل والجمال.

وقال الآخرون: هما واحد، والآية الثانية بيان قسمة المال الذي ذكر الله سبحانه في الآية الأُه لـ .

واعلم أنَّ جمِلة الأموال التي للأئمَّة والولاة فيها مدخل على ثلاثة أوجه:

أحدها: ما أخذ من المسلمين على طريق التطهير لهم كالصدقات.

والثاني: الغنائم وهي ما يحصل في أيدي المسلمين من أموال الكافرين بالحرب والعهد.

والثالث: الفيء وهو ما رجع الى النبي ﷺ من أموال الكافرين عفواً صفواً من غير قتال ولا إيجاف خيل وركاب مثل مال الصلح والجزية والخراج والعشور التي تؤخذ من تجّار الكفّار إذا دخلوا دار الإسلام، ومثل أن يهرب المشركون ويتركوا أموالهم أويموت منهم في دار الإسلام أحد، ولا يكون له وارث.

<sup>(</sup>١) سورة الأنفال: ٤١.

وأمّا الصدقات، فمصرفها ما ذكر الله سبحانه وتعالى: ﴿إنَّمَا الصدقات للفقراء﴾ (١) ـ الآية ـ وقد مضى البيان عن أهل السهمين.

وأمّا الغنائم فإنّها كانت في بدء الإسلام لرسول الله ﷺ يصنع بها ما يشاء، كما قال عزّ وجلّ: ﴿وَلَا الْأَنْفَالُ لَلْهُ وَالرسولُ (٢) ثم نسخ ذلك بقوله: ﴿وَاعْلَمُوا أَنَّمَا غَنْمَتُم مِنْ شَيَّ ﴾ الآية: فجعل أربعة أخماسها للغانمين تقسّم بينهم.

فأما ما كان من النقود والعروض والأمتعة والثياب والدواب والكراع فإنّه يقسّم بينهم، ولا يحبس منهم.

وأمّا العقار، فاختلف الفقهاء فيه، فقال مالك (رحمه الله): للإمام أن يحبس الأراضي عنهم ويجعلها وقفاً على مصالح المسلمين.

وقال أبو حنيفة: الإمام مخيّر بين أن يقسّمها بينهم وبين أن يحبسها عنهم ويجعلها وقفاً على مصالح المسلمين.

وقال الشافعي ﷺ: ليس للإمام حبسها عنهم بغير رضاهم، وحكمها حكم سائر الأموال. وهو الاختيار؛ لأنّ الله سبحانه أخرج الخمس منها بعدما أضاف الجميع إليهم بقوله: ﴿غنمتم﴾ فدلّ أنّ الباقي لهم وحقّهم. وأما الخمس الباقي فيقسّم على خمسه أسهم: سهم لرسول الله ﷺ، وسهم لذوي القربي، وسهم لليتامي، وسهم للمساكين، وسهم لأبناء السبيل.

وأمّا الفيء فإنّه كان يقسم على عهد رسول الله على خمسة وعشرين سهماً: أربعة أخماسها، وهي عشرون سهماً لرسول الله على يفعل بها ما شاء ويحكم فيها ما أراد، والخمس الباقي يقسم على ما يقسم عليه خمس الغنيمة.

وأما بعد وفاة رسول الله ﷺ فقد اختلف الفقهاء في الأربعة الأخماس التي كانت له ﷺ من الفيء.

فقال قوم: إنّها تصرف الى المجاهدين المتصدّين للقتال في الثغور، وهو أحد قولي الشافعي رفيها.

وقال آخرون: تصرف إلى مصالح المسلمين؛ من سد الثغور وحفر الآبار وبناء القناطر ونحوها بدءاً بالأهم فالأهم، وهو القول الآخر للشافعي فريها الله المائم،

وأمَّا السهم الذي كان لرسول الله ﷺ من خمس الفيء وخمس الغنيمة فإنَّه يصرف بعده

<sup>(</sup>١) سورة التوبة: ٦٠.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنفال: ١.

الى مصالح المسلمين بلا خلاف، كما قال ﷺ: "الخمس مردود فيكم" [٢٥١](١).

وهكذا ما خلّفه من مال غير موروث عنه، بل هو صدقة تصرف عنه إلى مصالح المسلمين كما قال على: "إنّا لا نورّث، ما تركناه صدقة» [٢٥٢] (٢). فكانت صفايا رسول الله على من مال الفيء الذي خصّه الله سبحانه بها له، ينفق منها على أهله نفقة سنة، فما فضل جعله في الكراع والسلاح في سبيل الله كما ذكر. فلمّا توفي رسول الله على وليها أبو بكر هذه في فجعل يفعل بها ما كان يفعل رسول الله على وأبو بكر، فلما استخلف عثمان ولاّها عليّ بن أبي طالب على سبيل التوليه وجعله القسيم فيها، يليها على ما وليها رسول الله (عليه السلام) وصاحباه، وبالله التوفيق.

أخبرنا عقيل أن أبا الفرج أخبرهم عن أبي جعفر الطبري قال: حدّثنا ابن عبد الأعلى قال: حدّثنا ابن ثور، عن معمر، عن أيوب، عن عكرمة بن خالد، عن مالك بن أوس بن الحدثان قال: قرأ عمر فله . ﴿إنّما الصدقات للفقراء﴾ حتى بلغ ﴿عليم حكيم﴾(٣) ثم قال: هذه لهؤلاء، ثم قرأ ﴿واعلموا أنما غنمتم من شيء فأنّ لله خمسه﴾(٤) ـ الآية ـ ثم قال: هذه لهؤلاء، ثم قرأ ﴿ما أفاء الله على رسوله من أهل القرى﴾ حتى بلغ ﴿للفقراء المهاجرين. . والذين تبوّأوا . . والذين جاءوا من بعدهم﴾، ثم قال: استوعبت هذه المسلمين عامّة، فليس أحد إلا تبوّأوا . . والذين عشت ليأتين الراعي وهو يسير حمره نصيبه (٥) منها لم يعرق فيها جينه .

﴿ كَي لا يكون دولة ﴾ قراءة العامة ﴿ يكون ﴾ ـ بالياء ـ ﴿ دولة ﴾ بالنصب على معنى كي لا يكون الفيء دولة . وقرأ أبو جعفر بالتاء والرفع ، أي كي لا تكون الغنيمة أو الأموال ، ورفع ﴿ دولة ﴾ فاعلا لـ (كان) ، وجعل الكينونة بمعنى الوقوع ، وحينئذ لا خبر له . والقرّاء كلهم على ضمّ الدال من الـ ﴿ دولة ﴾ إلا أبا عبد الرحمن السلمي فإنّه فتح دالها .

قال عيسى بن عمر: الحالتان بمعنى واحد. وفرّق الآخرون بينهما، فقالوا: الدولة ـ بالفتح ـ الظفر والغلبة في الحرب وغيرها وهي مصدر، والدُولة ـ بالضمّ ـ اسم الشيء الذي يتداوله الناس بينهم مثل العارية، ومعنى الآية: كي لا يكون الفيء دولة بين الرؤساء والأقوياء والأغنياء فيغلبوا عليه الفقراء والضعفاء؛ وذلك أن أهل الجاهلية كانوا إذا غنموا غنيمة أخذ الرئيس ربعها

<sup>(</sup>۱) كنز العمال: ۲۷۲/٤ -۱۰۹٦٧.

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم: ٥/١٥٢.

<sup>(</sup>٣) سورة التوبة: ٦٠.

<sup>(</sup>٤) سورة الأنفال: ٤١.

<sup>(</sup>٥) من تفسير الطبري ٢٨: ٣٧، وفي المخطوط: وحمير يصيبه.

لنفسه وهو المرباع، ثم يصطفي منها أيضاً ـ يعني (١) المرباع ـ ما شاء، وفيه يقول شاعرهم: لـك الـمـربـاع مـنـهـا والـصـفـايـا وحكـمـك والـنـشـيـطـة والـفـضـول (٢)

فجعل الله سبحانه أمر الرسول (عليه السلام) بقسمته في المواضع التي أمر بها ليس فيها خمس، فإذا خمس رفع عن المسلمين جميعاً.

﴿ وما آتاكم ﴾: أعطاكم ﴿ الرسول ﴾ من الفيء والغنيمة ﴿ فخذوه وما نهاكم عنه ﴾ من الغلول (٢٠) وغيره ﴿ فانتهوا ﴾ .

قال الحسن في هذه الآية: يؤتيهم الغنائم ويمنعهم الغلول.

أخبرني ابن فنجويه قال: حدّثنا أبو حذيفة أحمد بن محمّد بن عليّ قال: حدّثنا أبو محمّد عبيد بن أحمد بن عبيد الصفّار الحمصي قال: حدّثنا عطية بن بقيّة بن الوليد قال: حدّثنا عيسى ابن أبي عيسى قال: حدّثنا موسى بن أبي حبيب قال: سمعت الحكم بن عمير الثمالي ـ وكانت له صحبة ـ يقول: قال رسول الله على «إنّ هذا القرآن صعب مستصعب عسير على من تركه، يسير لمن تبعه وطلبه. وحديثي صعب مستصعب وهو الحكم، فمن استمسك بحديثي وحفظه نجا مع القرآن. ومن تهاون بالقرآن وبحديثي خسر الدنيا والآخرة. وأمرتم أن تأخذوا بقولي وتكتنفوا أمري وتتبعوا سنتي، فمن رضي بقولي فقد رضي بالقرآن، ومن استهزأ بقولي فقد استهزأ بالقرآن. قال الله سبحانه: ﴿وما أتاكم الرسول فخذوه وما نهاكم فانتهوا﴾» [٢٥٣](١٤).

وأخبرنا الحسين قال: حدّثنا ابن شنبه قال: حدّثنا الفريابي وعبيد الله بن أحمد الكناني قال: حدّثنا أبو بكر بن أبي شيبة قال: حدّثنا معاوية بن هشام قال: حدّثنا سفيان الثوري، عن الأشتر، عن إبراهيم، عن عبد الرحمن بن يزيد قال: لقي عبد الله بن مسعود رجلا محرماً وعليه ثيابه، فقال: انزع عنك. فقال الرجل: اتقرأ عليّ بهذا آية من كتاب الله؟ قال: نعم ﴿ما أتاكم الرسول فخذوه وما نهاكم فانتهوا﴾ [٢٥٤].

﴿واتقوا الله إنّ الله شديد العقاب﴾.

لِلْفُقَرَآيِ الْدُهَنجِينَ الَّذِينَ أُخْرِجُوا مِن دِينرِهِمْ وَأَمْوَلِهِمْ يَبْتَغُونَ فَضَلَا مِنَ اللّهِ وَرَضُونَا وَيَصُرُونَ اللّهَ وَرَسُونَا وَيَصُرُونَ اللّهَ وَرَسُولُهُ أَوْلَتِكَ هُمُ الصَّلَاقُونَ ﴿ وَاللَّيْنَ تَبَوَّهُو اللّهَارَ وَالْإِيمَانَ مِن فَلِهِمْ يُحِبُّونَ مَن هَاجَرَ إِلَيْهِمْ وَلَا يَجِمُونَ فِي صُدُورِهِمْ حَاجَحةً يَمَا أُونُوا وَيُؤْثِرُونَ عَلَىٰ اللّهِمِمْ وَلَوْ كَانَ يَهِمْ خَصَاصَةً وَمَن بُوقَ شُحَّ يَجِدُونَ فِي صَدُورِهِمْ حَاجَحةً يَمَا أُونُوا وَيُؤْثِرُونَ عَلَىٰ اللّهِمِمْ وَلَوْ كَانَ يَهِمْ خَصَاصَةً وَمَن بُوقَ شُحَ

<sup>(</sup>١) كذا في المخطوط، والظاهر أنه (عدا).

<sup>(</sup>٢) لسان العرب: ٧/ ٤١٥.

<sup>(</sup>٣) الغلول: الخيانة في الغنيمة خاصة. الصحاح ٥: ١٧٨٤ - غل.

<sup>(</sup>٤) تفسير القرطبي: ١٧/١٨.

نَفْسِهِ- فَأُولَقِكَ هُمُ ٱلْمُفَلِحُونَ ۞ وَالَّذِينَ جَامُو مِنْ بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا آغَفِـز لَنَا وَلِإِخْوَنِنَا اللَّهِينَ مَنْ بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ رَبِّنَا آغَفِـز لَنَا وَلِإِخْوَنِنَا اللَّهِينَ مَا مَنُوا رَبَّنَا إِلَىٰ رَمُونٌ رَحِيمُ ۞ اللَّهِينَ وَلَا تَجْعَلُ فِي قُلُونِنَا غِلَا لِلَّذِينَ ءَامَنُوا رَبَّنَا إِلَىٰ رَمُونٌ رَحِيمُ ۞

﴿للفقراء ﴿المهاجرين الذين أُخرجوا من ديارهم وأموالهم يبتغون فضلا من الله ورضواناً وينصرون للفقراء ﴿المهاجرين الذين أُخرجوا من ديارهم وأموالهم يبتغون فضلا من الله ورضواناً وينصرون الله ورسوله أولئك هم الصادقون في إيمانهم. قال قتادة: هؤلاء المهاجرون الذي تركوا الديار والأموال والأهلين والعشائر وخرجوا حباً لله ولرسوله، واختاروا الإسلام على ما كانت فيهم من شديدة، حتى ذكر لنا أنّ الرجل يعصب الحجر على بطنه ليقيم به صلبه من الجوع، وكان الرجل يتخذ الحفرة في الشتاء ماله دثار غيرها.

وروى جعفر بن المغيرة، عن سعيد بن جبير وسعيد بن عبد الرحمن بن أبزي قالا: كان أناس من المهاجرين لأحدهم الدار والزوجة والعبد والناقة يحجّ عليها ويغزو فنسبهم الله أنّهم فقراء، وجعل لهم سهماً في الزكاة.

﴿والذين تبوّأوا﴾: توطّنوا ﴿الدار﴾ اي اتّخذوا المدينة دار الإيمان والهجرة، وهم الأنصار أسلموا في ديارهم وبنوا المساجد قبل قدوم النبي على بسنتين فأخر الله عليهم البناء. ونظم الآية: ﴿والذين تبوّأوا الدار من قبلهم﴾ أي من قبل قدوم المهاجرين عليهم وقد آمنوا ﴿يحبّون من هاجر إليهم ولا يجدون في صدورهم حاجة ﴾ حزازة وغيطاً وحسداً ﴿ممّا أُوتوا ﴾ أي ممّا أعطوا المهاجرين من الفيء. وذلك أن رسول الله على قسم أموال بني النضير بين المهاجرين، ولم يعط الأنصار منها شيئاً إلاّ ثلاثة نفر كما ذكرناهم، فطابت أنفس الأنصار بذلك. ﴿ويؤثرون على أنفسهم ﴾ إخوانِهم من المهاجرين بأموالهم وديارهم ﴿ولو كان بهم خصاصة ﴾: فاقة وحاجة إلى ما هو يزول؛ وذلك أنهم قاسموهم ديارهم وأموالهم.

وأخبرنا أبو محمّد الحسن بن أحمد بن محمّد السيستاني قال: حدّثنا أبو العبّاس محمّد بن إبراهيم الثقفي قال: أخبرنا محمود بن خداش ـ وسمعته يقول: ما أخذت شيئاً أشتري قط(١) قال: حدّثنا محمّد بن الحسن السيستاني قال: حدّثنا الفضيل بن غزوان عن أبي حازم عن أبي هريرة قال: جاء رجل إلى النبي على وقد أصابه الجهد فقال: يا رسول الله، إني جائع فأطعمني. فبعث النبي على (عليه السلام) إلى أزواجه: «هل عندكنّ شيء؟». فكلّهنّ قلن: والذي بعثك بالحقّ نبيّاً ما عندنا إلاّ الماء. فقال رسول الله على «ما عند رسول الله ما يطعمك هذه الليلة». ثم قال: «من يضف هذا هذه الليلة يرحمه الله»(٢) [٢٥٥].

 <sup>(</sup>۱) كذا عبارته في المخطوط، والمنقول عنه في كتب الرجال قوله: ما اشتريت شيئاً قط ولا بعت. انظر تهذيب التهذيب ۱۰: ٥٦/ ١٠٢، تاريخ بغداد ١٣: ٧٠٧٤/٩١.

<sup>(</sup>٢) زاد المسير: ٧/ ٣٣٨.

فقام رجل من الأنصار قال: أنا يا رسول الله. فأتى به منزله، فقال لأهله: هذا ضيف رسول الله على فأكرميه ولا تدّخري عنه شيئاً. فقالت: ما عندنا إلا قوت الصبية. قال: قومي فعلليهم عن قوتهم حتى يناموا ولا يطعموا شيئاً، ثم أسرجي فأبرزي، فاذا أخذ الضيف ليأكل قومي كأنّك تصلحين السراج فأطفئيه وتعالي نمضغ السنتنا لضيف رسول الله على حتى يشبع ضيف رسول الله. قال: فقامت إلى الصبية فعللتهم حتى ناموا عن قوتهم ولم يطعموا شيئاً، ثم قامت فأبرزت وأسرجت فلمّا أخذ الضيف ليأكل قامت كأنّها تصلح السراج فأطفأته، وجعلا يمضغان ألسنتهما لضيف رسول الله (عليه السلام) فظنّ الضيف أنّهما يأكلان معه، حتى شبع ضيف رسول الله على وباتا طاويين. فلمّا أصبحا عَدوا إلى رسول الله(عليه السلام)، فلمّا نظر إليهما تبسّم ثم قال: «لقد عجب الله من فلان وفلانة هذه الليلة» [٢٥٦]. فأنزل الله سبحانه: إليهما تبسّم ثم قال: «لقد عجب الله من فلان وفلانة هذه الليلة» [٢٥٦]. فأنزل الله سبحانه:

قال أنس بن مالك: أُهدي لبعض الصحابة رأس شاة مشوي وكان مجهوداً، فوجّهه إلى جار له فتناوله تسعة أنفس ثم عاد إلى الأوّل، فأنزل الله سبحانه: ﴿ويؤثرون على أنفسهم ولوكان بهم خصاصة﴾.

ويحكى عن أبي الحسن الأنطاكي أنّه اجتمع عنده نيف وثلاثون رجلا بقرية بقرب الري ولهم أرغفة معدودة لم تسع جميعهم ونشروا الرغفان وأطفؤوا السراج وجلسوا للطعام، فلمّا رفع فإذا الطعام بحاله لم يأكل واحد منهم إيثاراً لصاحبه.

ويحكى عن حذيفة العدوي قال: انطلقت يوم اليرموك لطلب ابن عم لي ومعي شيء من ماء وأنا أقول: إن كان به رمق سقيقه ومسحت وجهه، فإذا أنا به، قلت: أسقيك؟ فأشار أي نعم، فإذا رجل يقول: آه، فأشار ابن عمي أن انطلق به إليه، فإذا هو هشام بن العاص، فقلت: أسقيك؟ فسمع به آخر قال: آه، فأشار هشام أن انطلق به إليه، فجئته فإذا هو قدمات، ثم رجعت الى هشام فإذا هو قدمات، ثم رجعت الى ابن عمي فإذا قد مات رحمه الله.

سمعت أبا القاسم الحسن بن محمّد النيسابوري يقول: سمعت أبا عبد الله محمّد بن عبيد الله الجرجاني يقول: سمعت الحسن بن علوية الدامغاني يحكي عن أبي يزيد البسطامي قال: ما غلبني أحد مثل ما غلبني شاب من أهل بلخ قدم علينا حاجّاً، فقال لي: يا أبا يزيد، ما حدّ الزهد عندكم؟ قلت: إذا وجدنا أكلنا وإذا فقدنا صبرنا. فقال هكذا عندنا كلاب بلخ. فقلت: ماحدّ الزهد عندكم؟ فقال: إذا فقدنا صبرنا، وإذا وجدنا آثرنا.

وسمعت أبا القاسم الحبيبي يقول: سمعت أبا محمّد أحمد بن محمّد بن إبراهيم البلاذري يقول: سمعت بكر بن عبد الرحمن يقول: سئل ذو النون المصري عن علامة الزاهد المشروح صدره فقال: ثلاث: تفريق المجموع، وترك طلب المفقود، والإيثار عند القوت.

قال ابن عباس: قال رسول الله (صلى الله عليه سلم) يوم النضير للأنصار: «إن شئتم قسمتم للمهاجرين من أموالكم ودياركم وتشاركونهم في هذه الغنيمة، وإن شئتم كانت لكم دياركم وأموالكم ولم يقسم لكم شيء من الغنيمة» [٢٥٧](١).

فقالت الأنصار: بل نقسم لهم من أموالنا وديارنا ونؤثرهم بالقسمة ولا نشاركهم فيها. فأنزل الله سبحانه: ﴿ويؤثرون على أنفسهم ولو كان بهم خصاصة﴾.

﴿ ومن يوق شحّ نفسه فأُولئك هم المفلحون ﴾ والشح في كلام العرب: البخل ومنع الفضل، يقال: فلان شحيح من الشُّح والشِّح والشحة والشحاحة، قال عمرو بن كلثوم:

ترى اللحز الشحيح إذا أمرّت عليه لماله فيها مهينا(٢) وفرّق العلماء من السلف بينهما.

فأخبرني الحسن بن محمّد قال: حدّثنا موسى بن محمّد بن علي قال: حدّثنا إدريس بن عبد الكريم الحدّاد قال: حدّثنا عاصم بن علي بن عاصم، وأخبرنا عبد الخالق قال: حدّثنا ابن حبيب قال: حدّثنا ابن شاكر قال: حدّثنا عاصم بن علي قال: حدّثنا المعادي، عن جامع بن شداد، عن أبي الشعثاء قال:

قال رجل لعبد الله بن مسعود: يا أبا عبد الرحمن، إني أخاف أن أكون قد هلكت. قال: وما ذاك؟ قال: سمعت الله سبحانه يقول: ﴿ومن يوق شحّ نفسه﴾ وأنا رجل شحيح لا يكاد يخرج من يديّ شيء. فقال: ليس ذاك الشحّ الذي ذكر الله سبحانه في القرآن، ولكن الشحّ أن تأكل مال أخيك ظلماً، ولكن ذلك البخل، وبئس الشيء البخل.

الوالبي علي بن أبي طلحة عن ابن عباس: ﴿وَمَنْ يُوقَ شُحَّ نَفْسُهُ قَالَ: يَقُولُ: هُوَى نَفْسُهُ عَواهُ فَلَمْ يَقْبُلُ الْإِيمَانَ.

وقال ابن زيد: من لم يأخذ شيئاً لشيء نهاه الله سبحانه ولم يدعه الشحّ الى أن يمنع شيئاً من شيء أمره الله تعالى به فقد وقاه شحّ نفسه.

وقال طاووس: البخل أن يبخل الإنسان بما في يديه، والشحّ أن يبخل بما في أيدي الناس.

وأخبرني أبي قال: أخبرنا محمّد بن أحمد بن عبد الله النحوي قال: أخبرنا محمّد بن حمدون ابن خالد قال: حدّثنا سليمان حمدون ابن خالد قال: حدّثنا سليمان

<sup>(</sup>۱) تفسير مجمع البيان: ۹/ ٤٣٠.

<sup>(</sup>٢) لسان العرب: ٥/٤٠٤.

ابن بنت شراحيل قال: حدّثنا إسماعيل بن عبّاس قال: حدّثنا عمارة بن عديّة الأنصاري، عن عمّه عمر بن جارية، عن أنس بن مالك قال: قال رسول الله ﷺ: «برئ من الشحّ من أدّى الزكاة، وقرى الضيف وأعطى في النائبة» [٢٥٨](١).

أخبرني أبو عبد الله الحافظ قال: أخبرنا أبو حذيفة أحمد بن محمّد بن عليّ بن عبد الله ابن محمّد الطائي قال: حدّثنا عبد الله بن زيد قال: حدّثنا إبراهيم بن العلاء قال: حدّثنا إسماعيل بن عباس عن هشام بن الغاد عن أبان عن أنس أنّ رسول الله على كان يدعو: «اللهم إنيّ أعوذ بك من شحّ نفسي وإسرافها ووسواسها» [٢٥٩] (٢).

وأخبرنا أبو عبد الله قال: حدّثنا هارون بن محمّد بن هارون قال: أخبرنا عبد الله بن محمّد بن سنان قال: حدّثنا عبد الله بن مسلمة القعنبي قال: حدّثنا داود بن قيس الفرّاء، عن عبد الله بن مقسم، عن جابر بن عبد الله، أنّ رسول الله على قال: «اتقوا الشحّ؛ فانّ الشحّ أهلك من كان قبلكم، حملهم على أن سفكوا دماءهم واستحلّوا محارمهم» [٢٦٠](٣).

وروى سعيد بن جبير، عن أبي الهياج الأسدي قال: كنت أطوف بالبيت، فرأيت رجلا يقول: اللهم قني شعّ نفسي. لا يزيد على ذلك. فقلت له فيه، فقال: إنّي اذا وقيت شعّ نفسي لم أسرق، ولم أزن، ولم أفعل. وإذا الرجل عبد الرحمن بن عوف.

ويحكى أنّ كسرى قال لاصحابه: أي شيء أضرّ بابن آدم؟ قالوا: الفقر. فقال كسرى: الشحّ أضرّ من الفقر؛ لأنّ الفقير اذا وجد اتّسع، والشحيح لا يتسع أبداً.

﴿والذين جاءوا من بعدهم يقولون ربّنا اغفر لنا ولإخواننا الذين سبقونا بالإيمان ولا تجعل في قلوبنا غلاًّ للذين آمنوا ربّنا إنّك رؤوف رحيم﴾.

قال ابن أبي ليلى: الناس على ثلاثة منازل: الفقراء المهاجرون، والذين تبوّأوا الدار والإيمان، والذين جاءوا من بعدهم، فاجهد ألاّ تكون خارجاً من هذه المنازل.

أخبرني الحسن قال: حدّثنا علي بن إبراهيم الموصلي قال: حدّثنا محمّد بن مخلد الدوري قال: حدّثنا محمّد بن إسماعيل الحساني قال: حدّثني أبو يحيى الحماني، عن الحسن بن عمارة، عن الحكم بن عيينة، عن مقسم، عن ابن عباس قال: أمر الله سبحانه بالاستغفار لأصحاب محمّد على وهو يعلم أنهم سيفتنون.

وأخبرنا عبد الله بن حامد قال: حدَّثنا أحمد بن عبد الله قال: حدَّثنا محمَّد بن عبد الله

<sup>(</sup>١) المعجم الكبير: ١٨٨/٤.

<sup>(</sup>۲) تفسير القرطبي: ۱۸/ ۳۰.

<sup>(</sup>٣) مسند أحمد: ٣/٣٢٣.

ابن سليمان قال: حدّثنا ابن نمير قال: حدّثنا أبي، عن إسماعيل بن إبراهيم، عن عبد الملك بن عمير، عن مسروق، عن عائشة على قالت: أُمرتم بالاستغفار لأصحاب محمّد على فسببتموهم، سمعت نبيّكم على يقول: «لا تذهب هذه الأمّة حتى يلعن آخرها أوّلها» [٢٦١](١).

وأخبرني ابن فنجويه قال: حدّثنا عبد الله بن يوسف قال: حدّثنا الحسن بن علي الطوسي قال: حدّثنا محمّد بن المؤمّل بن الصباح البصري قال: حدّثنا النصر بن حماد العتكي قال: حدّثنا سيف ابن عمر الأسدي قال: حدّثنا عبيد الله بن عمر، عن نافع، عن ابن عمر، قال: قال رسول الله ﷺ: "إذا رأيتم الذين يسبّون أصحابي فقولوا: لعن الله شركم» [٢٦٢](٢).

وأخبرنا ابن فنجويه قال: حدّثنا الفضل بن الفضل الكندي قال: حدّثنا ابن النعمان قال: حدّثنا هارون بن سليمان قال: حدّثنا عبد الله ـ يعني ابن داود ـ قال: حدّثنا كثير بن مروان الشامي، عن عبد الله بن يزيد الدمشقي قال: أتيت الحسن فذكر كلاماً إلاّ إنّه قال: أدركت ثلاثمائة من أصحاب محمّد صلى الله عليه وسلم منهم سبعون بدرياً كلّهم يحدّثونني أنّ رسول الله عليه قال: «من فارق الجماعة قيد شبر فقد خلع ربقة الإسلام من عنقه» [٢٦٣] (٣).

فالجماعة ألاّ تسبّوا الصحابة، ولا تماروا في دين الله، ولا تكفّروا أحداً من أهل التوحيد بذنب

قال عبد الله بن زيد: فلقيت أبا أمامة وأبا الدرداء وواثلة وأنس بن مالك، وكلُّهم يحدّثونني بحديث عن رسول الله ﷺ بمثل حديث الجماعة.

وأخبرني ابن فنجويه قال: حدّثنا ابن حبيش قال: حدّثنا أبو الفضل صالح بن الأصبغ التنوخي قال: حدّثنا أبو الفضل الربيع بن محمّد بن عيسى الكندي قال: حدّثنا سعيد بن منصور قال: حدّثنا شهاب بن حراش، عن عمّه العوّام بن حوشب، قال: أدركت من أدركت من صدر هذه الأمّة وهم يقولون: اذكروا محاسن أصحاب رسول الله عليها عليهم القلوب ولا تذكروا ما شجر بينهم فتحرشوا الناس عليهم.

وسمعت عبد الله بن حامد يقول: سمعت محمّد بن محمّد بن الحسن قال: سمعت أبا عبد الله محمّد بن القاسم الجمحي المكّي قال: سمعت محمّد بن سعدان المروزي قال: سمعت أحمد بن إسماعيل المروزي، عن عبد الرحمن بن مالك بن مغول، عن أبيه قال: قال عامر بن شراحيل الشعبي: يا مالك، تفاضلت اليهود والنصارى على الرافضة بخصلة، سئلت اليهود: من

<sup>(</sup>١) المعجم الأوسط: ٥/ ٢٥٥ وفيه: تفنى، بدل: لا تذهب ـ وتفسير القرطبي: ٣٣/١٨.

<sup>(</sup>٢) المعجم الأوسط: ٨/١٩١.

<sup>(</sup>٣) سنن الترمذي: ٤ / ٢٢٦.

خير أهل ملّتكم؟ فقالوا: أصحاب موسى. وسئلت النصارى من خير أهل ملتكم؟ فقالوا: حواريّو عيسى. وسئلت الرافضة: من شرّ أهل ملّتكم فقالوا: أصحاب محمّد، أُمروا بالاستغفار إليهم فسبوّهم؛ فالسيف عليهم مسلول إلى يوم القيامة، لا تقوم لهم راية ولا تثبت لهم قدم، ولا تجمع لهم كلمة، كلّما أوقدوا ناراً للحرب أطفأها الله بسفك دمائهم وتفريق شملهم، وإدحاض حجّتهم، أعاذنا الله وإياكم من الأهواء المضلّة.

وأخبرنا أبو الحسن عبد الرحمن بن إبراهيم بن محمّد المعدل قال: حدّثنا أبو عبد الله محد بن يونس المقري قال: حدّثنا أحمد بن محمّد بن سالم قال: حدّثنا سوار بن عبد الله القاضي قال: حدّثنا أبي قال: قال مالك بن أنس: من ينتقص أحداً من أصحاب رسول الله عليه وكان في قلبه عليهم غلّ، فليس له حق في فيء المسلمين، ثم تلا (ما أفاء الله ورسوله من أهل القرى حتى أتى على هذه الآية، ثم قال: (والذين تواوا الدار والإيمان) حتى أتى على هذه الآية ثم قال: (والذين جاؤوا من بعدهم) إلى قوله: (رؤوف رحيم) فمن ينتقصهم أو كان في قلبه عليهم غلّ فليس له من الفيء حقّ.

﴿ أَلَم تر إلى الذين نافقوا﴾ ، أي أظهروا خلاف ما أضمروا ، وهو مأخوذ من (نافقاء اليربوع) وهي أخذ جحرته ، إذا أُخذ عليه جحر أخذ من جحر آخر ، فيقال عند ذلك : نفق ونافق ،

فشبه فعل المنافق بفعل اليربوع؛ لأنه يدخل من باب ويخرج من باب، فكذلك المنافق يدخل في الإسلام باللفظ ويخرج منه بالعقد. والنفاق لفظ إسلامي لم يكن يعرفه العرب قبل الإسلام.

﴿يقولون لإخوانهم الذين كفرو من أهل الكتاب وهم بنو قريضة والنضير ﴿لَمْن أَخرجتم ﴾ من دياركم ﴿لنخرجن معكم ولا نطيع فيكم أحداً ﴾ سألنا خذلانكم وخلافكم ﴿أبداً ولئن قوتلتم لننصرنّكم والله يشهد إنهم لكاذبون \* لئن أُخرجوا لا يخرجون معهم ولئن قوتلوا لا ينصرونهم ولئن نصروهم ليولّن الأدبار ثم لا ينصرون \* لأنتم ﴾ يا معشر المؤمنين ﴿أشدّ رهبة في صدورهم من الله ﴾ يقول: يرهبونكم أشد من رهبتهم من الله ﴿ذلك بأنهم قوم لا يفقهون \* لا يقاتلونكم ﴾ يعني اليهود ﴿جميعاً إلا في قرى محصّنة ﴾ ، ولا يبرزون لكم بالقتال ﴿أو من وراء جدر ﴾ .

قرأ ابن عباس ومجاهد وابن كثير وابو عمرو: (جدار) ـ بالألف ـ عِلَى الواحد.

وروي عن بعض أهل مكّة: (جَدْر) ـ بفتح الجيم وجزم الدال ـ وهي لغة في الجدار.

وقرأ يحيى بن وثاب (جُدْر)، بضم الجيم وسكون الدال.

وقرأ الباقون بضمّهما .

﴿ بأسهم بينهم شديد ﴾ يعني: بعضهم فظّ على بعض وبعضهم عدوّ لبعض، وعداوتهم بعضاً شديدة.

وقيل: بأسهم فيما بينهم من وراء الحيطان والحصون شديدة، فإذا خرجوا لكم فهم أجبن خلق الله سبحانه.

«تحسبهم جميعاً وقلوبهم شتى» متفرقة مختلفة. قال قتادة: أهل الباطل مختلفة أهواؤهم، مختلفة شهاداتهم مختلفة أعمالهم وهم مجتمعون في عداوة أهل الحق، وقال مجاهد: أراد أن دين المنافقين يخالف دين اليهود (ذلك بأنهم قوم لا يعقلون كمثل الذين من قبلهم يعني مثل هؤلاء كمثل الذين من قبلهم وهم مشركوا مكة. (قريباً ذاقوا وبال أمرهم) يوم بدر قاله مجاهد، وقال ابن عباس: كمثل الذين من قبلهم يعني بني قينقاع. وقيل: مثل قريظة كمثل بني النضير وكان بينهما سَنتان، فربما ذاقوا وبال أمرهم الجلاء والنفي. (ولهم عذاب اليم).

ثم ضرب مثلا للمنافقين واليهود في تخاذلهم فقال عزّ من قائل: ﴿كمثل الشيطان إذ قال للإنسان أكفر﴾ الآية.

أخبرني ابن فنجويه قال: حدّثنا الباقرحي قال: حدّثنا الحسن بن علوُية قال: حدّثنا المساعيل بن عيسى قال: حدّثنا إسحاق بن بشر قال: حدّثنا مقاتل عن عطاء عن ابن عباس وعبد الرحمن بن يزيد عن أبيه عن ابن عباس في قوله سبحانه: ﴿كمثل الشيطان إذ قال للإنسان أكفر

فلما كفر قال إني بريء منك الآية قال: كان راهب في الفترة يُقال له بَرصيصًا (١) وكان قد تعبّد في صومعة لهُ سبعين سنة لم يعص الله فيها طرفة عين وأن إبليس أعياه في أمره الحيل، فلم يستطيع له شيء فجمع ذات يوم مردة الشياطين فقال: ألا أحدٌ منكم يكفيني أمر بَرصيصا، فقال الأبيض، وهو صاحب الأنبياء وهو الذي يتصدى للنبي على وجه في صورة جبرائيل ليوسوسُ إليه على وجه الوحي فجاءه جبرائيل حتى دخل بينهما فدفعه بيده دفعة هينةً فوقع من دفعة جبرائيل إلى أقصى أرض الهند، فذلك قوله سبحانه: ﴿ذي قوّة عند ذي العرش مكين مطاع ﴿ (٢).

فقال الأبيض لإبليس: أنا أكفيك فانطلق فتزيّن بزينة الرهبان وحلق وسط رأسِهِ ثم مضى حتى أتى صومعة برصيصا فناداه فلم يجبه برصيصا وكان لا ينفتل عن صلاته إلا في كل عشرة أيام ولا يفطر إلا في عشرة أيام مرّة، فكان يواصل الأيام العشرة والعشرين والأكثر، فلما رأى الأبيض أنَّه لا يجيبه أقبل على العبادة في أصل صومعته فلما أنفتر برصيصا اطّلع من صومعته ورأى الأبيض قائماً مُنتصباً يُصلّي في هيئة حسنة من هيئة الرهبان فلما رأى ذلك من حاله ندم في نفسه حين لها عنه فلم يجبه، فقال له: إنّك ناديتني وكنت مُشتغلا عنك فحاجتك ؟

قال: حاجتي أني أحببت أن أكون معك فأنادبك وأقتبس من علمك ونجتمع على العبادة فتدعو لي وأدعو لك قال: برصيصا: إني لفي شغل عنك فإن كنت مؤمناً فإن الله سبحانه سيجعل لك فيما أدعو للمؤمنين والمؤمنات نصيباً إن استجاب لي، ثم أقبل على صلاته وترك الأبيض، وأقبل الأبيض يُصلي فلم يلتفت إليه برصيصا أربعين يوماً بعدها، فلمّا انفتل رآه قائماً يصلي، فلمّا رآى برصيصا شدّة اجتهاده وكثرة تضرّعه وابتهاله الى الله سبحانه كلّمه وقال له: حاجتك؟

قال: حاجتي أن تأذن لي فارتفع إليك، فأذن له فارتفع إليه في صومعته فأقام الأبيض معه حولا يتعبد لا يفطر إلا في كل أربعين يوماً ولا ينفتل عن صلاته إلا في كل أربعين يوماً مرّة وربّما مدَّ الى الثمانين، فلما رأى برصيصا أجتهاده تفاطرت إليه نفسه فأعجبه شأن الأبيض، فلما حال الحول قال الأبيض لبرصيصا: إني منطلق فأنَّ لي صاحباً غيرك ظننت أنك أشد اجتهاداً ممّا أرى، وكان يبلغنا عنك غير الذي رأيت، قال: فدخل على برصيصا من ذلك أمر شديد وكره مفارفته للذي رأى من شدة اجتهاده، فلما ودّعه قال له الأبيض: إنَّ عندي دعوات أعلمكها أياك تدعو بهن فهي خير مما أنت فيه، يشفي الله بها السقيم، ويعافي بها المبتلى والمجنون، قال برصيصا: إني أكره هذه المنزلة، لأن لي في نفسي شغلا وإني أخاف إنْ علم بهذا الناس شغلوني عن العبادة، فلم يزل به الأبيض حتى علمه، ثم انطلق حتى أتى أبليس فقال له: قد والله أهلكتُ

<sup>(</sup>١) راجع لقصة برصيصا البداية والنهاية: ٢ / ١٦٢، وزاد المسير لابن الجوزي: ٧ / ٣٤٣.

<sup>(</sup>٢) سورة التكوير: ٢٠.

الرجل، قال: فانطلق الأبيض فتعرّض لرجل فخنقه ثم جاءه في صورة رجل متطبّب فقال لأهله: إنَّ بصاحبكم جنوناً فأعالجه؟

قالوا: نعم، فقال لهم: إني لا أقوى على جنّيته ولكن سأرشدكم الى من يدعو الله عزّ وجلّ فيعافى، فقالوا له: دلّنا، فانطلقوا الى برصيصا فإنَّ عنده أسم الله الذي إذا دعى به أجاب، قال: فانطلقوا إليه فسألوه ذلك فدعا بتلك الكلمات فذهب عنه الشيطان، وكان يفعل الأبيض بالناس مثل، من مكانك قال: وما هي؟ قال: تسجد لي، قال: أفعل، فسجد له، فقال: يا برصيصا هذا الذي أردت منك صارت عاقبة أمرك الى أن كفرت بربّك فلما كفر قال: ﴿إني بريء منك إني أخاف الله ربّ العالمين﴾ يقول الله سبحانه: ﴿فكان عاقبتهما﴾ يعني الشيطان وذلك الإنسان ﴿أنّهما في النار خالدين فيها وذلك جزاء الظالمين﴾.

قال ابن عباس: فضرب الله هذا المثل ليهود بني النضير والمنافقين من أهل المدينة، وذلك أن الله سبحانه أمر نبيّه (عليه السلام) أن يخلي بني النضير عن المدينة، فدس المنافقون اليهم، فقالوا: لا تجيبوا محمداً الى مادعاكم ولا تخرجوا من دياركم فإن قاتلكم كنا معكم وإن أخرجكم خرجنا معكم. قال: فأطاعوهم فدربوا على حصونهم وتحصّنوا في ديارهم رجاء نصر المنافقين حتى جاءهم النبي في فناصبوه الحرب يرجون نصر المنافقين فخذلوهم وتبرّؤوا منهم كما تبرّأ الشيطان من برصيصا وخذله.

قال ابن عباس: فكانت الرهبان بعد ذلك في بني إسرائيل لا يمشون إلا بالتقية والكتمان وطمع اهل الفجور والفسق في الاحبار فرموهم بالبهتان والقبيح، حتى كان أمر جريج الراهب، فلمّا برّأ الله جريجاً الراهب مما رموه به فانبسطت بعدها الرهبان وظهروا للناس(١).

﴿ياأيّها الذين آمنوا اتقوا الله باداء فرائضه واجتناب معاصيه ﴿ولتنظر نفس ما قدمت لغد كه يعني يوم القيامة ﴿واتقوا الله إن الله خبير بما تعملون ولا تكونوا كالذين نسوا الله أي نسوا حق الله وتركوا أمره ﴿فأنساهم أنفسهم ﴾ يعني حظ أنفسهم أن يقدّموا لها خيراً ﴿أولئك هم الفاسقون \* لا يستوي أصحاب النار وأصحاب الجنة أصحاب الجنة هم الفائزون \* لو أنزلنا هذا القرآن على جبل وركبّنا فيه العقل ﴿لرأيته ﴾ في صلابته ورزانته ﴿خاشعاً ﴾ ذليلا خاضعاً ﴿متصدّعاً ﴾ يعني متشققاً ﴿من خشية الله وتلك الأمثال نضربها للناس لعلّهم يتفكرون هو الله الذي لا اله إلا هو عالم الغيب وهو ما غاب عن العباد مما لم يعاينوه ولم يعلموه ﴿والشهادة ﴾ وهي ماعلموه وشاهدوه ، وقال الحسن: يعني السرّ والعلانية.

﴿هو الرحمٰن الرحيم هو الله الذي لا إله هو الملك﴾ وهو ذو الملك وقيل: القادر على

<sup>(</sup>۱) راجع تفسير القرطبي: ۱۸ / ٤٢.

اختراع الأعيان (القدوس) الظاهر من كل عيب المنزه عما لايليق به. قال قتادة: المبارك، وقال ابن كيسان: الممجّد وهو بالسريانية قديشا.

﴿السلام المؤمن﴾ قال بعضهم: المصدّق لرسله باظهار معجزاته عليهم، ومصدّق للمؤمنين ما وعدهم من الثواب وقابل إيمانهم، ومصدق للكافرين ما أوعدهم من العقاب.

قال ابن عباس ومقاتل: هو الذي آمن الناس من ظلمه وآمن من آمن به من عذابه من الإيمان الذي هو هذا التخويف كما قال: ﴿وآمنهم من خوف﴾(١).

وقال النابغة:

والمؤمن العائذات الطير يمسحها ركبان مكة بين الغيل والسند(٢)

وقال ابن زيد: هو الذي يصدّق المؤمنين إذا وحّدُوه، وقال الحسين بن الفضل: هو الداعي الى الإيمان والآمر به والموجب لأهله اسمه. القرظي: هو المجير كما قال: ﴿وهو يجير ولا يجار عيله﴾(٣). ﴿المُهيمن﴾ قال ابن عباس ومجاهد وقتادة: الشهيد. ضحاك: الأمين. ابن زيد: المصدّق. ابن كيسان: هو اسم من أسماء الله في الكتب، الله أعلم بتأويله. عطا: المأمون على خلقه. الخليل: هو الرقيب. يمان: هو المطّلع. سعيد بن المسيب: القاضي. المبرد: [المهيمن في معنى مؤيمن إلا أن الهاء بدل من الهمزة](٤).

قال أبو عبيدة: هي خمسة أحرف في كلام العرب على هذا الوزن: المهيمن والمسيطر والمبيطر والمنيقر – وهو الذاهب في الأرض –، والمخيمر اسم جبل.

**﴿العزيز الجبار﴾** قال ابن عباس: هو العظيم، وجبروت الله عظمته، وهو على هذا القول صفة ذات، وقيل: هو من الجبر وهو الإصلاح، يقال: جبرت العظم إذا أصلحته بعد كسر، وجبرت الأمر، والجبر وجبرته فجبر تكون لازماً ومتعدياً قال العجاج:

قد جبر الدين الإله فبجبر (٥)

ونظيره في كلام العرب: دلع لسانه فدلع، وفغر فاه ففغر، وعمّر الدار فعمرت، وقال السدي: هو الذي يقهر الناس ويجبرهم على ما اراد.

<sup>(</sup>١) سورة قريش: ٤.

 <sup>(</sup>٢) تفسير القرطبي: ١٨ / ٤٦ ـ العائذات: ما عاذ بالبيت من الطير، والغيل: الشجر الكثير الملتف، والسند:
 ما قابلك من الجبل وعلا.

<sup>(</sup>٣) سورة المؤمنون: ٨٨.

<sup>(</sup>٤) عن زاد المسير: ٢ / ٢٨٤.

<sup>(</sup>٥) لسان العرب: ٤ / ١١٥.

أخبرني ابن فنجويه قال: حدّثنا عبد الله بن يوسف، قال: حدّثنا عبد الله بن محمد بن عبد العزيز البغوي، قال: حدّثنا محمد بن بكار بن الريان. قال حدّثنا أبو معشر عن محمد بن كعب قال: إنما يسمّى الجبار، لأ نّه جبر الخلق على ما أراد والخلق أرق شأناً من أن يعصوا [له أمراً](١) بل طرفة عين إلاّ بما أراد، وسئل بعض الحكماء عن معنى الجبّار فقال: هو القهّار الذي إذا أراد أمراً فعله وحكم فيه بما يريد لا يحجزه عنه حاجز ولا يفكّر فيمن دُونه. إن آدم أجتبي من غير طاعة وإن أبليس لعن على كثرة الطاعة، وقيل: هو الذي لا تناله الأيدي، من قول العرب: نخلة جبّارة، إذا طالت وفاتت الأيدي قال الشاعر:

سوامق جبار أثيث فروعه وعالين قنواناً من البسر أحمرا(٢)

**﴿المتكبر﴾** عن كل سوء، المتعظّم عمّا لا يليق به، وأصل الكبر والكبرياء: الأمتناع وقلة الإنقياد، قال حميد بن ثور:

### عفت مثل ما يعفو الفصيل فأصبحت

بها كبرياء الصعب وهي ذلول<sup>(٣)</sup> ﴿الخالق﴾ المقدّر المقلّب للشي بالتدبير الى غيره كما قال: ﴿خلقكم أطواراً﴾ (٥)

﴿البارئ﴾ المنشيء للأعيان من العدم الى الوجود ﴿المصور﴾ الممثل للمخلوقات والعلامات المميّزة والهيئات المتفرّقة حتى يتميّز بها بعضها من بعض يقال: هذه صورة الأمر أي مثاله، فأولا يكون خلقاً ثم [نطفة ثمّ علقة](٢) ثم تصويراً إذا انتهى وكمل، والله أعلم.

### ﴿ له الأسماء الحسنى يسبِّح له ما في السموات وما في الأرض وهو العزيز الحكيم ﴾.

أخبرنا أحمد بن محمد بن يعقوب الفقيه بالقصر قال: أخبرنا إسماعيل بن محمد بن إسماعيل بن محمد بن إسماعيل ببغداد قال: حدّثنا الحسن بن عرفة قال: حدّثنا محمد بن صالح الواسطي عن سليمان ابن محمد عن عمر بن نافع عن أبيه قال: قال عبد الله بن عمر: رأيت رسول الله على قائماً على هذا المنبر \_ يعني منبر رسول على إذا كان يوم القيامة جمع السموات والأرضين السبع في قبضته تبارك وتعالى ثم قال هكذا وشدّ قبضته ثم بسطها ثم يقول: أنا الله أنا الرحمن أنا الرحيم أنا الملك أنا القدّوس أنا السلام أنا المؤمن أنا

<sup>(</sup>١) سقط في المخطوط والظاهر ما أثبتناه.

<sup>(</sup>۲) تفسير القرطبي: ۱۸ / ٤٧.

<sup>(</sup>٣) تفسير القرطبي: ١٨ / ٤٧، لسان العرب: ١٢ / ٤٣١ وفيه: الطليح، بدل: الفصيل، وركوب، بدل: ذله ل.

<sup>(</sup>٤) سورة الزمر: ٦.(٥) سورة نوح: ١٤.

<sup>(</sup>٦) في المخطوط كلمة غير مقرؤة والظاهر ما أثبتناه.

المهيمن أنا العزيز أنا الجبّار أنا المتكبّر أنا الذي بدأت الدنيا ولم تك شيئًا، أنا الذي أعدتها أين الملوك أين الجبابرة» [٢٦٤](١).

أخبرني ابن فنجويه قال: حدَّثنا ابن وهب قال: حدَّثنا محمد بن يونس الكريمي قال: حدَّثنا عمرو بن عاصم قال حدثنا أبو الأشهب عن يزيد بن آبان عن أنس بن مالك قال: قال رسول الله ﷺ: «من قرأ آخر سورة الحشر غُفر له ما تقدّم من ذنبه وما تأخّر» [٢٦٥](٢).

وأخبرني ابن فنجويه قال: حدَّثنا ابن شنبه قال: حدَّثنا ابن وهب قال: حدثنا أحمد بن أبي سريح وأحمد بن منصور الرمادي قالا: حدّثنا أبو أحمد الزبيدي قال: حدّثنا خالد بن سليمان قال: حدّثني نافع عن أبي نافع عن معقل بن يسار أنَّ رسول الله ﷺ قال: «من قال حين يصبح

ثلاث مرات: أعوذ بالله السميع العليم من الشيطان الرجيم وقرأ ثلاث آيات من آخر سورة الحشر، وكُل الله به سبعين ألف ملك يُصلُّون عليه حتى يمسي، فأن مات في ذلك اليوم مات

شهيداً، ومن قال حين يمسى كان بتلك المنزلة» [٢٦٦] (٣). وأخبرني محمد بن القاسم قال: حدَّثنا عبد الله بن محمد قال: حدَّثنا السماح قال: حدَّثنا أحمد بن الفرح قال: حدَّثنا أبو عثمان \_ يعني المؤذن \_ قال: حدَّثنا محمد بن زياد قال: سمعت

أبا أمامة يقول: قال رسول الله عليه: «من قرأ خواتيم الحشر من ليل أو نهار فقبض في ذلك اليوم أو الليلة فقد أوجب الجنة» [٢٦٧](٤).

وأخبرني ابن القاسم قال حدّثنا ابن بختيار قال: حدثنا مكي بن عيدان قال: حدّثنا إبراهيم ابن عبد الله قال: حدَّثنا عمرو بن عاصم قال: حدَّثنا أبو الأشهب قال: حدَّثنا يزيد الرقاسي عن أنس أنَّ رسول الله على قال: «من قرأ آخر سورة الحشر: لو أنزلنا هذا القرآن على جبل الى آخرها فمات من ليلته مات شهيداً» [٢٦٨]<sup>(٥)</sup>.

وأخبرني أبو عثمان بن أبي بكر الحبري قال: حدثنا أبو الحسين محمد بن محمد الحجاجي قال: أخبرنا عبد الله بن أبان بن شداد أن إسماعيل بن محمد الحبريني حدَّثهم قال: حدثنا علي بن زريق قال: حدثنا هشام عن زيد بن أسلم عن عطاء بن يسار عن أبي هريرة قال: سألت رسول الله على عن اسم الله الأعظم فقال: «عليك بأخر سورة الحشر فأكثر قرأتها، فاعدت عليه فعاد عليّ، فأعدت عليه فعاد على " [٢٦٩](١٠).

الدرّ المنثور: ٥ / ٣٣٥. (1)

تفسير القرطبي: ١٨ / ٤٩، تفسير مجمع البيان: ٩ / ٤٣٩. (٢)

مسند أحمد: ٥ / ٢٦، كنز العمّال: ٢ / ١٣٨ ح ٣٤٩١. (٣)

كنز العمّال: ١ / ٥٨٣، ح ٢٦٤٣.

<sup>(1)</sup> 

كنز العمّال: ١ / ٥٩٣، ح ٢٧٠٣. (0)

تفسير القرطبي: ١٨ / ٤٩. (7)

# سورة الممتحنة

## مدنية، وهي ألف وخمسمائة وعشرة أحرف، وثلثمائة وثماني وأربعون كلمة، وثلاثة عشر آية

أخبرنا الجباري قال: حدّثنا ابن حيان قال: أخبرنا الفرقدي قال: حدّثنا إسماعيل بن عمرو قال: حدّثنا يوسف بن عطية قال: حدّثنا هارون بن كثير قال: حدثنا زيد بن أسلم عن أبيه عن أبي أمامة عن أُبيّ ابن كعب قال: قال رسول الله ﷺ: « من قرأ سورة الممتحنة كان المؤمنون والمؤمنات له شفعاء يوم القيامة» [٢٧٠](١).

### بسم الله الرحمن الرحيم

<sup>(</sup>١) تفسير مجمع البيان: ٩ / ٤٤٣.

إِذَا ءَالْيَتْتُوهُنَّ لَجُورَهُنَّ وَلَا تُتَسِكُواْ بِمِصَمِ الكَوَافِرِ وَسَنَلُوا مَا اَنفَقَتْمُ وَلِسَنَلُوا مَا اَنفَقَتْمُ وَلِسَنَلُوا مَا اَنفَقَنَّمُ وَلِسَنَلُوا مَا اَنفَقَنَّمُ وَلَلَمْ حَكُمُ اللَّهِ بِعَكُمُ بِسَكُمْ وَاللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ۞ وَإِن فَاتَكُمُ شَقَّ يَنْ أَزْوَجِكُمْ إِلَى الكَفَّارِ فَعَاقِبُمُ فَتَالُوا اللَّذِينَ وَهَبَتَ أَزْوَجُهُم مِثْلَ مَا اَنفَقُواً وَاتَقُوا اللّهَ الَذِي أَنتُم بِمِهِ مُوْمِئُونَ ۞

﴿ يَا أَيُهَا الذَين آمنوا لا تتخذوا عدوي وعدوكم أولياء ﴾ نزلت في حاطب بن أبي بلتعة ، وذلك أن سارة مولاة أبي عمرو بن صيفي بن هاشم بن عبد مناف أتت رسول الله على من مكة الى المدينة بعد بدر بسنتين ورسول الله على تجهز لفتح مكة فقال لها رسول الله على «أمسلمة جئت؟ » قالت: لا ، قال: «فما جاء بك؟ » قالت: كنتم الأصل والعشيرة والموالي وقد ذهبت موالي واحتجت حاجة شديدة فقدمت عليكم لتعطوني وتكسوني وتحملوني ، فقال لها: «فأين أنت من شباب مكة؟ » [۲۷۱] د وكانت مغنية نائحة ..

قالت: ما طلب مني شيء بعد وقعة بدر، فحث رسول الله على على على المطلب وبني المطلب فكسوها وحملوها وأعطوها نفقة، فأتاها حاطب بن أبي بلتعة حليف بني أسد بن عبد العزى فكتب معها الى أهل مكة وأعطاها عشرة دنانير، هذه رواية يادان عن أبن عباس، وقال مقاتل بن حيان: أعطاها عشرة دراهم، قالوا: وكساها برداً علم أن يوصل الكتاب الى أهل مكة، وكتب في الكتاب: (من حاطب بن أبي بلتعة الى أهل مكة، أن رسول الله على يريدكم فخذوا حذركم) فخرجت سارة ونزل جبرائيل فأخبر النبي على بما فعل، فبعث رسول الله علياً وعمّار وعمر والزبير وطلحة والمقداد بن الأسود وأبا مريد وكانوا كلهم فرساناً، وقال لهم: «أنطلقوا حتى تأتوا روضة خاخ فأن بها ظعينة معها كتاب من حاطب الى المشركين فخذوه منها وخلّوا سبيلها، وأن لم تدفعه أليكم فاضربوا عنقها».

قال: فخرجوا حتى أدركوها في ذلك المكان الذي قال رسول الله على فقالوا لها: أين الكتاب؟ فحلفت بالله ما معها من كتاب، فحثوها وفتشوا متاعها فلم يجدوا معها كتاباً فهمّوا بالرجوع فقال علي شهره والله ما كذبنا ولا كذّبنا وسلّ سيفه وقال: أخرجي الكتاب وإلاّ والله لا جرّدنّك ولأضربنّ عنقك. فلما رأت الجد أخرجت من ذؤابتها قد خبأتها في شعرها، فخلّوا سبيلها ولم يعترضوا لها ولا لمن معها ورجعوا بالكتاب الى رسول الله على فأرسل رسول الله الله ما على ماصنعت»؟

فقال: يا رسول الله والله ما كفرتُ منذ أسلمت ولا غششتك منذ نصحتك ولا أجبتهم منذ فارقتهم، ولكن لم يكن أحد من المهاجرين إلا وله بمكة من يمنع عشيرته، وكنت عزيزاً فيهم، وكان أهلي بين ظهرانيهم، فخشيت على أهلي فاردتُ أن أتخذ عندهم يداً، وقد علمت أنَّ الله

<sup>(</sup>١) تفسير القرطبي: ١٨ / ٥١، زاد المسير: ٨ / ٢.

ينزل بهم بأسه، وأن كتابي لا يغني عنهم شيئاً. فصدّقه رسول الله على وعذره، فقام عمر بن الخطاب في فقال رسول الله على أضرب عنق هذا المنافق فقال رسول الله على «ومايدريك ياعمر لعل الله قد أطلع على أهل بدر فقال لهم أعملوا ما شئتم فقد غفرتُ لكم» [۲۷۲](۱).

أخبرنا عبد الله بن حامد قال: أخبرنا أحمد بن أسحاق قال: حدثنا محمد بن غالب قال: حدثنا عبد الصمد قال: حدثنا ليث عن أبي الدنير عن جابر أن عبداً لحاطب جاء يشتكي حاطباً الى النبي على فقال: يا رسول الله ليدخلن حاطب النار، فقال النبي على نكربت، لا يدخلها أبداً لأنه شهد بدراً والحديبية» [۲۷۳](٢).

وأنزل الله سبحانه في شأن حاطب ومكاتبته المشركين ﴿ياأَيُّها الذين آمنوا لا تتخذوا عدوي وعدوكم أولياء تلقون إليهم بالمودة﴾ أي المودة، والباء صلة، كقول القائل: أريد أن أذهب، وأريد بأن أذهب، قال الله سبحانه ﴿ومن يرد فيه بإلحاد﴾ (٣) أي إلحاداً بظلم ومنه قول الشاعر:

فلما رجت بالشرب هزّ لها العصا شيحيح له عند الازاء نهيم (٤) أي رجت الشرب.

﴿وقد﴾ واو الحال ﴿كفروا بما جاءكم من الحق يخرجون الرسول وأياكم﴾ من مكة ﴿أن تؤمنوا﴾ أي لأن آمنتم ﴿بالله ربّكم أن كنتم خرجتم﴾ في الكلام تقديم وتأخير، وعظم الآية: لا تتخذوا عدوّي وعدوكم أولياء تلقون إليهم بالمودة، وقد كفروا بما جاءكم إن كنتم خرجتم ﴿جهاداً في سبيلي وابتغاء مرضاتي تسرّون إليهم بالمودة وأنا أعلم بما أخفيتم وما أعلنتم ومن يفعله منكم فقد ضل سواء السبيل \* إن يثقفوكم ﴾ يروكم ويظهروا علكيم ﴿يكونوا لكم أعداء ويبسطوا اليكم أيديهم ﴾ بالقتل ﴿وألسنتهم بالسوء ﴾ بالشتم ﴿وودّوا لو تكفرون ولا يوادونكم.

﴿ لن ينفعكم ﴾ يقول لا تدعونّكم قرابتكم وأولادكم التي بمكة الى خيانة رسول الله ﷺ والمؤمنين وترك مناصحتهم وموالاة أعدائهم ومطاهرتهم فلن ينفعكم ﴿ أرحامكم ولا أولادكم ﴾ التي عصيتم الله سبحانه لأجلهم ﴿ يوم القيامة يفصل بينكم ﴾ فيدخل أهل طاعته والإيمان به الجنة، ويدخل أهل معصيته والكفر به النار.

<sup>(</sup>١) جامع البيان للطبري: ٢٨ / ٧٥، تفسير ابن كثير: ٤ / ٣٦٩.

<sup>(</sup>۲) كنز العمّال: ۱۰ / ٤٠١، ح ۲۹۹٦٠.

<sup>(</sup>٣) سورة الحج: ٢٥.

<sup>(</sup>٤) جامع البيان للطبري: ٢٨ / ٧٣.

واختلف القرّاء في قوله: ﴿يفصل بينكم﴾ فقرأ عاصم ويعقوب وأبو حاتم بفتح الياء وكسر الصاد مُخففاً، وقرأ حمزة والكسائي وَخلف بضمّ الياء وكسر الصاد مُشدداً، وقرأ ابن عامر والأعرج بضم الياء وفتح الصاد وتشديده، وقرأ طلحة والنخعي بالنون وكسر الصاد والتشديد، وقرأ أبو حيوة يفصل من أفصل يفصل، وقرأ الباقون بضم الياء وفتح الصاد مخففاً من الفصل.

**﴿والله بما تعملون بصير﴾** أخبرنا عبد الله بن حامد قال: أخبرنا مكّي قال: أخبرنا عبد الله بن هاشم قال: حدّثنا عبد الرحمن بن مهدي قال: حدّثنا سفيان عن سهيل بن أبي صالح عن عطاء بن يزيد عن تميم الداري أنَّ رسول الله ﷺ قال: "إنَّما الدين النصيحة» ثلاثاً، قالوا: لمن يا رسول الله؟ قال: " لله ولكتابه ولرسوله ولائمة المسلمين وعامتهم» [٢٧٤](١).

﴿قد كانت لكم أُسوة﴾ قدوة ﴿حسنة في إبراهيم﴾ خليل الرحمن ﴿والذين معه﴾ من أهل الإيمان ﴿أذ قالوا لقومهم﴾ المشركين ﴿أنا براء منكم﴾ جمع بريء، وقراءة العامة على وزن فعلا غير مجز، وقرأ عيسى بن عمر ﴿براء﴾ بكسر الباء، على وزن فعال مثل قصير وقِصار وطويل وطوال ﴿ومما تعبدون من دون الله كفرنا بكم﴾ أي جحدنا بكم وأنكرنا دينكم ﴿وبدت بيننا وبينكم العداوة والبغضاء أبداً حتى تؤمنوا بالله وحده إلا قول إبراهيم﴾ يعني قد كانت لكم أسوة حسنة في إبراهيم وأموره إلا في قوله: ﴿لأبيه لأستغفرن لك وما أملك لك من الله من شيء﴾ أن عصيته نهوا أن يتأسوا في هذه خاصة بابراهيم فيستغفروا للمشركين، ثم بين عذره في سورة التوبة.

وفي هذه الآية دلالة بيّنة على تفضيل نبيّنا وذلك أنه حين أمر بالأقتداء به أمر على الأطلاق ولم يستثن فقال: ﴿ مَا أَتَاكُمُ الرسولُ فَخَذُوهُ وَمَا نَهَاكُمُ عَنْهُ فَانتَهُوا﴾ وحين أمر بالاقتداء بابراهيم إستثنى.

﴿رَبُّنَا عَلَيْكُ تُوكُلُّنا﴾ [هذا قول](٢) إبراهيم ومن معه من المؤمنين.

﴿وإليك أنبنا وأليك المصير \* ربنا لا تجعلنا فتنة للذين كفروا واغفر لنا ربنا إنك أنت العزيز الحكيم \* لقد كان لكم فيهم \* يعني في إبراهيم ومن معه من الأنبياء والاولياء ﴿أسوة حسنة لمن كان يرجو الله واليوم الآخر ومن يتول فان الله هو الغني الحميد \* فلما نزلت هذه الآية عادى المؤمنون أقرباءهم المشركين في الله وأظهروا لهم العداوة والبراءة فعلم سبحانه شدة وجد المؤمنين بذلك فأنزل الله سبحانه: ﴿عسى الله أن يجعل بينكم \* أيها المؤمنون ﴿وبين اللين عاديتم منهم \* من مشركي مكّة ﴿مودة والله قديرٌ والله غفور رحيم \* يفعل الله ذلك بأن أسلم كثير منهم فصاروا لهم أولياء وإخواناً وخالطوهم وناكحوهم وتزوّج رسول الله عليه أم حبيبة

<sup>(</sup>۱) كنز العمّال: ٣ / ٤١٢، ح ٧١٩٧، سنن الدارمي: ٢ / ٣١١.

<sup>(</sup>٢) العبارة في المخطوط مطمسة والظاهر ما أثبتناه وفي تفسير القرطبي: (١٨ / ٥٧) هذا من دعاء إبراهيم(عليه السلام) وأصحابه.

بنت أبي سفيان بن حرب فلأن لهم أبو سفيان وكانت أم حبيبة تحت عبد الله بن جحش بن ذياب، وكانت هي وزوجها من مهاجري الحبشة، فنظر بوجهها وحاولها أن تتابعه فأبت وصبرت على دينها، ومات زوجها على النصرانية، فبعث رسول الله عليه النجاشي فيها ليخطبها عليه، فقال النجاشي لأصحابه: من أولى بها؟

قالوا: خالد بن سعيد بن العاص، قال: فزوّجها من نبيّكم، ففعل ومهرها النجاشي أربعمائة دينار، وساق أليها مهرها، ويقال بل خطبها رسول الله على الى عثمان بن عفان فلما زوّجه أياها بعث الى النجاشي فيها، فساق عنه وبعث بها إليه فبلغ ذلك أبا سفيان وهو يومئذ مشرك فقال: ذاك الفحل لا يقرع أنفه.

رخّص الله سبحانه في صلة الذين لم يعادوا المؤمنين ولم يقاتلوهم ولم يخرجوهم من جميع الكافرين، فقال عزّ من قائل: ﴿لا ينهاكم الله عن الذين لم يقاتلوكم في الدين ولم يخرجوكم من دياركم أن تبروهم وتقسطوا إليهم﴾ تعدلوا فيهم بالإحسان والبر.

﴿إِنَّ الله يحب المقسطين واختلف العلماء فيمن نزلت فيهم هذه الآية ، فقال ابن عباس: نزلت في خزاعة منهم هلال بن عُديم وخزيمة ومزلقة بن مالك بن جعشم وبنو مدلح وكانوا صالحوا النبي على أن لا يقاتلوه ولا يعينوا عليه أحداً ، وقال عبد الله بن الزُبير: نزلت في أسماء بنت أبي بكر وذلك أن أمها فتيلة بنت الغري بن عبد أسعد من بني مالك بن حنبل قدمت عليها المدينة بهدايا ضياباً وقرطاً وسمناً وهي مشركة ، فقالت أسماء: لا أقبل منك هدية ولا تدخلين عليّ في بيتي حتى أستأذن رسول الله عليه ، قالت لها عائشة: رسول الله عليه ، فأنزل الله عزّ وجلّ هذه الآية ، فأمر بها رسول الله أن تدخلها منزلها وتقبل هديّتها وتكرمها وتحسن إليها . وقال مرّة الهمداني وعطية العوفي: نزلت في قوم من بني هاشم منهم العباس .

﴿إِنَّمَا يَنْهَاكُم عَنَ الذَينَ قَاتِلُوكُم في دَيْنَكُم وأَخْرِجُوكُم مِنْ دَيَارِكُم وَظَاهِرُوا عَلَى أَخْرَاجِكُم ﴾ وهم مشركو مكة ﴿أَنْ تُولُّوهُم ومِنْ يَتُولُهُم فَأُولِئُكُ هُمُ الظَّالْمُونَ ﴾ الواضعون الولاية في غير موضعها.

﴿ يَا أَيّهَا الذين آمنوا إذا جاء كم المؤمنات مهاجرات الآية قال ابن عباس: أقبل رسول الله على معتمراً حتى إذا كان بالحديبية صالحه مشركو مكّة على من أتاه من أهل مكّة رده عليهم ومن أتى أهل مكة من أصحاب رسول الله على فهو لهم ولم يردوه عليه، وكتبوا بذلك كتاباً وختموا عليه فجاءت سبيعة بنت الحرث الأسلمية مسلمة بعد الفراغ من الكتاب، والنبي على بالحديبية فأقبل زوجها مسافر من بني مخزوم \_ وقال مقاتلان هو صفي بن الراهب \_ في طلبها، وكان كافراً فقال: يامحمد أردّد على أمرأتي فأنك قد شرطت لنا أن ترد علينا من أتاك منّا وهذه طينة الكتاب لم تجف بعد، فأنزل الله سبحانه إلى اليها الذين آمنوا إذا جاءكم المؤمنات مهاجرات من دار الكفر الى دار الإسلام.

وفامتحنوهن قال ابن عباس: إمتحانهن أن يستحلفهن ماخرجت من بغض زوح وما خرجت رغبة عن أرض الى أرض وما خرجت التماس دنيا وما خرجت إلا حبّاً لله ورسوله، فاستحلفها رسول الله على ما خرجت بغضاً لزوجها ولا عشقاً لرجل منا وما خرجت إلا رغبة في الإسلام، فحلفت بالله الذي لا اله الا هو على ذلك، فأعطى رسول الله على مهرها وما أنفق عليها ولم يردها عليه، فترقجها عمر، فكان رسول الله يله يرد من جاء من الرجال ويحبس من جاءه من النساء إذا امتحن ويعطي أزواجهن مهورهن، فلذلك قوله سبحانه: ﴿فَإِنْ عَلمتوهن مؤمنات فلا ترجعوهن الى الكفار لاهن حل لهم ولا هم يحلون لهن وآتوهن يعني أزواجهن الكفار ما انفقوا عليهن من المهر ﴿ولا جناح عليكم أن تنكحوهن إذا آتيتموهن أجورهن مهورهن وأن كنّ لهن أزواج كفار في دار الكفر؛ لأنّه فرق بينهما الإسلام إذا استبرئت أرحامهن.

﴿ولا تمسكوا عصم الكوافر وقرأ الحسن أبو عمرو ويعقوب وأبو حاتم بالتشديد من التمسّك وقال: تمسكوا عصم الكوافر وقرأ الحسن أبو عمرو ويعقوب وأبو حاتم بالتشديد من التمسّك وقال: مسكت بالشيء وتمسّكت به، والعصم جمع العصمة وهي ما اعتصم به من العقد والمسك، والكوافر: جمع كافرة. نهى الله المؤمنين عن المقام على نكاح المشركات، وأمرهم بفراقهن قال ابن عباس: يقول لا تأخذوا بعقد الكوافر ممن كانت له أمرأة كافرة بمكة فلا يعتدن بها فقد أنقطعت عصمتها منه وليست له بامرأة، وإن جاءتكم أمرأة مسلمة من أهل مكّة ولها بها زوج كافر فلا تعتدن به فقد أنقطعت عصمته منها.

قال الزهري: فلما نزلت هذه الآية طلّق عمر بن الخطاب أمرأتين كانتا له بمكّة مشركتين قريبة بنت أبي أمية بن المغيرة فتزوّجها بعده معاوية بن أبي سفيان وهما على شركهما بمكة والأخرى أم كلثوم بنت عمر بن حروا الخزاعية أم عبد الله بن عمر، فتزوجها أبو جهم بن حذافة بن غانم ـ رجل من قومه ـ وهما على شركهما، وكانت عند طلحة بن عبيد الله بن عثمان ابن عمرو التيمي أروى بنت ربيعة بن الحرث بن عبد المطلب ففرق بينهما الإسلام حين نهى القرآن عن التمسك بعصم الكوافر، وكان طلحة قد هاجر وهي بمكة على دين قومها ثم تزوّجها في الإسلام بعد طلحة خالد بن سعيد بن العاص بن أمية بن عبد شمس، فكانت ممن فرّ الى رسول الله على من نساء الكفار فحبسهما وزوّجها خالداً، وأميمة بنت بشر كانت عند ثابت بن الدحداحة ففرّت منه ـ وهو يومئذ كافر ـ الى رسول الله على فزوجها رسول الله على سهل بن حنيف، فولدت عبد الله بن سهل (١٠).

قال الشعبي: وكانت زينب بنت رسول الله علي إمرأة أبي العاص بن الربيع فأسملت

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري: ٢٨ / ٩٢.

ولحقت بالنبي ﷺ في المدينة وأقام العاص مشركاً في مكة ثم أتى المدينة فأمنته زينب ثم أسلم فردّها عليه رسول الله ﷺ.

﴿واسالوا﴾ أيُّها المؤمنون الذين ذهبت أزواجكم فلحقن بالمشركين ﴿ما أنفقتم﴾ عليهن من الصدقات من تزويجهن منهم ﴿وليسألوا﴾ بعد المشركين الذين لحقت أزواجهم بكم مؤمنات إذا تزوجن فيكم من يتزوجها منكم.

(ما أنفقوا) من المهر (ذلكم حكم الله يحكم بينكم والله عليم حكيم) قال الأزهري: ولولا العهد والهدنة الذي كان بينه عليه السلام وبين قريش يوم الحديبية لأمسك النساء ولم يردد أليهم صداقاً، وكذلك يصنع بمن جاء من المسلمات قبل العهد، فلما نزلت هذه الآية أقر المؤمنون بحكم الله سبحانه وأدّوا ما أمروا من نفقات المشركين على نسائهم وأبى المشركون أن يقروا بحكم الله فيما أمر من أداء نفقات المسلمين فأنزل الله سبحانه (وأن فاتكم) أيها المؤمنون (شيء من أزواجكم الى الكفار) فلحقن بهم مرتدات (فعاقبتم) قراءة العامة بالألف وأختاره أبو عبيدة وأبو حاتم، وقرأ إبراهيم وحميد والأعرج فعقبتم مشدداً، وقرأ مجاهد فأعقبتم على وزن أفعلتم وقال: صنعتم بهم كما صنعوا بكم، وقرأ الزهري «فعقبتم» خفيفة بغير ألف، وقرأ فعقبتم كسر القاف خفيفة وقال: غنمتم.

وكلها لغات بمعنى واحد يقال: عاقب وعقّب وعَقَب وَعقِب وَعقِب وَاعقِب وَيعقِب وَاعتقِب وتعاقب إذا غنم.

ومعنى الآية: فغزوتم وأصبتم من الكفار عقبى وهي الغنيمة وظفرتم وكانت العاقبة لكم، وقال المؤرخ: معناه فحلقتم من بعدهم وصار الأمر اليكم، وقال الفرّاء: عقّب وعاقب مثل تصعر وتصاعر، وقيل: غزوة بعد غزوة.

﴿فَاتُوا الذّين ذهبت أزواجهم الى الكفار منكم مثل ما أنفقوا عليهم من الغنائم التي صارت في أيديكم من أموال الكفار وقيل: فعاقبتم المرتدة أي قتلتموها، وكان جميع من لحق بالمشركين من نساء المؤمنين المهاجرين راجعة عن الأسلام ست نسوة: أم الحكم بنت أبي سفيان كانت تحت عياض بن شداد الفهري، وفاطمة بنت أبي آمنة بن المغيرة أخت أم سلمة كانت تحت عمر بن الخطاب فلما أراد عمر أن يهاجر أبت وارتدّت، ويروع بنت عقبة كانت تحت شماس بن عثمان، وعبدة بنت عبد العزى بن فضلة وزوجها عمر بن عبدون، وهند بنت أبي جهل بن هشام وكانت تحت همام بن العاص بن وائل، وكلثوم بنت جدّول كانت تحت عمر ابن الخطاب، وأعطاهم رسول الله عليه مهور نسائهم من الغنيمة (۱).

﴿واتقوا الله الذي أنتم به مؤمنون﴾ .

<sup>(</sup>١) راجع تفسير القرطبي: ١٨ / ٧٠، وكتاب المجر: ٤٣٣.

﴿ يَاأَيُهَا النبي إذا جاءك المؤمنات يبايعنّك ﴾ الآية وذلك يوم فتح مكة لما فرغ الرسول على من بيعة الرجال وهو على الصفا وعمر بن الخطاب أسفل منه وهو يبايع النساء بأمر رسول الله على ويبلغهن عنه وهند بنت عتبة أمرأة أبي سفيان متنقبة مستنكرة مع النساء خوفاً من رسول الله على أن يعرفها فقال النبي على: «أبايعكن على أن لا تشركن بالله شيئاً» فرفعت هند رأسها وقالت والله إنك لتأخذ علينا أمراً ما رأيناك أخذته على الرجال، وبايع الرجال يومئذ على الإسلام والجهاد فقط، فقال النبي على : «ولا يسرقن» فقالت هند: إن أبي سفيان رجل شحيح وإني أصيب من ماله هنات ولا أدري أتحل لي أم لا؟

فقال أبو سفيان: ما أصبت من شيء فيما مضى وفيما غير فهو لك حلال، فضحك رسول الله على وعرفها فقال لها: «وإنك لهند بنت عتبة» قالت: نعم، فأعفُ عما سلف يا نبي الله عفا الله عنك فقال: «لا يزنين» [٢٧٥] فقالت هند أوتزني الحرة؟ فقال: ﴿ولا يقتلن أولادهن﴾ فقالت هند: ربيناهم صغاراً وقتلتموهم كباراً فأنتم وهم أعلم، وكان ابنها حنظلة بن أبي سفيان قد قتل يوم بدر، فضحك عمر حتى استلقى وتبسّم النبي وقال: ﴿ولا يأتين بهتان يفترينه بين أيديهن وأرجلهن وهو أن تقذف ولداً على زوجها وليس منه، فقالت هند: والله إنَّ البهتان يقبح وما تأمرنا إلا مكارم الأخلاق، ﴿ولا يعصينك في معروف فقالت: ما جلسنا مجلسنا هذا وفي أنفسنا أن نعصيك في شيء، فأقرّ النسوة بما أخد عليهن (١).

وأختلف العلماء في كيفية بيعة رسول الله على عليه النساء، فأخبرنا محمد بن عبد الله بن حمدون قال: أخبرنا مكي قال: حدثنا عبد الرحمن بن بشر قال: حدثنا سفيان وأخبرنا عبد الله ابن حامد قال: أخبرنا محمد بن جعفر قال: حدثنا بشر بن مطر قال: حدثنا سفيان بن عتبة عن محمد بن المفكر وسمع أميمة بنت رفيقة تقول: بايعت رسول الله في نسوة فقال: فيما استطعتن وأطقتن فقلت: رسول الله أرحم بنا من أنفسنا، قلت: يا رسول الله صافحنا قال: "إني لا أصافح النساء إنما قولي [لامرأة واحدة] كقولي لمائة امرأة» [٢٧٦](٢).

وأخبرنا محمد بن عبد الله بن حمدون قال: حدثنا أحمد بن محمد بن الحسن قال: حدَّثنا

<sup>(</sup>١) تفسير مجمع البيان: ٩ / ٤٥٦.

<sup>(</sup>٢) مسند أحمد: ٦ / ٣٥٧.

محمد بن يحيى قال: حدّثنا عبد الرزاق عن معمر عن الزهري عن عروة عن عائشة قالت: كان رسول على يبايع النساء بالكلام بهذه الآية على أن لا يشركن بالله شيئاً قالت: وما مسّ يد رسول الله على أن النبي يك أمرأة قط الايد أمرأة تملكها، وقال السعري كان النبي على يبايع النساء وعلى يده ثوب مطري.

وروى عمرو بن شعيب عن أبيه عن جدّه أنَّ النبي ﷺ كان إذا بايع النساء دعا بقدح من ماء فغمس يده فيه ثم غمس أيديهن فيه، وقال الكلبي: كان رسول ﷺ يشرط على النساء وعمر على يصافحهن.

وأختلف المفسرون في معنى المعروف فقال القرظي: المعروف الذي لا يعصينه فيه، ربيع: كل ما وافق طاعة الله فهو معروف، فلم يرض الله لنبيّه أن يطاع في معصية الله. بكر بن عبد الله المدني: لا يعصينك في كل أمر فيه رشدهن، مجاهد: لا تخلو المرآة بالرجال، سعيد ابن المسيب ومحمد بن السائب وعبد الرحمن بن زيد: لا تحلقن ولا تسلقن ولا تحرقن ثوباً ولا ينتفن شعراً ولا يخمشن وجهاً ولا ينشرن شعراً ولا يحدثن الرجال إلا ذا محرم ولا تخلوا أمرأة برجل غير ذي محرم، ابن عباس: لا ينحن.

ودليل هذا التأويل ما أخبرنا الحسين قال: حدثنا أحمد بن محمد بن علي الهمداني قال: حدثنا محمد بن علي بن مخلد الفرقدي قال: حدثنا سليمان الشادكوى قال حدّثنا النعمان بن عبد السلام قال حدّثني عمرو بن فروخ قال: حدثنا مصعب بن نوح قال: أدركت عجوزاً ممن بايعت النبي في فحدّثتني عن النبي ولا يعصينك في معروف قال: النوح وأخبرنا الحسن قال: أخبرنا أحمد بن محمد بن إسحاق قال: أخبرنا أبو بكر بن سلام قال: حدثنا الحسن بن محمد الزعفراني قال: حدثنا سعدون قال: حدثنا سليمان بن داود قال حدثنا يحيى بن أبي كثير عن أبي سلمة عن أبي هريرة قال: قال رسول الله في «هذه النوائح يجعلن يوم القيامة صفين صفاً عن اليمين وصفاً وعن الشمال (١) وينبحن كما تنبح الكلاب» [۲۷۷]

وأخبرنا الحسين قال: حدثنا السني قال: أخبرني إسحاق بن مروان الخطراني قال: حدثنا الحسن بن عروة قال: حدّثنا علي بن ثابت الحرري قال: حدّثنا حسان بن حميد عن سلمة بن جعفر عن أنس بن مالك قال: قال رسول الله على «تخرج النائحة من قبرها يوم القيامة شعثاء غبراء عليها جلباب من لعنة ودرع من حرب واضعة يدها على رأسها تقول: واويلاه، وملك يقول: آمين، ثم يكون من ذلك حظها النار» [۲۷۸] (٣).

<sup>(</sup>١) في المصدر: اليسار.

<sup>(</sup>۲) كُنْز العمّال: ١٥ / ٦٠٨، ح ٢٣١٦، وفيه زيادة (فينبحن على أهل النار)، تفسير القرطبي: ١٨ / ٧٤.

<sup>(</sup>٣) مسند أحمد: ٥ / ٣٤٤.

وأخبرنا الحسن قال: أخبرنا أحمد بن محمد بن إسحاق قال: أخبرنا أبو يعلي الموصلي قال: حدثنا هدية بن خالد قال حدثنا أبان بن يزيد قال: حدثنا يحيى بن أبي كثير أن زيداً حدّثه أنَّ أبا سلمة حدّثه أن أبا مالك الأشعري حدّثه أن رسول الله على قال: «أربع في أمتي من أمر الجاهلية لا يتركوهن: الفخر في الإحساب والطعن في الأنساب والإستسقاء بالنجوم والنياحة» [٢٧٩].

وقال: «النائحة إذا لم تتب قبل موتها يقام يوم القيامة عليها سربال من قطران ودرع من حرب» [٢٨٠].

وأخبرنا الحسن قال: أخبرنا ابن حمدان قال: حدّثنا عبد الله بن محمد بن سنان قال: حدّثنا عبد الله بن رجاء العداي قال: حدّثنا عمران بن دوار القطان قال: حدّثنا قتادة عن أبي مرانة العجلي عن أبي هريرة قال: قال رسول الله ﷺ «لا تصلي الملائكة على نائحة ولا مرنة (١) [٢٨١]

وأخبرنا الحسن قال: حدّثنا أحمد بن إسحاق قال: حدّثني عمر بن حفص المكاري قال: حدّثنا أبو عتبة قال: حدّثنا فقيه قال: حدّثنا أبو عامر قال: حدّثني عطاء بن أبي رياح أنّه كان عند ابن عمر وهو يقول: إن رسول الله ﷺ: لعن النائحة والمسمعة والحالقة والسالقة والواشمة والمتوشمة وقال: «ليس للنساء في إتباع الجنائز أجر» [٢٨٢] (٣).

وأخبرنا الحسن قال: حدّثنا ابن حمدان قال: حدّثنا يوسف بن عبد الله قال حدّثنا موسى ابن إسماعيل قال: حدّثنا حماد عن أبان بن أبي عياش عن الحسين أنّ عمر بن الخطاب رهي المع نائحة فأتاها فضربها حتى وقع خمارها عن رأسها، فقيل: يا أمير المؤمنين المرأة المرأة قد وقع خمارها، قال: إنها لا حرمة لها(٤).

﴿ يَا أَيهَا الذَينَ آمنُوا لا تتولُوا قوماً غضب الله عليهم وهم اليهود وذلك ان ناساً من فقراء المسلمين كانوا يخبرون اليهود بأخبار المسلمين ويتواصلونهم فيصيبون بذلك من ثمارهم، فنهاهم الله سبحانه عن ذلك ﴿قد يئسوا﴾ يعني هؤلاء اليهود ﴿من الآخرة﴾ أن يكون لهم فيها ثواب ﴿كما يئس الكفار من أصحاب القبور﴾ أن يرجعوا إليهم أو يبعثوا.

أخبرنا الشيخ أبو علي بن أبي عمرو الخيري الحرشي قال: حدّثنا أبي قال: حدّثنا محمد ابن خلف بن شُعبة قال: حدّثنا محمد بن سائق قال: حدّثنا إسرائيل عن سماك عن عكرمة عن

<sup>(</sup>١) هو الصوت الشديد والصرخة عند الغناء والبكاء.

<sup>(</sup>٢) مسند أحمد: ٢ / ٣٦٢.

<sup>(</sup>٣) السنن الكبرى: ٤ / ٦٣، كنز العمّال: ١٦ / ٣٩١، ح ٤٥٠٥٨.

<sup>(</sup>٤) تفسير القرطبي: ١٨ / ٧٥ عن الثعلبي.

ابن عباس في قوله سبحانه ﴿كما يئس الكفار من أصحاب القبور﴾ قال: هم الكفار أصحاب القبور﴾ قال: هم الكفار أصحاب القبور قد يئسوا من الآخرة.

وأخبرنا أبو علي بن أبي عمرو قال: حدّثنا أبي قال: حدّثنا علي بن سعيد بن جبير النسائي قال: حدّثنا أبو النظر قال: حدّثنا شعبة عن الحكم عن مجاهد ﴿كما يئس الكفار من أصحاب القبور﴾ قال: الكفار حين دخلوا قبورهم يئسوا من رحمة الله.

وأخبرنا أبو على قال: حدّثنا أبي قال: حدّثنا أحمد بن يوسف السلمي قال: حدّثنا موسى قال: حدّثنا شبل عن أبي نجيح عن مجاهد في قوله عزّ وجلّ ﴿يئسوا من الآخرة بكفرهم كما يئس الكفّار من الموتى في الآخرة حتى يبين لهم أعمالهم.

وأخبرنا عبد الله بن حامد قال: أخبرنا محمّد بن جعفر قال: حدّثنا علي بن حرب قال: حدّثنا وكيع قال: حدّثنا وكيع قال: سمعت القاسم بن أبي بزة يقول في قول الله سبحانه ﴿قد يئسوا من الآخرة كما يئس الكفار من أصحاب القبور﴾ قال: من كان منهم من الكفار يئس من الخير.

# سورة الصف

# مكية، وهي تسعمائة حرف، ومائتان وأحدى وعشرون كلمة، وأربع عشرة آية

أخبرنا أبو الحسن الحيازي قال: حدّثنا ابن حبش قال: حدّثني أبو عباس محمد بن موسى الرازي قال: حدّثنا عبد الله بن روح المدائني قال: حدّثني شبابة بن سواد الغزاري قال: حدّثنا مخلد بن عبد الواحد عن علي بن زيد وعن عطاء بن أبي ميمونة عن بن حبش عن أبيّ بن كعب قال: قال رسول الله على: «من قرأ سورة عيسى (عليه السلام) كان عيسى مصلياً عليه مستغفراً له مادام في الدنيا وهو يوم القيامة رفيقه» [٢٨٣](١)

## بسم الله الرحمن الرحيم

## ﴿سبح لله ما في السموات وما في الأرض وهو العزيز الحكيم \* يا أيها الذين آمنوا لم

<sup>(</sup>١) تفسير مجمع البيان: ٩ / ٤٥٩.

تقولون ما لا تفعلون قال مقاتلان: قال المؤمنون قبل أن يؤمروا بالقتال: لو نعلم أحب الأعمال اليه الله سبحانه لعلمناه وبذلنا فيه أموالنا وأنفسنا، فدلّهم الله على أحب الأعمال اليه فقال: ﴿إِنْ الله يحب الذين يقاتلون في سبيله صفاً كأنهم بنيان مرصوص فبيّن لهم فابتلوا يوم أحد بذلك، فولّوا عن النبي على مدبرين فأنزل الله سبحانه هذه الآية.

وقال: الكلبي: قال: المؤمنون: يا رسول الله لو نعلم أحب الأعمال لفعلنا ونزل هل أدلكم على تجارة تنجيكم من عذاب أليم ثم أنقطع الكلام ولم يبين لهم شيئاً فمكثوا بعد ذلك ما شاء الله أن يمكثوا وهم يقولون: ليتنا نعلم ماهي أما والله إذن لأشتريناها بالأموال والأنفس والأهلين، فدلهم الله سبحانه فقال: ﴿تؤمنون بالله ورسوله وتجاهدون في سبيل الله الآية، فأبتلوا بذلك يوم أحد ففروا عن رسول الله على حين صرع وشج في وجهه وكسرت رباعيته، فنزلت هذه الآية يعيرهم ترك الوفاء.

وقال محمد بن كعب: لما أخبر الله سبحانه وتعالى رسوله وتعالى بثواب شهداء بدر قالت الصحابة: لئن لقينا بعده قتالا لنفرغن فيه وسعنا ففروا يوم أحد فعيّرهم الله بهذه الآية، وقال ابن عباس: كان ناس من المؤمنين قبل أن يفرض الجهاد يقولون: وددنا لو أن الله دلّنا على أحب الأعمال إليه فنعمل به، فأخبرهم الله تعالى أن أفضل الأعمال إيمان لا شك فيه والجهاد، فكره ذلك ناس منه وشق عليهم الجهاد وتباطؤوا عنه فأنزل الله سبحانه هذه الآية، وقال: قتادة والضحاك: نزلتا في شأن القتال، كان الرجل يقول: قتلت ولم يقاتل، وطعنت ولم يطعن، وضربت ولم يصرب، وصبرت ولم يصبر.

وأخبرني ابن فنجويه قال: حدّثنا ابن مقلاب قال: حدّثنا أبو الحرث أحمد بن سعيد بدمشق قال: حدّثنا يعقوب بن محمد الزهري قال: أخبرنا حصين بن حذيف الصهري قال: حدّثني عمي عن سعيد بن المسيب عن مهيب قال: كان رجل يوم بدر قد آذى المسلمين ونهاهم فقتله صهيب في القتال، فقال رجل: يا رسول الله قتلت فلاناً ففرح بذلك رسول الله على عمرو بن عبد الرحمن لصهيب: أخبر النبي على أنك قتلته فأن فلاناً ينتحله، فقال صهيب: إنما قتلته لله تعالى ولرسوله، فقال عمرو بن عبدالرحمن: يا رسول الله قتله صهيب، قال: كذلك يا أبا يحيى؟ قال: نعم يا رسول الله، فأنزل الله سبحانه (يا أيها الذين آمنوا لم تقولوا ما لا تفعلون) والآية الأخرى.

وقال الحسن: هؤلاء المنافقون ندبهم الله سبحانه ونسبهم الى الأقرار الذي أعلنوه للمسلمين فأنزل الله فقال: ﴿يا أيها الذين آمنوا لم تقولون ما لا تفعلون كذباً وزوراً، وقال: ابن زيد: نزلت في المنافقين كانوا يعدون المؤمنين النصر وهم كاذبون، وقال: مجاهد: نزلت في نفر من الأنصار منهم عبد الله بن رواحة قال: في مجلس لهم: لو علمنا أي الأعمال أحب الى الله لعملنا بها حتى نموت، فأنزل الله سبحانه هذه السورة فقال عبد الله بن رواحة: لا أبرح

حبيساً في سبيل الله حتى أموت أو أُقتل فقتل بمؤته شهيداً رحمة الله عليه ورضوانه، وقال: ميمون بن مهران: نزلت في الرجل يقرض نفسه بما لم يفعله نظيره ويحبون أن يحمدوا عما لم يفعلوا.

حدّثنا أبو القاسم الحسيني لفظاً قال: حدّثنا أبو الحسن أحمد بن محمد بن عبدوس الطرائفي قال: حدّثنا عمي سعيد الدارمي قال: حدّثنا محبوب بن موسى الأنطاكي قال: حدّثنا أبو إسحاق الفراري عن الأوزاعي عن يحيى بن أبي كثير عن أبي سلمة بن عبد الرحمن عن عبد الله بن سلام قال: خرجنا نتذاكر فقلنا: أيكم رسول الله على فسأله أي الأعمال أحب الى الله، ثم تفرقنا وَهِبنا أن يأتيه أحدنا، فأرسل إلينا رسول الله على وجمعنا فجعل يومي بعضنا الى بعض فقرأ علينا ﴿سبح لله ﴾ الى آخرها.

قال أبو سلمة: فقرأها علينا عبد الله بن سلام الى آخرها قال يحيى بن أبي كثير: فقرأ علينا أبو سلمة الى آخرها، قال الأوزاعي: فقرأ علينا يحيى بن إسحاق الى آخرها، قال أبو إسحاق الفزاري: فقرأها علينا الأوزاعي الى آخرها، قال محبوب بن موسى: قرأها علينا الفزاري الى آخرها، قال عثمان بن سعيد: فقرأها علينا محبوب الى آخرها، قال الطرائفي: فقرأها علينا عثمان بن سعيد الى آخرها، قال القاسم: وقرأها علينا أبو الحسن الطرائفي الى آخره، وقرأها علينا الإستاذ أبو القاسم الى آخرها وسألنا أحمد الثعلبي أن يقرأ فقرأ علينا إلى آخرها.

﴿كبر مقتاً﴾ نصب على الحال وأن شئت على التمييز.

وقال الكسائي: ﴿أَن تقولوا ﴾ في موضع رفع لان ﴿كبر ﴾ بمنزلة قولك بئس رجلا أخوك ، وأضمر القراء فيه أسماً مرفوعاً ، والمقت والمقاتة مصدر واحد يقال: رجل ممقوت ومقيت إذا لم تحبّه الناس ﴿إِن الله يحب الذين يقاتلون في سبيله ﴾ ولا يزولون عن أماكنهم ﴿كأنّهم بنيان مرصوص ﴾ قد رصّ بعضه الى بعض أي أحكم وأيقن وأدقّ فليس فيه فرجه ولا خلل ، وأصله من الرصاص ، ومنه قول النبي ﷺ: «تراصوا بينكم في الصفوف لا يتخللنكم الشياطين كأنها بنات حذف » [٢٨٤] (١) .

﴿ وَإِذْ قَالَ: مُوسَى لَقُومُهُ مَن بني إسرائيل ﴿ يَاقُومُ لَم تَوْذُونَنِي ﴾ وذلك حين رموه بالأدرة ﴿ وَقَدْ تَعْلَمُونَ أَنِي رسول الله إليكم ﴾ والرسول يحترم ويعظم ﴿ فلما زاغوا أزاغ الله ﴾ عن الحق ﴿ قلوبهم ﴾ عن الدين ﴿ والله لا يهدي القوم الفاسقين وإذ قال عيسى بن مريم يا بني إسرائيل إني رسول الله إليكم مصدقاً لما بين يدي من التوراة ومبشراً برسول يأتي من بعدي أسمه أحمد ﴾ وهو الذي لا يذم، وفي وجهه قولان:

<sup>(</sup>١) تفسير مجمع البيان: ٥ / ٣٨٧ بتفاوت.

أحدهما: أن الأنبياء كلّهم حمّادون لله سبحانه ونبينا ﷺ أحمد، أي أكثر حمداً لله منهم. والثاني: أنَّ الأنبياء كلّهم محمودون ونبيّنا أحمد أي أكثر مناقب وأجمع للفضائل.

﴿فلما جائهم بالبينات قالوا هذا سحر مبين \* ومن أظلم ممن أفترى على الله الكذب وهو يدعى الى الإسلام والله لا يهدي القوم الظالمين يريدون ليطفئوا نور الله بأفواههم والله متم نوره ولو كره الكافرون \* هو الذي أرسل رسوله بالهدى ودين الحق ليظهره على الدين كله ولو كره المشركون \* يا أيها الذين آمنوا هل أدلكم على تجارة تنجيكم > قراءة العامة بالتخفيف من الإنجاء وقرأ ابن عامر بالتشديد من [التنجية] ﴿من عذاب أليم > بيّن ما هي فقال: ﴿تؤمنون بالله ورسوله وتجاهدون في سبيله الله بأموالكم وأنفسكم ذلكم خير لكم إن كنتم تعلمون يغفر لكم ذنوبكم ويدخلكم جنات تجري من تحتها الأنهار ومساكن طيّبة >.

أخبرني ابن فنجويه قال: حدّثني ابن حرجة قال: حدّثنا محمد بن عبد الله بن سليمان قال: حدّثنا محمد بن الفرح البغدادي قال: حدّثنا حجاج بن محمد بن جبير القصاب عن الحسن قال: سألنا رسول الله على عليها فقال: «قصر من لؤلؤة في الجنّة وذلك القصر سبعون داراً من ياقوتة حمراء في كل دار سبعون بيتاً من زمردة حضراء في كل بيت سبعون سريراً على كل سرير سبعون فراشاً من كل لون، على كلّ فراش امرأة من الحور العين، في كل بيت سبعون مائدة على كل مائدة سبعون لوناً من كل الطعام، في كل بيت سبعون وصيفاً ووصيفة، قال: فيعطي الله المؤمن من القوة في غذاءه وحده ما يأتي على ذلك كله» [٢٨٥](١).

﴿ في جنات عدن ذلك الفوز العظيم وأخرى ﴾ قال: نحاة البصرة: هي في محل الخفض (٢) مجازه: وتجارة أخرى، وقال نحاة الكوفة: محلها رفع أي ولكم أخرى في العاجل مع ثواب الآجل.

﴿تحبونها نصر من الله وفتح قريب وبشر المؤمنين﴾ ثم حثهم على نصرة الدين وجهاد المخالفين فقال: ﴿يا أيها الذين آمنوا كونوا أنصار الله﴾ أعواناً بالسيف على أعدائه، قرأ أبو عمرو وقرأ أهل الحجاز أنصاراً بالتنوين وهو أختيار أيوب، وقرأ الباقون بالأضافة وهو أختيار أبي حاتم وأبي عبيد قال: لقوله ﴿نحن أنصاراً لله﴾ ولم يقل: أنصاراً لله.

﴿كما قال عيسى ابن مريم للحواريين من أنصاري الى الله قال: الحواريون نحن أنصار الله فآمنت طائفة من بني إسرائيل وكفرت طائفة فأيّدنا الذين آمنوا على عدوّهم فأصبحوا ظاهرين﴾

<sup>(</sup>۱) مجمع الزوائد: ۱۰ / ۲۲۰، تفسير القرطبي: ۱۸ / ۸۸.

<sup>(</sup>٢) أي معطوفة على تجارة.

# سورة الجمعة

## مدنية، وهي سبعمائة وعشرون حرفاً، ومائة وثمانون كلمة، وأحدى عشر آية

أخبرنا أبو عمرو الفراتي قال: أخبرنا موسى قال: أخبرنا مكي قال: حدّثنا سليمان قال: حدّثنا أبو معاذ عن أبي عصمة عن زيد العمي عن أبي نصرة عن ابن عباس عن أبي بن كعب عن النبي على قال: «من قرأ سورة الجمعة كتب له عشر حسنات بعدد من ذهب الى الجمعة من مصر من أمصار المسلمين ومن لم يذهب» [٢٨٦](١).

#### بسم الله الرحمن الرحيم

بُسَيَّتُ بِنَهِ مَا فِي السَّمَوْتِ وَمَا فِي الأَرْضِ اللَهِ الْفَدُّوسِ المَهِرِ الْمَكِيدِ ﴿ هُوَ اللَّذِي بَعْثُ فِي الْأَمْتِينَ وَالْمِكُمُ وَلَهُ الْمَكِيدِ وَالْمُؤْمِ الْكِينِ وَالْمَكُمُ الْكِينِ وَالْمُكُمُ وَالْمَكُمُ الْكِينِ وَالْمَكُمُ الْكِينِ وَالْمَكُمُ الْكِينِ وَالْمَكُمُ اللَّهِ يَوْتِيهِ مِن بَشَاهُ وَاللَّهُ ذُو الْمُصَلِّلِ مُهِينِ وَمَا خَرِنَ مِنْهُمْ لَمَا يَلْحَقُوا بِهِمْ وَهُو الْمَرْدِيةُ أَمْ الْمَكِيمُ ﴿ وَالْمَكُمُ اللَّهِ يَوْتِيهِ مِن بَشَاهُ وَاللَّهُ ذُو الْمُصَلِّلِ الْمُؤْمِ اللَّهِ مِنْ مَثَلُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ مِنْهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللِّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللللْمُ الللَّهُ الللَّهُ اللللللَّهُ الللللللْمُ اللللللْمُ اللللللِهُ اللللللَ

﴿ يسبح لله ما في السموات وما في الأرض الملك القدوس قال أهل اللغة: كل أسم على فعول بتشديد للعين فالفاء منه منصوبة، نحو سفّود وكلّوب وسمّور وشبّوط -وهو ضرب من السمك إلاّ أحرف: سبّوح وقدّوس، ومردوح لواحد المراديح (٢)، وحكى الفراء عن الكسائي قال: سمعت أبا الدنيا وكان إعرابياً فصيحاً يقرأ القدوس بفتح القاف ولعلها لغة.

﴿العزيز الحكيم﴾ وقرأ أبو وائل الملك القدوس بالرفع على معنى هو الملك القدوس.

أخبرني عبد الله بن حامد قال: أخبرنا أحمد بن عبد الله قال: حدَّثنا محمد بن عبد الله

<sup>(</sup>۱) تفسير مجمع البيان: ۱۰ / ٥ بتفاوت.

<sup>(</sup>٢) المراديح: كل ما بسط ومد على الأرض.

ابن سليمان قال: حدّثنا محمد بن إسحاق الرازي قال: حدّثنا إسحاق بن سليمان قال: سمعت عمرو بن أبي قيس عن عطاء بن السائب عن ميسرة قال: هذه الآية ﴿يسبح لله ما في السلوات وما في الأرض الملك القدوس العزيز الحكيم﴾ في التوراة سبعمائة آية.

﴿هو الذي بعث في الأميين﴾ يعني العرب ﴿رسولا منهم﴾ محمداً ﷺ ﴿يتلو عليهم آياته ويزكيهم ويعلّمهم الكتاب والحكمة وأن كانوا من قبل لفي ضلال مبين \* وآخرين منهم \* في ﴿آخرين وجهان من الأعراب: أحدهما الخفض على الرد الى الأميين، مجازه: وفي آخرين، والثاني: النصب على الرد الى الهاء والميم من قوله ﴿يعلمهم \* أي ويعلم آخرين منهم أي من المؤمنين الذين يدينون بدينه.

**﴿لَمَا يَلْحَقُوا بِهُم﴾** أي لم يدركوهم ولكنهم يكونون بعدهم.

وأختلف العلماء فيهم فقال ابن عمرو سعيد بن جبير: هم العجم، وهي رواية ليث عن مجاهد يدل عليه كما روى ثور بن يزيد عن أبي العتب عن أبي هريرة قال: لما نزلت هذه الآية في الخرين منهم لما يلحقوا بهم كلمه فيها الناس فأقبل رسول الله على سلمان فقال: «لو كان (الدين)(۱)عند الثريا لناله رجال من هؤلاء» [۲۸۷](۲).

وأخبرني ابن فنجويه قال: حدّثنا محمد بن خلف قال: حدّثنا إسحاق بن محمد قال: حدّثنا أبي قال: حدّثنا أبي قال: حدّثنا أبي قال: حدّثنا أبي قال: حدّثنا إبراهيم بن عيسى قال: حدّثنا علي بن علي قال: حدّثني حُصين بن عبد الرحمن عن عبد الرحمن بن أبي ليلى عن رجل من أصحاب رسول الله على قال: قال النبي على: «رأيتني تبعني غنم سود ثم أتبعتها غنم سود ثم أتبعتها غنم عفر» أوّلها أبا بكر قال: أمّا السود فالعرب، وأما العفر فالعجم تبعايعك بعد العرب، قال: «كذلك عبرها الملك سحر» [۲۸۸] وقت السحر.

وبه عن أبي حمزة قال: حدّثني السدي قال: كان عبد الرحمن بن أبي ليلى إذا قال: رجل من أصحاب النبي على أنه يعني به علياً، وإذا قال: رجل من أهل بدر فأنما يعني به علياً، فكان أصحابه لا يسألونه عن أسمه، وقال: عكرمة ومقاتل: هم التابعون، وقال ابن زيد وابن حيان: هم جميع من دخل في الإسلام بعد النبي على الله الى يوم القيامة وهي رواية ابن أبي نحيح عن محاهد.

وروى سهل بن سعد الساعدي أن النبي على قال: «وأن في أصلاب أصلاب أصلاب

<sup>(</sup>١) في المصدر: الإيمان.

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم: ٧ / ١٩٢.

<sup>(</sup>٣) المصنّف: ٧ / ٢٣٤، وبتفاوت في كنز العمال: ١١ / ٤٤٩، ح ٣٢.١١٣.

رجال (أمتي)(۱) رجالا ونساء يدخلون الجنة بغير حساب» [٢٨٩](٢) ثم تلا رسول الله على وآخرين منهم لما يلحقوا بهم وهو العزيز الحكيم ذلك فضل الله يؤتيه من يشاء والله ذو الفضل العظيم مثل الذين حملوا التوراة أي كلفوا العمل بها وثم لم يحملوها ولم يعملوا بما فيها ولم يؤدوا حقها وكمثل الحمار يحمل أسفاراً كتباً من العلم والحكمة.

قال الفراء: هي الكتب العظام واحدها سفر، ونظيرها في الكلام شبر وأشبار وجلد وأجلاد فكما أن الحمار يحملها ولا يدري ما فيها ولاينتفع بها كذلك اليهود يقرؤون التوراة ولا ينتفعون به، لأنهم خالفوا ما فيه.

أنشدنا أبو القاسم بن أبي بكر المكتب قال: أنشدنا أبو بكر محمد بن المنذر قال: أنشدنا أبو محمد العشائي المؤدب قال: أنشدنا أبو سعيد الضرير:

زوامل للأسفار لا علم عندهم بحيدها إلا كعلم الأباعر لعمرك ما يدري المطي إذا غدا بأسفاره إذ راح ما في الغرائز (٣)

﴿بئس مثل القوم الذين كذبوا بآيات الله والله لا يهدي القوم الظالمين قل يا أيها الذين هادوا إن زعمتم أنكم أولياء لله من دون الناس﴾ محمد وأصحابه ﴿فتمنوا الموت﴾ فادعوا على أنفسكم بالموت ﴿إن كنتم صادقين﴾ أنكم أبناء الله وأحباؤه فإن الموت هو الذي يوصلكم إليه.

﴿ولا يتمنونه أبداً بما قدمت أيديهم والله عليم بالظالمين﴾. أخبرنا الحسن قال: حدّثنا السني قال: حدّثنا النسائي قال: أخبرني عمرو بن عثمان قال: حدّثنا بقية بن الوليد قال: حدّثنا الزبيدي قال: حدّثني الزهري عن أبي عبيد أنه سمع أبا هريرة يقول قال: رسول الله ﷺ: «لا يتمن أحدكم الموت أما محسن فإن يعش يزدد خيراً فهو خيرٌ له وأما مسيئاً فلعلّه أن يستعتب» [۲۹۰](٤).

قُلَ إِنَّ الْمَوْتَ الَّذِى يَفِرُوكَ مِنْهُ فَإِنَّهُ مُلَقِيكُمْ ثُمَّ رُدُّونَ إِلَى عَلِمِ الْغَيْبِ وَالشَّهَدَةِ فَيُنَيِّئُكُم بِمَا كُنْتُم تَعْمَلُونَ ﴿ يَنَائِبُنَا الَّذِينَ ءَامَنُوا إِذَا نُودِكَ اللصَّلَوْةِ مِن بَوْرِ الْجُمُعَةِ فَاشْعُوا إِلَىٰ ذِكْرِ اللّهِ وَذَرُوا الْبَيْعُ ذَالِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِن كُسُتُم تَعْلَمُونَ ﴾

﴿قُلُ إِنْ الْمُوتُ الَّذِي تَفْرُونَ مَنْهُ فَإِنَّهُ مِلْاقِيكُم ثُمَّ تَردُّونَ الَّى عَالَمَ الغيبُ والشهادة فينبئكم

<sup>(</sup>١) في المصدر: من أصحابي رجالا.

<sup>(</sup>٢) كنز العمّال: ١٢ / ٣٤٥٧٢.

<sup>(</sup>٣) تفسير مجمع البيان: ١٠ / ٨، لسان العرب: ١١ / ٣١٠، وفيه: للأشعار، بدل: للأسفار ـ والبعير، بدل: المطي، وبأوساقه بدل: بأسفاره.

<sup>(</sup>٤) مسند أحمد: ٢ / ٣٠٩، وفي كنز العمّال: ٤ / ٢٥٤، ح ١٠٤٠٨، بتفاوت يسير.

بما كنتم تعملون \* يا أيها الذين آمنوا إذا نودي للصلاة من يوم الجمعة ﴾ أي في يوم الجمعة كقوله سبحانه ﴿ماذا خلقوا من الأرض ﴿(١) أي في الأرض وأراد بهذا النداء الآذان عند قعود الإمام على المنبر للخطبة، يدل عليه ما أخبرنا محمد بن عبد الله بن حمدون قال: أخبرنا أحمد بن الحسن قال: حدّثنا محمد بن يحيى قال: حدّثنا أحمد بن خالد الوهبي قال: حدّثنا محمد بن إسحاق عن الزهري عن السائب بن يزيد قال: كان لرسول الله على مؤذن واحد ـ بلال \_ لم يكن له مؤذن آخر غيره، فكان إذا جلس رسول الله على المنبر أذّن على باب المسجد فإذا نزل أقام الصلاة، ثم كان أبو بكر كذلك وعمر كذلك حتى إذا كان عثمان فكثر الناس وتباعدت المنازل زاد أذاناً فأمر بالتأذين الأوّل على دار له بالسوق يقال لها الزوراء، فكان يؤذن له عليها، فأذا جلس عثمان على المنبر أذن مؤذنه الأوّل، فإذا نزل أقام للصلاد فلم يُعب ذلك عليه.

وقراءة العامة ﴿الجمعة﴾ بالضم الميم، وقرأ الأعمش مخففة بجزم الميم وهما لغتان وجمعها: جُمع وجمعات.

أخبرنا محمد بن نعيم قال: أخبرنا أبا الحسن بن أيوب قال: أخبرنا علي بن عبد العزيز قال: أخبرنا القاسم بن سلام قال: سمعت الكسائي يخبر عن سليمان عن الزهري قال: قال ابن عباس: نزل القرآن بالتثقيل والتفخيم قال الفرّاء وأبو عبيد: التخفيف حسن وهو [.....] (٢) في مذهب العربية مثل غرفة وغرف وطرفة وطرف وحجرة وحجر. وقال الفراء: وفيها لغة أخرى ثالثة: جمعة بالفتح كقولك رجل ضحكة وهمزة ولمزة وهي لغة بني عقيل، وقيل: هي لغة النبي وإنما سمي هذا اليوم جمعة لما أخبرنا الحسن قال: حدّثنا محمد بن عيسى بن أبي موسى قال: الكندي قال: حدّثنا محمد بن عيسى بن أبي موسى قال: حدّثنا عبد الله بن عمرو بن أبي أمية قال: حدّثنا قيس الأعمش عن إبراهيم عن علقمة عن قرثع الضبي عن سليمان قال: قال رسول الله ولي أية قال الشياء فأجتمعت فيه المخلوقات.

وقيل: يجمع الجماعات فيها، وقيل: لاجتماع الناس فيه للصلاة، وقيل: أوّل من سماها جمعة كعب بن لؤي.

أخبرنا ابن فنجويه قال: حدّثنا ابن حفصويه قال: حدّثنا الحسن بن أحمد بن حفص الحلواني قال: حدّثنا إبراهيم بن إسحاق قال: حدّثنا إبراهيم بن إسحاق قال: حدّثنا إبراهيم بن لؤي، وكان عن محمد بن عبد العزيز عن أبيه عن أبي سلمة قال: أول من قال: أما بعد كعب بن لؤي، وكان

<sup>(</sup>١) سورة فاطر: ٤٠.

<sup>(</sup>٢) كلمة غير مقروءة.

<sup>(</sup>٣) صدر الحديث في كنز العمّال: ٧ / ٧٠٩، ح ٢١٠٣٩، والذبل غير موجود.

أول من سمى الجمعة الجمعة وكان يقال للجمعة: العروبة، وقيل: أوّل من سماها جمعة الأنصار.

أخبرني الحسين قال: حدّثنا ابن حمدان قال: حدّثنا إبراهيم بن سهلويه قال: حدّثنا سلمة ابن شيب قال: حدّثنا عبد الرزاق قال: أخبرنا معمر عن أيوب عن ابن سيرين قال: جمع أهل المدينة قبل أن يقدم النبي على المدينة وقبل أن ينزل الجمعة وهم الذين سمّوها الجمعة، قالت الأنصار: لليهود يوم يجمعون فيه كل سبعة أيام وللنصارى يوم أيضاً مثل ذلك، فهلموا فلنجعل يوماً يجمع فيه فيذكر الله عزّ وجلّ ونصلّي ونشكره - أو كما قالوا -.

فقالوا: يوم السبت لليهود ويوم الأحد للنصارى فاجعلوه يوم العروبة، وكانوا يسمّون يوم الجمعة يوم العروبة واجتمعوا الى أسعد بن زرارة فصلّى بهم يومئذ ركعتين وذكرهم فسمّوه يوم الجمعة حين أجتمعوا إليه فذبح لهم أسعد بن زرارة شاة فتغدوا وتعشوا من شاة واحده وذلك لقلتهم، فأنزل الله سبحانه في ذلك بعد (إذا نودي للصلاة من يوم الجمعة) الآية، فهذه أول جمعة جمعت في الإسلام.

فأما أول جمعة جمعها رسول الله على بأصحابه فقال أهل السير والتواريخ: قدم رسول الله على مهاجراً حتى نزل قباء على بني عمرو بن عوف وذلك يوم الأثنين لاثنتي عشرة ليلة خلت من شهر ربيع الأول حين أشتد الضحى فأقام على بقباء يوم الأثنين ويوم الثلاثاء ويوم الأربعاء ويوم الخميس وأسس مسجدهم ثم خرج بين أظهرهم يوم الجمعة عامداً المدينة فأدركته صلاة الجمعة في بني سالم بن عوف في بطن واد لهم قد اتخذ اليوم في ذلك الموضع مسجد وكانت هذه الجمعة أول جمعة.

وقال: الحسن هي مستحبة وليست بفرض، وقال سعيد: جمعها رسول الله على الإسلام فخطب في هذه الجمعة وهي أوّل خطبة خطبها بالمدينة فيما قيل، وقال على: «الحمد لله أحمده وأستعينه واستغفره وأستهديه وأؤمن به ولا أكفره وأعادي من يكفره وأشهد أن لا إله الله وحده لا شريك له وأن محمداً عبده ورسوله أرسله بالهدى والنور والموعظة على فترة من الرسل وقلة من العلم وضلالة من الناس وإنقطاع من الزمان ودنو من الساعة، وقرب من الأجل، من يطع الله ورسوله فقد رشد ومن يعصيهما فقد غوى وفرط وضل ضلالا بعيداً، وأوصيكم بتقوى الله فأنه خير ما أوصى به المسلم المسلم أن يحضه على الآخرة وان يأمره بتقوى الله فاحذروا ما حذركم الله من نفسه وأن تقوى الله لمن عمل به على وجل ومخافة من ربه عون وصدق على ما تبغون من أمر الآخرة، ومن يصلح الذي بينه وبين الله من أمره في السرِّ والعلانية لاينوي بذلك إلا وجه الله يكن له ذكراً في عاجل أمره، وذخراً فيما بعد الموت حين يفتقر المرء الى ما قدم، وما كان من سوء تودّ لو أنَّ بينها وبينه أمداً بعيداً، ويحذركم الله نفسه والله روؤف

بالعباد، والذي صدق قوله ونجز وعده لا خلق لذلك فأنه يقول ما يبدل القول لدي وما أنا بظلام للعبيد، واتقوا الله في عاجل أمركم وآجله في السرِّ والعلانية فإنه من يتق الله كفر عنه سيئاته، ويعظم له أجراً، ومن يتق الله فقد فاز فوزاً عظيماً، وان تقوى الله توقي مقته وتوقي عقوبته وتوقي سخطه، وأن تقوى الله تبيض الوجوه وترضي الرب وترفع الدرجة خذوا بحظكم ولا تفرطوا في جنب الله فقد علمكم الله كتابه ونهج لكم سبيله ليعلم الذين صدقوا ويعلم الكاذبين، فأحسنوا كما أحسن الله إليكم، وعادوا أعداءه، وجاهدوا في سبيل الله حقّ جهاده، هو اجتباكم وسماكم المسلمين، ليهلك من هلك عن بيّنة ويحيى من حيى عن بيّنة ولا حول ولا قوة إلا بالله، وأكثروا ذكر الله واعملوا لما بعد اليوم، فأنه من يصلح ما بينه وبين الله يكفيه الله ما بينه وبين الناس ولا يقضون عليه، ويملك الناس ولا يملكون منه، الله أكبر ولا قوة إلا بالله العظيم» [٢٩٢](١).

فلهذا صارت الخطبة شرطاً في إنعقاد الجمعة وهو قول جمهور العلماء، وقال الحسن: هي مستحبة وليست بفرض، وقال سعيد بن جبير: هي بمنزلة الركعتين من الظهر فإذا تركها وصلّى الجمعة فقد صلى الركعتين من الظهر، وأقلّ ما يجزي من الخطبة أن يحمد الله ويصلّي على نبيّه ويوصي بتقوى الله سبحانه ويقرأ آية من القرآن في الخطبة الأولى ويجب في الثانية أربع كالأولى إلا إن الواجب بدل قراءة الآية الدعاء، هذا قول أكثر العلماء والفقهاء، وقال أبو حنيفة: لو أقتصر على التحمد أو التسبيح أو التكبير أجزاه، وقال أبو يوسف ومحمد: الواجب ما يتناوله أسم الخطبة.

ثم القيام شرط في صحة الخطبة مع القدرة عليه في قول عامّة الفقهاء إلا أبا حنيفة فأنه لم يشرطه فيها، والدليل على أن القيام شرط في الخطبة قوله سبحانه: ﴿وتركوك قائماً﴾. وحديث ابن عمر: ما كان رسول الله ﷺ يخطب خطبتين إلا وهو قائم.

وللشافعي قولان في الطهارة في حال الخطبة فقال في الجديد: هي شرط في الخطبة، وقال في القديم: ليست بشرط، وهو مذهب أبي حنيفة رحمة الله.

فهذا بيان القول في أول جمعه جمعت في الإسلام، وأول جمعه جمعها رسول الله ﷺ وأول خطبة خطبها فيها في المدينة، فأمّا أول جمعة جمعت بعدها بالمدينة فقال ابن عباس: أول جمعة جمعت في الإسلام بعد الجمعة بالمدينة بقرية يقال لها جُواثا من قرى البحرين.

قوله: ﴿فاسعوا الى ذكر الله﴾ أي أمضوا إليه واعملوا له.

أخبرنا عبد الله بن حامد قال: أخبرنا مكّى قال: حدّثنا عبد الله بن هاشم قال: حدّثنا

<sup>(</sup>۱) تاريخ الطبري: ۲ / ۱۱۵، تفسير مجمع البيان: ۱۰ / ۱۱.

يحيى بن حنظلة قال: سمعت سالماً قال: قال ابن عمر: سمعت على على قال الله.

وأخبرنا أبو عبد الله الحافظ في آخرين قالوا: حدَّثنا محمد بن يعقوب قال: أخبرنا الربيع ابن سليمان قال: أخبرنا الشافعي قال: أخبرنا سفيان عن الزهري عن سالم عن أبيه قال: ما سمعت عمر قط يقرأها إلاّ وأمضوا الى ذكر الله.

وأخبرنا أبو الحسن أحمد بن محمد بن جعفر الكلمواني قال: حدثنا أبو بكر محمد بن محمد بن حفص قال: حدثنا السري بن خزيمة قال: حدّثنا أبو نعيم قال: حدّثنا سفيان عن حنظلة عن سالم عن عمر أنه كان يقرأها فأمضوا الى ذكر الله، وروى الأعمش عن إبراهيم قال: كان عبد الله يقرأها فأمضوا الى ذكر الله ويقول: لو قرأها فاسعوا لسعيت حتى يسقط ردائي، وهي قراءة أبي العالية أيضاً، وقال الحسن: أما والله ما هو بالسعي على الأقدام، ولقد نهوا أن يأتوا الصلاة إلاّ وعليهم السكينة والوقار ولكن بالقلوب والنيّة والخشوع.

وأنبأني عبد الله بن حامد قال: أخبرنا محمد بن يعقوب قال: حدَّثنا يحيي بن أبي طالب قال: أخبرنا عبد الوهاب قال: سئل سعيد عن فضل الجمعة فأخبرنا عن قتادة أنه كان يقول في هذه الآية ﴿ياأيها الذين آمنوا إذا نودي للصلاة من يوم الجمعة فاسعوا الى ذكر الله ﴾ فالسعي أن تسعى بقلبك وعملك وهو المشي إليها قال: وكان يتأوّل هذه الآية ﴿فلما بلغ معه السعي﴾(١) يقول فلما مشى معه، وقال: الكلبي فلما عمل مثله عمله.

وأخبرنا محمد بن حمدويه قال: حدّثنا محمد بن يعقوب قال: أخبرنا الربيع قال: قال الشافعي: السعي في هذا الموضع هو العمل، قال الله سبحانه وتعالى ﴿إِن سعيكم لشتى﴾ (٢) وقال سبحانه: ﴿وأن ليس للإنسان إلاّ ما سعى﴾(٣) وقال تعالى: ﴿فإذا تولى سعى في الأرض ليفسد فيها ﴿ (٤) وقال زهر: سعى بعدهم قوم لكي يدركوهم فلم يدركوهم ولم يلاقوا ولم يألوا الى ذكر الله يعنى الصلاة.

وأخبرنا عبد الله بن حامد قال: أخبرنا محمد بن جعفر قال: حدَّثنا علي بن حرب وليع قال: حدّثنا منصور بن دينار عن موسى بن أبي كثير عن سعيد بن المسيب ﴿فاسعوا الى ذكر الله ﴾ قال: موعظة الإمام ﴿ودروا البيع﴾ يعني البيع والشراء لأنَّ البيع يتناول المعنيان جميعاً ومنه قول النبي على: «البيّعان بالخيار ما لم يتفرقاً» [٢٩٣] أواد البائع والمشتري، وقال

<sup>(</sup>٢) سورة الليل: ٤. سورة الصافات: ١٠٢. (1)

سورة النجم: ٣٩. (٣)

سورة البقرة: ٢٠٥. (٤)

كتاب المسند للشافعي: ١٣٨، مسند أحمد: ٢ / ٩. (0)

وباع بنيه بعضهم بخشارة وبعت لذبيان العلاء بمالكا(١)

يريد بالأول البيع وبالآخر الابتياع، وإنَّما يحرم البيع عند الأذان الثاني، وقال الزهري: عند خروج الإمام، وقال الضحاك: إذا زالت الشمس حرم البيع والشرى، وروى السدي عن أبي مالك قال: كان قوم يجلسون في بقيع الزبير ويشترون ويبيعون إذا نودي للصلاة من يوم الجمعة ولا يقومون فنزلت هذه الآية.

﴿ ذالكم ﴾ الذي ذكرت من حضور الجمعة والإستماع الى الجمعة وأداء الفريضة ﴿ خيركم لكم ﴾ من المبايعة ﴿ إن كنتم تعلمون ﴾ مصالح أنفسكم ومضارها.

### ذكر تلكم الآية

أعلم أن صلاة الجمعة واجب على كل مسلم إلا خمسة نفر: النساء والصبيان والعبيد والمسافر والمرضى. يدل عليه ما أخبرنا أبو نعيم عبد الملك بن الحسن بن محمد بن إسحاق الأزهري [باسفرائين] قال: أخبرنا أبو عوانة يعقوب بن إسحاق الحافظ قال: أخبرنا المزني قال:قال الشافعي: أخبرنا إبراهيم بن محمد قال: حدّثني سلمة بن عبد الله الحطمي عن محمد ابن كعب القرطي أنه سمع رجلا من بني وائل يقول: قال رسول الله على: «تجب الجمعة على كلّ مسلم إلا امرأة أو صبي أو مملوك» [٢٩٤](٢).

وأخبرنا أن فنجويه قال: حدّثنا ابن يوسف قال: حدّثنا ابن وهب قال: حدّثنا الربيع بن سلمان الحبري قال: حدّثنا أبو المثنى سلمان بن يزيد الكعبي عن محمد بن عجلان عن أبي الزبير عن جابر قال: قال رسول الله على: «تحرم التجارة عند الأذان يوم الجمعة ويحرم الكلام عند الخطبة وتحل التجارة بعد صلاة الجمعة ولا تجب الجمعة على أربعة: المريض والعبد والصبي والمرأة، فمن سعى بلهو أو تجارة أستغنى الله عنه والله غنى حميد» [190].

وتجب الجمعة على أهل القرى إذا سمعوا النداء من المصر، ووقت اعتبار سماع الأذان يكون المؤذن صيّتاً والأصوات هادئة والريح ساكنة، وموقف المؤذن عند سور البلد، ويعتبر كل قرية بالسور الذي يليها، هذا مذهب الشافعي، وقال ابن عمر وأبو هريرة وأنس: تجب الجمعة على من كان على عشرة أميال من المصر، وقال سعيد بن المسيب: يجب على من آواه المبيت، وقال الزهري: تجب على من كان على ستة أميال، ربيعة أربع أميال، مالك والليث: ثلاثة أمال.

<sup>(</sup>١) الصحاح: ٢ / ٦٤٥، لسان العرب: ٤ / ٢٤٠، وفي المصادر هو للحطيئة وليس للأخطل.

<sup>(</sup>٢) كتاب المسند للشافعي: ٦١.

وقال أبو حنيفة، لا تجب الجمعة على أهل السواد سواء كانت القرية قريبة من البلد أو بعيدة، حتى حكي أن محمد بن الحسن سأله هل تجب الجمعة على أهل دياره وبينها وبين الكوفة مجرى نهر، فقال: لا.

واختلف الفقهاء في عدد من ينعقد بهم الجمعة، فقال الحسن: ينعقد بأثنين، وقال الليث ابن سعد وأبو يوسف: بثلاثة، وقال سفيان الثوري وأبو حنيفة: بأربعة، وقال ربيعة: الرأي بأثني عشر، وقال الشافعي: لا تنعقد الجمعة بأقل من أربعين نفساً، قال: فكل قرية جمعت فيها أربعين بالغين عاقلين أحرار مقيمين لا يظعنون عنها شتاءً وصيفاً الا ظعن حاجة وجبت عليهم الجمعة، وقال مالك: إذا كانت قرية فيها سوق ومسجد فعليهم الجمعة من غير أعتبار عدد، وقال أبو حنيفة: لا تجب الجمعة على أهل السواد والقرى ولا يجوز لهم أقامتها فيها، وأشترط

في وجوب الجمعة وأنعقادها: المصر الجامع للسلطان القاهر والسوق القائمة والنهر الجاري، واحتج بحديث علي كرم الله وجهه: لا جمعة ولا تسويق إلا في مصر جامع، وفي بعض

الأخبار إلا على أهل مصر جامع وضعفه بعضهم. والدليل على أبي حنيفة حديث ابن عباس قال: أول جمعة جمعت بعد جمعة النبي الله بالمدينة في قرية من قرى البحرين يقال لها جواثاً، وروى أن عمر بن الخطاب فيهم كتب الى أهل البحرين صلّوا الجمعة حيث ماكنتم، وتصح إقامة الجمعة بغير إذْن السلطان وحضوره، وقال

والدليل على أن السلطان ليس بشرط في أنعقاد الجمعة، ما روي أن الوليد بن عقبة والي الكوفة أبطأ يوماً في حضور الجمعة فتقدّم عبد الله بن مسعود وصلى الجمعة بالناس من غير إذنه، وروي أن علي بن أبي طالب كرم الله وجهه صلى الجمعة بالناس، يوم حصر عثمان ولم يُنقل أنه إستأذنه، وروى أن سعيد بن العاص والي المدينة لما أخرج من المدينة صلى أبو موسى

ولا يجوز أن يصلي في بلد واحد إلا جمعة واحدة فأن صليت ثانية بطلت، وقال أبو يوسف: فإن كان للبلد جانبان جاز أن يصلي كل جانب منه جمعة، وقال محمد بن الحسن يجوز أن يصلي في بلد واحد جمعتان أستحساناً.

فأما الوعيد الوارد لمن ترك صلاة الجمعة من غير عذر، فأخبرنا أبو عمرو الفراتي قال: حدّثنا أبو العباس الأحمر قال: أخبرنا محمد بن عبد الله بن الحكم قال: أخبرنا ابن أبي فديك قال: أخبرنا ابن أبي ذئب عن أسيد بن أسيد البرّاد عن عبد الله بن قتادة عن جابر بن عبد الله أن رسول الله على قلبه (٢٩٦](١).

أبو حنيفة: من شرطها الإمام أو خليفة.

الأشعري الجمعة بالناس من غير استئذان.

<sup>(</sup>١) المستدرك للحاكم: ١ / ٢٩٢.

وروى عبد الله بن كعب بن مالك عن أبيه عن النبي ﷺ أنه قال: «لينتهين أقوام يسمعون النداء يوم الجمعة ثم لا يشهدونها أو ليطبعن الله على قلوبهم أو ليكونن من الغافلين أو ليكونن من أهل النار» [٢٩٧](١).

وروى أنه ﷺ خطب فقال: «إن الله قد افترض عليكم الجمعة في مقامي هذا، في يومي هذا، أفي شهري هذا من عامي هذا إلى يوم القيامة] فمن تركها في حياتي أو بعد مماتي وله إمام عادل أو جائر من غير عذر فلا بارك الله له ولا جمع الله شمله ألا فلا حج له ألا ولاصوم له، ومن تاب تاب الله عليه» [٢٩٨](٢).

أخبرنا أبو عبد الله الفتحوي قال: حدّثنا أبو بكر القطيعي قال: حدّثنا عبد الله بن أحمد ابن حنبل قال: حدّثنا أبي قال: حدّثنا حسن بن علي عن الحسن بن الحر عن ميمون بن أبي المسيّب قال: أردت الجمعة زمن الحجاج، قال: فتهيأت للذهاب ثم قلت: أين أذهب أصلي خلف هذا فقلت مرة: أذهب، وقلت مرة: لا أذهب قال: فاجمع رأي على الذهاب، فناداني مناد من جانب البيت: ﴿يا أيّها الذين آمنوا إذا نودي للصلاة من يوم الجمعة فاسعوا الى ذكر الله قال: وجلست اكتب كتاباً فعرض لي شيء إن أنا كتبته في كتابي زُين كتابي وكنت قد كذبت، فأن أنزلته كان في كتابي بعض القبح وكنت قد صدقت، فقلت مرة: اكتب، وقلت مرة: لا أكتب، فأجمع رأي على تركه فتركته، فناداني مناد من جانب البيت ﴿يثبت الله الذين آمنوابالقول الثابت في الحياة الدنيا وفي الآخرة ﴿").

### فأما ثواب من شهد الجمعة

وأخبرنا أحمد بن أبي قال: حدّثنا الهيثم بن كليب قال: حدّثنا عيسى بن أحمد قال: حدّثنا بقية قال: حدّثنا بقية قال: حدّثني الضحاك بن حمزة عن أبي نصرة عن أبي رجاء العطار عن أبي بكر الصديق وعمر بن حصين قالا: قال رسول الله على: «من اغتسل يوم الجمعة كُفِّرت عنه ذنوبه وخطاياه فإذا أخذ في المشي [إلى الجمعة] كتب له بكل خطوة عمل عشرين سنة فإذا (فرغ)(٤) من (الجمعة)(٥) أجيز بعمل ماثتى سنة» [٢٩٩].

وأخبرنا أحمد بن أبي في آخرين قالوا: حدّثنا أبو العباس الأصم قال: أخبرنا الربيع قال:

<sup>(</sup>۱) مسند الشاميين للطبراني: ۲ / ۲۸۵، ح ۱۳۵۲.

<sup>(</sup>۲) سنن ابن ماجة: ١ / ٣٤٣، كنز العمّال: ٧ / ٧٢١، ح ٢١٠٩٢.

<sup>(</sup>٣) سورة إبراهيم: ٢٧.

<sup>(</sup>٤) في المصدر: انصرف.

<sup>(</sup>٥) في المصدر: الصلاة.

أخبرنا الشافعي قال: أخبرنا مالك عن سمي عن أبي صالح السمان عن أبي هريرة أن النبي على قال: «من أغتسل يوم الجمعة غسل الجنابة ثم راح فكأنما قرّب بدنه ومن راح في الساعة الثانية فكأنما قرّب بشاً، ومن راح في الساعة الرابعة فكأنما قرّب كبشاً، ومن راح في الساعة الرابعة فكأنما قرّب بيضة. فإذا خرج الإمام حضرة الملائكة يستمعون الذكر» [7٠٠](١).

وأخبرنا أبو عمرو الفراتي قال: أخبرنا أبو القاسم عمر بن أحمد بن الحسن البصري قال: حدّثنا عبد الله بن محمد بن شودب قال: حدّثنا محمد بن عبد الملك الدقيقي قال: حدّثنا الحسن بن عرفة قال: حدّثنا بن يزيد بن هارون عن ثابت عن أنس قال: قال رسول الله على: «ليلة أسري بي الى السماء رأيت تحت العرش سبعين مدينة كل مدينة مثل دنياكم هذه سبعين مرة مملوءة من الملائكة يسبحون الله ويقدّسونه ويقولون في تسبيحهم: اللهم أغفر لمن اغتسل في الجمعة» [٣٠١](٢).

### فأما فضل يوم الجمعة

فأخبرنا أبو عمرو الفراتي وأبو عبد الله الحافظ وأبو محمد الكناني وأبو علي الثوري قالوا: حدّثنا أبو العباس محمد بن يعقوب بن يوسف قال: أخبرنا الربيع قال: أخبرنا الشافعي قال: أخبرنا مالك عن يزيد بن عبد الله بن السهاد عن محمد بن إبراهيم بن الحرث عن أبي سلمة عن أبي هريرة قال: قال رسول الله عليه: «خير يوم طلعت فيه الشمس يوم الجمعة فيه خلق آدم وفيه أهبط وفيه [تِيْب] عليه وفيه مات وفيه تقوم الساعة وما من دابة إلا وهي مسبحة يوم الجمعة من حين تصبح حتى تطلع الشمس شفقاً من الساعة إلا الجن والإنس وفيه ساعة لا يصادفها عبد مسلم يسأل الله شيئاً إلا أعطاه إياه» [٣٠٢] (٣).

قال أبو هريرة: قال عبد الله بن سلام: هي آخر ساعة في يوم الجمعة، فقلت له: كيف يكون آخر ساعة وقد قال النبي على لا يصادفها عبد مسلم وهو يصلي وتلك الساعة لا يصلي فيه فقال ابن سلام ألم يقل النبي على: «من جلس مجلساً ينتظر فيه الصلاة فهو في الصلاة حتى يصلّي» فقلت بلى قال: «فهو ذلك» [٣٠٣](٤).

وأخبرنا عبد الخالق قال: أخبرنا إبن هند قال: حدّثنا يحيى بن أبي طالب قال حدّثنا أُبُو

<sup>(</sup>١) كتاب المسند للشافعي: ٦٢.

<sup>(</sup>٢) تفسير القرطبي: ١٨ / ١١٩.

<sup>(</sup>٣) كتاب المسند: ٧٢.

<sup>(</sup>٤) مسند أحمد: ٥ / ٥٥١.

بدر شجاع بن الوليد السكوني قال حدّثنا زياد بن خيثمة عن عثمان بن أبي مسلم عن أنس بن مالك قال: أبطأ علينا رسول الله (عليه السلام)ذات يوم فلمّا خرج قلنا: أحُبستَ قال: ذلك أنّ جبرئيل (عليه السلام) أتاني بهيئه المرأة البيضاء فيها نكته سوداء فقال إنّ هذه الجمعة فيها خيرٌ لك ولأمّتك وقد أرادها والنصارى فأخطؤوها، قلت: يا جبرائيل ما هذه النكته السوداء ؟ قال: هذه السّاعة الّتي في يوم الجمعة لا يوافقها مسلم يسأل اللّه فيها خيراً إلاّ أعطاه إيّاه أو ذخر له مثله يوم القيامة أو صرف عنه من السوء مثله وإنّه خيرُ الأيّام عند اللّه، وإنّ أهل الجنّة يسمّونه يوم المرند، قلت: يا رسول الله وما يوم المرند؟

قال: إنّ في الجنّة وادياً، رائحة نبته مسك أبيض، يتنزل الله سبحانه وتعالى كل يوم جمعة ويضع كرسيّه فيه، ثم يجاء بمنابر من نور وتوضع خلفه فتحفّ منه الملائكة ثم يجاء بكرسي من ذهب فيوضع، ثمّ يجيىء النبيّيون والصدّيقون والشهداء والمؤمنون أهل الغرف فيجلسون ثمّ يُقسم الله سبحانه وتعالى فيقول: أي عبادي سلوا، فيقولون: نسألك رضوانك ؟ فيقول: قد رضيت عنكم، فسلوا، فيسألون مناهم فيعطيهم الله ما شاءوا وأضعافها فيعطيهم مالا عين رأت ولا خطر على قلب بشر، ثم يقول: ألم أُنجزكم وعدي وأتممت عليكم نعمتي، وهذا محل كرامتي، ثم ينصرفون إلى غرفهم ويعودون كلّ يوم جمعة قلت: يا جبرائيل ما غرفهم ؟ قال: من لؤلؤة بيضاء أو ياقوته حمراء أو زبرجدة خضراء مفرزة منها أبوابها فيها أزواجها، مطردة فيها أنهارها.

وأخبرنا عبد الخالق قال: أخبرنا أبُو العبّاس عبد الوهّاب بن عبد الجليل ذكر قال حدّثنا أبُو محمّد أحمد بن محمّد بن إسحاق السني قال حدّثنا أحمد بن غالب البصري الزاهد بعد إذ قال حدّثنا دينار مولى أنس بن مالك قال: قال رسول الله ﷺ: "إنّ ليلة الجمعه ويوم الجمعة أربعة وعشرون ساعة، لله سبحانه في كل ساعة ستمائه ألف عتيق من النّار» [٣٠٤](١).

قَإِذَا قُضِيَتِ الصَّلَوَةُ فَأَنشَشِرُوا فِي الْأَرْضِ وَابْنَغُوا مِن فَصَّلِ اللَّهِ وَاذْكُرُواْ اللَّهَ كَبِيرًا لَمَلَكُو لُقُلِحُونَ فَ وَإِنَّا وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَإِنَّا وَلَرُكُوكَ قَايِماً قُلْ مَا عِندَ اللَّهِ خَيْرٌ مِنَ اللَّهِو وَمِنَ النِّجَرَةُ وَاللَّهُ عَيْرُ الرَّافِينَ اللَّهِ عَيْرٌ الرَّافِينَ اللَّهِ اللَّهِ وَمِنَ اللَّهِ عَيْرُ الرَّافِينَ اللَّهِ عَيْرٌ الرَّافِينَ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

﴿ فإذا قضيت الصلاة ﴾ أي فرغ منها.

﴿فانتشروا في الأرض﴾ للتجارة والتصرف في حوائجكم.

﴿وابتغوا من فضل الله ﴾ أي الرزق وهما أمر إباحة وتخيير كقوله سبحانه ﴿وإذا حللتم فاصطادوا ﴾ (٢).

<sup>(</sup>۱) مسند أبي يعلى: ٦ / ٢٠١ بتفاوت.

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة: ٢.

وقد أخبر عقيل أنّ أبا الفرح أخبرهم عن أبي جعفر الطبري قال: حدّثني العبّاس بن أبي طالب قال حدّثنا علي بن المعافي بن يعقوب الموصلي قال: حدّثنا أبُو علي الضايع عن أبي خلف عن أنس قال: قال رسول الله ﷺ في قول الله سبحانه ﴿فإذا قضيت الصلاة فانتشروا في الأرض وابتغوا من فضل الله﴾ قال: ليس بطلب دنيا ولكن عيادة مريض، وحضور جنازة، وزيارة أخ في الله(١).

قال الحسن وسعيد بن جبير ومكحول ﴿وابتغوا من فضل اللُّه﴾ هو طلب العلم.

وقال جعفر بن محمّد الصّادق ﴿فانتشروا في الأرض وابتغوا من فضل اللّه ﴾ هو يوم السبت.

﴿ وَإِذَا رَأُوا تَجَارَةً أَو لَهُواً ﴾ الآية أخبرنا عبد اللّه بن حامد قال: أخبرنا محمّد بن جعفر قال حدّثنا علي بن حرب قال حدّثنا إبن فضيل قال حدّثنا حُصَين عن سالم بن الجعد عن جابر ابن عبد اللّه قال: أقبلت عيرٌ ونحن نصلّي مع النبّي (عليه السلام) الجمعة فانفضّ الناس إليها فما بقي غير إثني عشر رجلا أنا فيهم فنزلت ﴿ وَإِذَا رَأُوا تَجَارَةً أَو لَهُواً ﴾ الآية.

وقال الحسن وأَبُو مالك: أصاب أهل المدينة جوع وغلاء سعر، فقدم دُحية بن خليفة بتجارة زيت من الشام والنبي ﷺ يخطب يوم الجمعة، فلمّا رأوهُ قاموا إليه بالبقيع، خشوا أن يسبقوا إليه فلم يبق مع النبي ﷺ إلاّ رهط منهم أَبُو بكر وعمر، فنزلت هذه الآية فقال رسول الله (عليه السلام): «والّذي نفس محمّد بيده لو تتابعتم حتّى لا يبقى أحدٌ منكم لسال بكم الوادي ناراً» [70]

قال المقاتلان: بينا رسول الله (عليه السلام) يخطب يوم الجمعة إذ قدم دُحية بن خليفة بن فروة الكلبي ثم أحد بني الخزرج ثم أحد بني زيد بن مناة بن عامر من الشام بتجارة، وكان إذا قدم لم يبق بالمدينة عاتق إلا أتاه وكان يقدّم إذا قدم كل ما يحتاج إليه من دقيق أو بُر أو غيره، فينزل عند أحجار الزيت، وهو مكان في سوق المدينة، ثم يضرب بالطبل ليؤذن الناس بقدومه فيخرج إليه الناس، فقدم ذات جمعة وكان ذلك قبل أن يُسلم، ورسول الله (عليه السلام) قائماً على المنبر يخطب، فخرج النّاس فلم يبق في المسجد إلا إثنا عشر رجلا وامرأة فقال النبي (عليه السلام): «لولا هؤلاء لسوّمت عليهم الحجارة من السماء» [٣٠٦] وأنزل الله سبحانه هذه الاّية، وقال إبن عباس في رواية الكلبي لم يبق في المسجد إلاّ ثمانية رهط، وقال إبن كيسان: خرجوا إلاّ أحد عشر رجلا وامرأة.

<sup>(</sup>١) تفسير مجمع البيان: ١٠ / ١٤.

<sup>(</sup>۲) مسند أبي يعلى: ٣ / ٤٦٨.

<sup>(</sup>٣) تفسير مجمع البيان: ١٠ / ١١.

قال قتادة ومقاتل: بلغنا أنّهم فعلوا ذلك ثلاث مرات، وكل مرّة بعير تقدم من الشام، وكل ذلك يوافق يوم الجمعة.

وقال مجاهد: كانوا يقومون إلى نواضحهم وإلى السفر، يقدّمون يتبعون التجارة واللهو، فأنزل الله سبحانه ﴿وإذا رأوا تجارة أو لهواً﴾ قال المفسّرون: يعني الطبل وذلك أنّ العير كانت إذا قدمت المدينة استقبلوها بالطبل والتصفير.

وقال جابر بن عبد الله: كان الجواري إذا نكحوا يمرون بالمزامير والطبل فانفضوا إليها، فنزلت هذه الآية، وقوله ﴿انفضوا إليها﴾ ردّ الكناية إلى التجارة لآنها أهم وأفضل، وقد مضت هذه المسألة.

وقرأ طلحه بن مصرف ﴿وإذا رأوا لهواً أو تجارة انفضّوا إليها﴾.

﴿ وتركوك قائماً ﴾ على المنبر.

أخبرنا عبد الله بن حامد قال: أخبرنا أَبُو عَمُرو بن الحسن قال حدّثنا أحمد بن الحسن بن سعيد قال: حدّثنا أبي قال: حدّثنا حُصين عن مسعر وأبي حنيفة عن حماد عن إبراهيم عن حسان عن عبيدة عن إبراهيم عن علقمة عن عبد الله أنّه سئل: أكان النبي على يخطب قائماً أو قاعداً؟ قال أما تقرأ ﴿وتركوك قائماً﴾.

﴿قُلَ مَا عَنْدَ اللَّهَ خَيْرٌ مِنَ اللَّهُو وَمِنَ التَّجَارَةَ﴾ قَرأً أَبُو رَجَاءَ العَطاردي ﴿خَيْرُ مِنَ اللَّهُو والتجارة للَّذين آمنوا﴾.

﴿ واللَّه خير الرازقين﴾ لأنَّه مُوجد الأرزاق فإيَّاه فاسألوا ومنه فاطلبوا.

# سورة المنافقوي

## مدنيّة، وهي سبعمائة وستة وسبعون حرفاً، ومائة وثمانون كلمة، وإحدى عشرة آية

أخبرنا الهادي قال: حدّثنا طغران قال: حدّثنا ابن أبي داود قال: حدّثنا محمّد بن عاصم قال: حدّثنا شبابة قال: حدّثنا مخلد بن عبد الواحد عن علي بن يزيد عن ذرّ بن حبيش عن أُبي ابن كعب قال: قال رسول الله ﷺ: «من قرأ سورة المنافقين بري من النفاق» [٣٠٧](١).

### بسم الله الرحمن الرحيم

إذَا جَآءَكَ ٱلْمُتَنِفُونَ قَالُوا تَشْهَدُ إِنَّكَ لَرَسُولُ اللّهِ وَاللّهُ يَعْلَمُ إِنَّكَ لَرَسُولُمُ وَاللّهُ يَشْهَدُ إِنَّ ٱلْمُتَنِفِينَ لَكَادِبُونَ ﴿ الْعَدُونَ اللّهِ النّهُ إِنَّهُمْ سَاءً مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴿ وَاللّهُ بِأَنَّهُمْ ءَامْنُوا ثَمْ كَمُوا فَطْبِعَ عَلَى غُلُومِ فَهُمْ لَا يَفْقَهُونَ ﴿ فَي وَإِنَا رَأَتُهُمْ تُعْجِكُ اَجْسَامُهُمْ وَإِن يَقُولُوا نَشَعَ لِنَوْلِمَ كُمُ وَاللّهُ مُنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللللللّهُ الللللّ

﴿إذا جاءك المنافقون قالوا نشهد إنّك لرسول الله والله يعلم إنّك لرسوله والله يشهد إنّ المنافقين لكاذبون فيما أظهروا لأنّهم أضمروا خلافه.

﴿إِتَخَدُوا أَيمَانَهُم جُنَّةَ ﴾ سترة ﴿فصدّوا عن سبيل اللّه إنَّهُم ساءَ ما كانوا يعملون ﴾ ﴿ذلك بأنَّهُم آمنوا ثمّ كفروا فُطبع على قلوبهم فهم لا يفقهون ﴾ ﴿وإذا رأيتهم تعجبك أجسامهم ﴾ لاستواء خلقها، وحسن صورتها، وطول قامتها.

<sup>(</sup>۱) تفسير مجمع البيان: ١٠ / ١٦.

قال ابن عبّاس: وكان عبد الله بن أُبيّ جسيماً صحيحاً فصيحاً ذلق اللسان، فإذا قال يسمع النبي (عليه السلام) قوله.

﴿ وَإِن يقولُوا تَسْمَع لَقُولُهُم كَأَنَّهُم خَشُبُّ مُسْتَدَّةً ﴾ أشباح بلا أرواح، وأجسام بلا أحلام.

قرأ الأعمش والكسائي وأُبُو عَمرو عن عابس وقيل عبّاس: خشب مخفف بجزم الشين، وهي قراءة البراء بن عازب واختيار أبي عبيد قال: [المدُّ مذهبها](١) في العربية، وذلك أنّ واحدتها خشبة ولم تجد في كلامهم اسماً على مثل فعلة تجمع فُعُلُ بضم الفاء والعين، ويلزم من فعلها أن ينقل البدن أيضاً فيقرأ ﴿والبُدن جعلناها لكم﴾ لأن واحدتها بُدنة أيضاً.

وقرأ الأخرون بالتثقيل وهي اختيار أبي حاتم واختلف فيه عن ابن كثير وعاصم.

أخبرنا أَبُو بكر بن أبي محمّد الحمشاذي قال: أخبرنا أَبُو بكر بن مالك القطيعي، حدّثنا محمّد بن يونس بن موسى قال: حدّثنا الأصمعي قال: حدّثنا سليم العاملاني قال: جاءَ رجل إلى إبن سيرين فقال: رأيت حالي مُحْتضن خشبة، فقال أحسبك من أهل هذه الآية وتلا ﴿كأنّهم خشُبٌ مستّدة﴾.

﴿يحسبون﴾ من جبنهم وسوء ظنهم وقلّة يقينهم.

﴿كلّ صيحة عليهم﴾ قال مقاتل: يقول إن نادى مناد في العسكر وانقلبت دابّة، ونُشدت ضالة ظنّوا أنّهم يرادون بذلك لما في قلوبهم من الرعب.

وقال بعضهم: إنّما قال ذلك لأنّهم على وجل من أن ينزل اللّه فيهم، يهتك أستارهم وتبيح دماءهم وأموالهم وقال الشاعر في هذا المعنى:

ولو أنها عصفورة لحسبتها مسوّمة تدعو عُبيداً وأزنما(٢)

ثمّ قال ﴿هم العدّو﴾ ابتداء وخبر.

﴿فأحذرهم﴾ ولا تأمنهم.

**﴿قاتلهم الله﴾** لعنهم الله.

﴿**أَنَّى يؤفكون**﴾ يصرفون عن الحق.

﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُم تَعَالُوا يَسْتَغَفُّر لَكُم رَسُولُ اللَّهُ لَوُّوا رَؤُوسُهُم ﴾ أي أمالوها وأظهروا بوجوههم إظهاراً للكراهية.

<sup>(</sup>١) كذا في المخطوط.

<sup>(</sup>٢) الصحاح: ٥/ ١٩٤٦.

وقرأ نافع والمفضل ويعقوب برواية روح وزيد بتخفيف الواو، وهي اختيار أبي حاتم. وقرأ الباقون بالتشديد واختاره أَبُو عبيدة قال: لأنّهم فعلوها مرّة بعد مرّة.

﴿ورأيتهم يَصدُّون﴾ يعرضون عمّا دعوا إليه، ﴿وهم مستكبرون﴾ لا يستغفرون.

﴿سُواءٌ عليهم أستغفرت لهم أم لم تستغفر لهم لن يغفر الله لهم إنّ الله لا يهدي القوم الفاسقين نزلت هذه الآية في عبد الله بن أبي المنافق وأصحابه، وذلك ما ذكره أهل التفسير وأصحاب السير أنّ رسول الله على بلغه أنّ بني المصطلق يجتمعون لحربه وقائدهم الحرث بن أبي ضراب أبو جويرية زوج رسول الله على الله على الله (عليه السلام) خرج إليهم حتى لقيهم على ماء من مياههم يقال له: المريسيع من ناحية قدموا إلى الساحل، فتزاحف النّاس واقتتلوا فهزم الله بني المصطلق وقتل من قتل منهم ونقل رسول الله على أبناءهم ونساءهم وأموالهم فأفاءها عليه، وقد أصيب رجل من المسلمين من بني كليب بن عوف بن عامر يقال له: هشام بن صبابة، أصابه رجل من الأنصار من رهط عبادة بن الصامت وهو يرى أنّه من العدو فقتله خطأ.

فبينا النّاس على ذلك الماء إذ وردت واردة الناس ومع عمر بن الخطاب أجير له من بني عمار يقال له: جهجاه بن سعيد يقود له فرسه فازدحم جهجاه وسنان الجهني حليف بني عوف بن الخزرج على الماء فاقتتلا فصرخ الجهني: يا معشر الأنصار، وصرخ الغفاري: يا معشر المهاجرين، فأعان جهجاه الغفاري رجل من المهاجرين يقال له جعال وكان فقيراً، وقال عبد الله بن أبي الجعال: وإنّك لهناك؟ فقال: وما يمنعني أن أفعل ذلك؟ فاشتد لسان جعال على عبد الله، فقال عبد الله: والّذي يُحلَفُ به لأذرنك وبهمك عن هذا، وغضب عبد الله بن أبي وعنده رهط من قومه فيهم زيد بن أرقم غلاماً حديث السّن، وقال إبن أبي افعلوا قد نافرونا وكاثرونا في بلادنا، والله ما مثلنا ومثلهم إلا كما قال القائل: سمّن كلبك يأكلك، أما والله ولئن رجعنا إلى المدينة ليخرجن الأعز منها الأذل» يعنى بالأعز نفسه وبالأذل رسول الله عليه.

ثم أقبل على من حضر من قومه فقال: هذا ما فعلتم بأنفسكم أحللتموهم بلادكم وقاسمتموهم أموالكم، أما والله لو أمسكتم عن جعال وذويه فضل الطعام لم يركبوا رقابكم، ولأوشكوا أن يتحولوا عن بلادكم فيلحقوا بعشائرهم وموإليهم فلا تنفقوا عليهم حتى ينفضوا من حول محمّد، فقال زيد بن أرقم: أنت والله الذليل المبغض في قومك، ومحمّد في عزّ من الرحمن ومودة من المسلمين، والله لا أحبّك بعد كلامك هذا.

فقال عبد الله: اسكت فإنّما كنت ألعب، فمشى زيد بن أرقم إلى رسول الله على وذلك بعد فراغه من الغزو فأخبره الخبر وعنده عمر بن الخطاب فقال: دعنى أضرب عنقه يا رسول الله

فقال: إذا توعد أن خلّ عنه يدخل. فقال: أمّا إذا جاءَ أمر النبي (عليه السلام)فعمر يرحل ولم يلبث إلاّ أياماً ولأنك حسبتني أشتكي ومات.

قالوا: فلمّا نزلت هذه الآية وبان كذب عبد اللّه بن أبي قيل له: يا أبا حباب إنّه قد نزلت أي شداد، فاذهب إلى رسول اللّه يستغفر لك فلوّى رأسه ثم قال: أمرتموني أن أؤمن فقد أمنت، وأمرتموني أن أُعطي زكاة مالي فقد أعطيت، فما بقي إلاّ أن أسجد لمحمّد، فأنزل اللّه سبحانه ﴿وإذا قيل لهم تعالوا يستغفر لكم رسولُ اللّه﴾ إلى قوله ﴿هم الذّين يقولون لا تنفقوا على من عند رسول اللّه حتّى ينفضّوا ولله خزائن السماوات والأرض﴾ فلا يعذر أحد أن يعطي هنا شيئاً إلاّ بأذنه، ولا أن يمنعه شيئاً إلاّ بمشيئته.

قال رجل لحاتم الأصم: من أين يأكل ؟ فقرأ ﴿ولله خزائن السموات والأرض ولكنّ المنافقين لا يفقهون﴾.

وقال الجنيد: خزائن السماء: الغيوب، وخزائن الأرض: القلوب وهو علاّم الغيوب ومقلّب القلوب، وكان الشبلي يقول: ولله خزائن السماوات والأرض فأين تَذهبون ؟.

﴿يقولون لئن رجعنا إلى المدينة﴾ يعني من غزوة بني لحيان ثمّ بني المصطلق، وهم حي من هذيل ﴿ليخرجن الأعزّ منها الأذل).

﴿ وَلِلَّهُ الْعَزَّةُ وَلُرْسُولُهُ وَلِلْمُؤْمَنِينَ ﴾ فعزّة اللّه سبحانه قهر مَن دونه، وعزّ رسوله إظهار دينه على الأديان كلّها، وعزّ المؤمنين نصره إيّاهم على أعدائهم فهم ظاهرون.

وقيل: عزّة الله: الولاية، قال الله تعالى ﴿هنالك الولاية لله الحق﴾ وعزّة الرسول: الكفاية قال الله سبحانه: ﴿إِنّا كفيناك المستهزئين﴾ وعزّ المؤمنين: الرفعة والرعاية قال الله سبحانه: ﴿وَأَنْتُم الْأَعْلُونَ إِنْ كُنْتُم مؤمنين﴾ وقال ﴿وكان بالمؤمنين رؤوفاً رحيماً﴾.

وقيل: عزة اللَّه الربوبية، وعزَّة الرسول: النبوَّة. وعزَّة المؤمنين: العبودية.

وكان جعفر الصّادق يقول: «من مثلى وربّ العرش معبودي، من مثلى وأنت لى».

وقيل: عزّة الله خمسة: عزّ الملك والبقاء، وعزّ العظمة والكبرياء، وعزة البذل والعطاء،

وعزّ الرفعة والغناء، وعزّ الجلال والبهاء، وعزّ الرسول خمسة: عزّ السبق والابتداء، وعزّ الأذان والنداء، وعزّ قدم الصدق على الأنبياء، وعزّ الاختيار والاصطفاء، وعزّ الظهور على الأعداء، وعزّ المؤمنين خمسة: عزّ التأخير بيانه: نحن السابقون الآخرون، وعزّ التيسير بيانه: ﴿ولقد يسرنا القرآن للذكر فهل من مدّكر يريدُ الله بكم اليسر﴾، وعزّ التبشير بيانه: ﴿وبشّر المؤمنين بأنّ لهم من الله فضلا كبيراً﴾، وعزّ التوقير بيانه: ﴿وأنتم الأعلون﴾، وعزّ التكثير وبيانه: إنهم أكثر الأمم.

﴿ولكنّ المنافقين لا يعلمون﴾(١) ﴿يا أيّها الذّين أمنوا لا تلهكم﴾ لا تشغلكم ﴿أموالكم ولا أولادكم عن ذكر اللّه﴾ قال المفسرون: يعني الصلوات الخمس، نظيره قوله سبحانه: ﴿رجالُ لا تلهيهم تجارة﴾ الآية.

﴿ومن يفعل ذلك فأُولئك هم الخاسرون ﴾ ﴿وأنفقوا ممّا رزقناكم من قبل أن يأتي أحدكم الموت فيقول ربّ لولا أخرتني أمهلتني يجوز أن يكون (لا) صلة، فيكون الكلام بمعنى التمنّي، ويجوز أن يكون أمهنى هلا فيكون استفهاماً.

﴿ إِلَى أَجِلَ قَرِيبِ ﴾ يعني مثل ما أجلت في الدنيا، ﴿ فَأَصَدِّقَ ﴾ فأتصدِّق وأزكِّي مالي.

﴿ وَأَكُنَ مِنَ الصالحين ﴾ المؤمنين نظيره قوله ﴿ وَمِن صلَّح مِن آباءهم ﴾ هذا قول مقاتل وجماعة من المفسرين، وقالوا: نزلت هذه الآية في المنافقين.

وقيل: الصالح ها هنا: الحج، والآية نازلة في المؤمنين.

روى الضّحاك وعطية عن إبن عبّاس قال: ما من أحد يموت وكان له مال ولم يؤدِّ زكاته وأطاق الحجّ ولم يحجّ إلاّ سأل الرجعة عند الموت فقالوا: يا بن عبّاس اتّق الله فأنّما نرى هذا الكافر سأل الرجعة فقال: أنا أقرأ عليكم قرآناً، ثم قرأ هذه الآية الى قوله ﴿فأصّدق وأكن من الصالحين﴾ قال: أحجّ، أخبرناه إبن منجويه قال: حدّثنا إبن حمدان قال: حدّثنا إبن سهلويه قال: حدّثنا عبد الرزّاق قال: أخبرنا الثوري عن يحيى بن أبي حيّة عن الضّحاك عن إبن عبّاس.

واختلف القرّاء في قوله ﴿وَأَكُن﴾ فقرأ أبو عَمرو وإبن محيص: وأكون بالواو ونصب النون على جواب التمنّي أو للاستفهام بالفاء، قال أَبُو عَمرو: وإنما حذفت الواو من المصحف اختصاراً كما حذفوها في (كلّمن) وأصلها الواو.

قال الفرّاء: ورأيت في بعض مصاحف عبد اللّه فقولا ـ فقُلا ـ بغير واو، وتصديق هذه

<sup>(</sup>١) في المخطوط: (ولكنّ أكثر الناس لا يعلمون) وهو وهم.

القراءة ما أخبرنا محمّد بن نعيم قال: أخبرنا الحسين بن أيّوب قال: أخبرنا علي بن عبد العزيز قال: أخبرنا القاسم بن سلام قال: حدّثنا حجاج عن هارون قال: في حرف أُبي بن كعب وعبد الله بن مسعود ـ وأكون من الصالحين، بالواو.

وقرأ الآخرون: بالجزم وأكنْ عطفاً بها على قوله فأصّدّق لو لم يكن فيه الفاء وذلك أنّ قوله فأصدّق لو لم يكن فيه الفاء كان جزماً، واختار أَبُو عبيد الجزم، قال: من ثلاث جهات: أحدها: إنّي رأيتها في مصحف الإمام عثمان ـ (فأكن) بحذف الواو ثم اتفقت بذلك المصاحف فلم تختلف.

والثانية: اجتماع أكثر قرّاء الأمصار عليها.

والثالثة: إنّا وجدنا لها مخرجاً صحيحاً في العربية لا يجهله أهل العلم بها وهو أنْ يكون نسقاً على محل أصّدق قبل دخول الفاء، وقد وجدنا مثله في أشعارهم القديمة منها قول القائل:

ف أب لمسون في بسلم يستسكم لسعم لسعم أسمال حسكم واسمت درج نــويـــا(١) فجزم واستدرج عطفاً على محل أصالحكم قبل دخول لعلّي.

﴿ولن يؤخّر اللّه نفساً إذا جاء أجلها واللّه خبير بما يعملون﴾ بالياء مختلف عنه غيره بالتاء.

<sup>(</sup>١) لسان العرب: ١١ / ٤٧٤.

## سورة التغابن

# مكية إلا قوله ﴿يا أَيُّها الذِّين آمنوا إنَّ من أزواجكم﴾ الآية وهي ألف وسبعون حرفاً، ومائتان وإحدى وأربعون كلمة، وثماني عشرة آية

أخبرنا أَبُو الحسن المحاربي قال: حدّثنا أَبُو الشيخ الحافظ قال: حدّثنا أَبُو داود سليمان ابن أحمد بن الوليد قال: حدّثنا سلمة بن شبيب قال: حدّثنا الوليد بن الوليد الدمشقي عن عبد الرحمن بن ثومان عن عطاء بن عبد الله بن عَمرو قال: قال رسول الله ﷺ: «ما من مولود يولد إلاّ وفي تشابيك رأسه مكتوب خمس آيات من فاتحة سورة التغابن» [٣٠٨](١).

وأخبرني نافل بن راقم قال: حدّثنا عبد الله بن أحمد بن محمّد قال: حدّثنا عَمُرو بن محمد قال: حدّثنا أَبُو عصمة محمد قال: حدّثنا أبسيع قال: حدّثنا أبُو عصمة نوح بن أبي مريم عن علي بن زيد عن ذر عن أبي قال: قال رسول الله ﷺ: «من قرأ سورة التغابن دفع عنه موت الفجأة» [٣٠٩](٢).

#### بسم الله الرحمن الرحيم

يُسَبِّحُ بِلَهِ مَا فِي السَّمَوْتِ وَمَا فِي الأَرْضُ لَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الْحَمَّدُّ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ فَدِيرُ ﴿ هُوَ الَّذِي عَلَمُ الْمَالُونِ وَاللهُ عِمَا نَعْمَلُونَ بَصِيرُ ﴿ خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالأَرْضِ وَلَمُ وَمَا تُعْلَونَ وَاللهُ عَلِمُ الْمَ وَمَا تُعْلَونَ وَاللهُ عَلِمُ اللهِ وَمَعَوْرَكُونَ وَاللهُ عَلِمُ اللهِ وَمَعَوْرَكُونَ وَاللهُ عَلِمُ اللّهِ عَلَمُ مَا فَيَرُونَ وَمَا تُعْلُونَ وَاللهُ عَلِمُ اللّهِ السَّمَوْتِ وَالأَرْضِ وَيَعَلَمُ مَا شِيرُونَ وَمَا تُعْلُونَ وَاللهُ عَلِمُ اللّهِ السَّمَوْنِ وَاللهُ عَلَمُ اللّهِ اللّهُ عَلَمُ اللّهِ اللّهُ عَلَمُ اللّهِ عَلَى اللّهُ وَاللهُ عَلَى اللّهِ عَلَمُ اللّهِ وَرَسُولِهِ. وَالنّورِ اللّهِ عَلَمُ اللّهِ وَرَسُولِهِ. وَالنّورِ اللّهِ عَلَى اللّهِ يَسِيرُ ﴿ فَاللّهُ عَلَمُ اللّهِ وَرَسُولِهِ. وَالنّورِ اللّهِ اللّهِ عَلَمُ اللّهِ وَرَسُولِهِ. وَالنّورِ اللّهِ وَرَسُولُهِ. وَالنّورِ اللّهِ وَرَسُولُهِ. وَالنّورِ اللّهِ وَرَسُولُهِ. وَالنّورِ اللّهِ وَرَسُولُهُ عَمْلُونَ خَيرٌ ﴾ وَاللّهُ مِلْمُ اللّهُ عَمْلُونَ خَيرٌ لَهُ عَلَى اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهِ وَرَسُولُهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَمُ اللّهُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ وَلَوْلًا عَلَى اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَالًا عَلَى اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَالُهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللْ

﴿يسبِّحُ لله ما في السَّمُوات وما في الأرض له الملك وله الحمد وهو على كلِّ شيء قدير﴾

<sup>(</sup>١) تفسير القرطبي: ١٨ / ١٣١.

<sup>(</sup>٢) تفسير مجمع البيان: ١٠ / ٢٧.

﴿هُو الذِّي خَلَقَكُم فَمَنَكُم كَافَر ومَنكُم مؤمن واللَّه بِمَا تَعْمَلُونَ بِصِيرٍ﴾ اختلف العلماء في حكم هذه الآية، فقال قوم: إنَّ اللَّه سبحانه خلق الخلق مؤمنين وكافرين.

قال ابن عبّاس: بدأ الله خلق بني (١) آدم مؤمناً وكافراً ثمّ يعيدهم يوم القيامة كما بدأ خلقهم مؤمناً وكافراً.

واحتجّوا بحديث الصادق المصدِّق وقوله: «السعيد من سعد في بطن أمّه والشقي من شقي في بطن أُمّه» [٣١٠].

وكما أخبرنا عبد اللَّه بن كامل الأصبهاني قال: أخبرني أَبُو بكر أحمد بن محمد بن يحيى العبدي بنو شيخ قال: حدَّثنا أحمد بن نجدة بن العريان قال: حدَّثنا المحاملي قال: حدَّثنا إبن المبارك عن أبي لهيعة قال: حدّثني بكر بن سوادة عن أبي تميم الحسائي عن أبي ذر عن رسول الله على قال: «إذا مكث المني في الرحم أربعين ليلة أتاه ملك النفوس، فعرج به إلى الرّب تبارك وتعالى، فقال: يارب أذكر أم أنثى ؟ فيقضي الله سبحانه ماهو قاض. أشقيٌ أم سعيد ؟ فيكتب ما هو لاق» وقرأ أُبُو ذر من فاتحة التغابن خمس آيات» [٣١١]<sup>(٢)</sup>.

وأخبرنا عبد الخالق قال: أخبرنا إبن حبيب قال: حدَّثنا إبراهيم بن إسماعيل السيوطي قال: حدَّثنا داود بن المفضل قال: حدَّثنا نصر بن طريف قال: أخبرنا قتادة عن أبي حسان الأعرج عن ناجيه بن كعب عن عبد اللّه بن مسعود قال: قال رسول اللّه ﷺ: «خلق اللّه سبحانه فرعون في بطن أُمّه كافراً، وخلق يحيى بن زكرّيا في بطن أُمّه مؤمناً» [٣١٢]<sup>(٣)</sup>.

وقال رسول الله ﷺ: «إنّ الغلام الذي قتله الخضر طبع يوم طبع كافراً [٣١٣]<sup>(٤)</sup>.

وقال اللَّه سبحانه ﴿ولا يلدوا إلاَّ فاجراً كفَّاراً ﴾.

إنّ اللّه سبحانه خلق الخلق ثم كفروا وآمنوا. قالوا وتمام الكلام عند قوله: ﴿هو الذِّي خلقكم﴾ ثم وصفهم ﴿فمنكم كافر ومنكم مؤمن﴾ وهو مثل قوله: ﴿اللَّه خلق كلِّ دابَّة من ماء فمنهم من يمشي [على بطنه]﴾ (٥) الآية، قالوا: فالله خلقهم والمشي فعلهم، وهذا اختيار الحسن ابن الفضل.

قالوا: أو خلقهم مؤمنين وكافرين لما وصفه بفعلهم في قوله: ﴿فمنكم كافر ومنكم مؤمن﴾ الكفر فعل الكافر، والإيمان فعل المؤمن.

واحتجّوا بقوله سبحانه: ﴿فطرة اللَّه التِّي فطر النَّاس عليها﴾ وبقوله: «كل مولود يولد على الفطرة» [٣١٤](٢)، وقوله حكايةً عن ربّه: «إنّي خلقت عبادي كلّهم حنفاء» [٣١٥]<sup>(٧)</sup> ونحوها من

في المخطوط: ابن. (1) (٢) الدر المنثور: ٦ / ٢٢٧.

كنز العمال: ۱۱ / ۵۲۲ ح ۳۲٤٣٦. (٣)

سنن الترمذي: ٤ / ٣٧٤. (٤)

سورة النور: ٤٥. (0)

الأخبار، ثم اختلفوا في تأويلها، فروى أَبُو الجوزاء عن إبن عبّاس قال: "فمنكم مؤمن يكفر، ومنكم كافر يؤمن".

وقال أَبُو سعيد الخدري: «فمنكم كافر حياته مؤمن في العاقبة، ومنكم مؤمن حياته كافر في العاقبة»، وقال الضحاك: فمنكم كافر في السر مؤمن في العلانية كالمنافق، ومنكم مؤمن في السر، كافر في العلانية كعمّار وذويه. فمنكم كافر بالله مؤمن بالكواكب، ومنكم مؤمن بالله كافر بالكواكب، يعني في شأن الأنوار.

قال الزجّاج: وأحسن ما قيل فيها ﴿هو الذّي خلقكم فمنكم كافر﴾ بأنّ الله خلقه، وهو مذهب أهل الدهر والطبائع. ﴿ومنكم مؤمن﴾ بأنّ الله خلقه.

وجملة القول في حكم هذه الآية ومعناها والذّي عليه جمهور الأُمّة والأئمة والمحقّقون من أهل السُنّة هي أنّ الله خلق الكافر وكفره فعلا له وكسباً، وخلق المؤمن وإيمانه فعلا له وكسباً، فالكافر يكفر ويختار الكفر بعد خلق الله سبحانه إيّاه؛ لأنّ الله سبحانه وتعالى قدّر عليه ذلك وعَلِمَهُ منه، والمؤمن يؤمن ويختار الإيمان بعد خلق الله تعالى إيّاه؛ لأنّ الله سبحانه أراد ذلك منه وقدّره عليه وعَلِمَهُ منه، ولا يجوز أن يوجد من كلّ واحد منهم غير الذي قدّره الله عليه وعلمه منه، لأنّ وجود خلاف المقدور عجز، وخلاف المعلوم جهل، وهما لا يليقان بالله تعالى، ولا يجوزان عليه، ومن سلك هذا السبيل سَلِمَ من الجبر والقدر فأصاب الحقّ كقول القائل:

يا ناظراً في الدّين ما الأمر لا قدرٌ صحّ ولا جبررُ (١)

وقد أخبرنا أَبُو على زاهر بن أحمد العمدة السرخسي قال: حدّثنا عبد الله بن مبشر الواسطي قال: حدّثنا أحمد بن منصور الزّيادي قال: سمعت سيلان يقول: قدم أعرابي البصرة فقيل له: ما تقول في القدر ؟ قال: أمر تغالت فيه الظنون، واختلف فيه المختلفون، فالواجب علينا أن نردّ ما أشكل علينا من حكمه إلى ما سبق من علمه.

﴿خلق السموات والأرض بالحقّ وصوّركم فأحسن صوركم وإليه المصير﴾ ﴿يعلم ما في السموات والأرض ويعلم ما تُسرّون وما تعلنون واللّه عليم بذات الصُّدور﴾ ﴿أَلم يأتكم نبؤًا الذين كفروا من قبل﴾ يعني الأُمم الخالية ﴿فذاقوا وبال أمرهم ولهم عذاب أليم﴾ ﴿ذلك﴾ العذاب. ﴿بأنّه كانت تأتيهم رُسُلهم بالبيّنات فقالوا أبشرٌ يهدوننا ﴾ لأنّ البشر وإن كان لفظه واحد فإنّه في معنى الجمع وهو اسم الجنس وواحده إنسان ولا واحد له من لفظه.

﴿ فَكَفُرُوا وَتُولُّوا وَاسْتَغْنَى اللَّهِ ﴾ عن إيمانهم ﴿ وَاللَّهُ غَنيٌّ ﴾ عن خلقه، ﴿ حميدٌ ﴾ في أفعاله.

<sup>(</sup>۱) مسئد أحمد: ۲ / ۲۳۳.

<sup>(</sup>۲) صحیح مسلم: ۸ / ۱۵۹ وفیه: «حنفاء کلّهم».

<sup>(</sup>٣) تفسير القرطبي: ١٨ / ١٣٣.

﴿ وَعِم الذِّينِ كَفُرُوا أَنْ لَن يَبِعِثُوا قَلَ ﴾ يا محمّد ﴿ بِلَى وربِّي لَتَبَعِثُنَّ ثُمَّ لَتَنْبَؤُنَّ بِما عملتم وذلك على الله يسير ﴾.

﴿فَآمنوا باللَّه ورسوله والنَّور الذِّي أَنزلنا﴾ وهو القرآن. ﴿واللَّه بِمَا تَعْمِلُونَ خَبِيرٍ﴾.

﴿يُوم يَجْمَعُكُم﴾ قراءة العامّة بالياء لقوله سبحانه ﴿فَآمَنُوا بِاللّه ورسوله والنور الذي أنزلنا والله بما تعملون خبير﴾ وقرأ [رويس عن يعقوب (يوم نجمعكم)] بالنون اعتباراً بقوله أنزلنا .

﴿ليوم الجمع ذلك يوم التغابن﴾ وهو تفاعل من الغبن وهو فوت الحظ والمراد، وقد ورد في تفسير التغابن عن رسول الله ﷺ ما أخبرنا الحسن بن محمّد قال: حدّثنا موسى بن محمّد بن علي قال: حدّثنا عبد الله بن محمّد بن سنان قال: حدّثنا كثير بن يحيى قال: حدّثنا أبُو آمنة بن معلّى الثقفي قال: حدّثنا سعيد بن أبي سعيد المنقري عن أبي هريرة أنّ رسول الله ﷺ قال: «ما من عبد مؤمن يدخل الجنّة إلا أري مقعده من النّار لو أساء ليزداد شكراً، وما من عبد يدخل النّار إلا أري مقعده من الجنّة لو أحسن ازداد حسرة» [٣١٦](١).

قال المفسّرون: من غبن أهله منازله في الجنّة فيظهر يومئذ غبن كلّ كافر ببركة الإيمان، وغبن كلّ مؤمن بتقصيره في الإحسان وتضييعه الأيّام.

﴿ومن يؤمن بالله ويعمل صالحاً يكفّر عنه سيئاته ويدخله جنّات تجري من تحتها الأنهار خالدين فيها أبداً وقرأ أهل المدينة والشام ها هنا وفي السورة الّتي تليها: نكفّر وندخله بالنون، والباقون بالياء.

<sup>(</sup>۱) كنز العمال: ۱۵ / ۸۱۱ ح ۳۹۳۶۳.

﴿ذَلَكَ الفُورَ العظيم﴾ ﴿والذِّينَ كَفُرُوا وَكُذِّبُوا بِآيَاتُنَا أُولَئُكَ أَصِحَابُ النَّارِ خَالَدَينَ فيها وبئس المصير﴾ ﴿ما أَصابِ من مصيبة إلاّ بإذن اللّه﴾ بأرادته وقضائه.

﴿ وَمَن يؤمن باللَّهِ ﴾ قصدوا به لا يصيب مصيبة إلاّ بإذن اللَّه ﴿ يَهِد قلبه ﴾ يوفقه لليقين حتَّى يعلم أنّ ما أصابه لم يكن ليخطئه، وما أخطأه لم يكن ليصيبه قاله إبن عبّاس.

وأنبأني عبد الله بن حامد إجازة قال: أخبرنا الحسن بن يعقوب قال: حدّثنا أبُو إسحاق إبراهيم بن عبد الله قال: حدّثنا وكيع عن الأعمش عن أبي ظبيان قال: كنّا نعرض المصاحف على علقمة بن قيس فمرّ بهذه الآية ﴿ما أصاب من مصيبة إلاّ بإذن الله ومن يؤمن بالله يهد قلبه ﴿ فَسَالُنَاهُ عَنْهَا فَقَالَ: هو الرجل تصيبه المصيبة فيعلم أنّها من عند الله فيرضى ويسلم.

وقال أَبُو بكر الورّاق: ومن يؤمن بالله عند النعمة والرخاء، فيعلم أنّها من فضل اللّه يهد قلبه للشكر، ومن يؤمن باللّه عند الشدّة والبلاء فيعلم أنّها من عند اللّه يهدِ قلبه للرضا والصبر.

وقال أُبُو عثمان الجيري: ومن صحّ إيمانه يهد قلبه لاتباع السنّة.

وقد اختلف القرّاء في هذه الآية، فقراءة العامّة (يهد قلبه) بفتح الياء والباء واختاره أَبُو عبيده وأَبُو حاتم، وقرأ السلمي بضم الياء والباء وفتح الدّال على الفعل المجهول، وقرأ طلحة ابن مصرف: نهد قلبه بالنون وفتح الباء على التعظيم.

وأخبرني إبن فنجويه قال: حدّثنا إبن حمدان قال: حدّثنا أحمد بن الفرج المقرئ قال: حدّثنا أَبُو عمر المقرئ قال: حدّثنا أَبُو عمارة قال: حدّثنا أبُو عمر المقرئ قال: حدّثنا سهل بن موسى الأسواري قال: أخبرني من سمع عكرمة يقرأ: ومن يؤمن بالله يهدأ قلبه، من الهدوء أي يسكن ويطمئن.

وقرأ مالك بن دينار: يهدا قلبه بألف لينّة بدلا من الهمزة.

﴿واللّه بكلّ شيء عليم﴾ ﴿وأطيعوا اللّه وأطيعوا الرسول فإن توليتم فإنّما على رسولنا البلاغ المبين﴾ التبليغ البين.

﴿اللّه لا إله إلاّ هو وعلى اللّه فليتوكل المؤمنون﴾ ﴿يا أَيّها الذّين آمنوا إنّ من أزواجكم وأولادكم عدواً لكم فاحذروهم﴾ نزلت في قوم أرادوا الهجرة فثبّطهم عنها أزواجهم وأولادهم.

قال إبن عبّاس: كان الرجل يُسلم، فإذا أراد أن يهاجر منعه أهله وولده وقالوا له: ننشدك الله أنْ تذهب وتدع أهلك وعشيرتك وتصير بالمدينة بلا أهل ومال، وإنّا قد صبرنا على إسلامك فلا نصبر على فراقك، ولا نخرج معك، فمنهم من يرقّ لهم ويقيم لذلك فلا يهاجر، فإذا هاجر رأى النّاس قد نقموا في الدّين منهم أن يعاقبهم في تباطئهم به عن الهجرة، ومنهم من لا يطيعهم ويقولون لهم في خلافهم في الخروج: لئن جمعنا اللّه وإيّاكم لا تصيبون منّي خيراً، ولأفعلنّ، وأفعلنّ فأنزل الله سبحانه هذه الآية.

وقال عطاء بن يسار وعطاء الخراساني: نزلت في عوف بن مالك الأشجعي، كان ذا أهل وولد، وكان إذا أراد الغزّو بكوا إليه ورفّقوه وقالوا: إلى من تكلنا وتدعنا فيرقّ ويقيم، فأنزل الله سبحانه وتعالى: ﴿يَا أَيْهَا الذّين آمنوا إنَّ من أزواجكم وأولادكم عدّواً لكم﴾ لحملهم إيّاكم على المعصية وترك الطاعة فاحذروهم أن تقبلوا منهم.

﴿ وَإِن تعفوا وتصفحوا وتغفروا ﴾ فلا تعاقبوهم على خلافهم إيّاكم ﴿ فَإِنَّ اللَّه غفور رحيم ﴾ ﴿ إِنَّما أموالكم وأولادكم فتنة ﴾ بلاء واختبار يحملكم على الكسب من الحرام والمنع عن الحقّ، وقال القتيبي: إغرام يقال فتن فلان بفلانه أي أُغرم بها.

قالت الحكماء: أُدخل من التبعيض في ذكر الأزواج والأولاد حيث أُخبر عن عداوتهم، لأنّ كلّهم ليسوا بأعداء ولم يذكر ـ من ـ في قوله ﴿إنّما أموالكم وأولادكم فتنة﴾ لأنّها لا تخلو عن الفتنة واشتغال القلب بها، يدلّ عليه قول عبد اللّه بن مسعود: «لا يقولنّ أحد: اللّهم إنّي أعوذ بك من الفتنة، فإنّه ليس منكم أحد يرجع إلى مال وأهل وولد إلاّ وهو مشتمل على فتنة، ولكن ليقل: اللّهم إني أعوذ بك من مضلاّت الفتن»(١).

وأخبرنا إبن منجويه قال: حدّثنا عمر بن الخطاب قال: حدّثنا عبد الله بن الفضل قال: حدّثنا أَبُو خثمه قال: حدّثنا زيد بن حباب قال: حدّثنا حسين بن واقد قاضي مرو قال: حدثني عبد الله بن بريدة عن أبيه قال: كان رسول الله على يخطب فجاء الحسن والحسين وعليهما قميصان أحمران يعثران، فنزل النّبي (عليه السلام) اليهما فأخذهما فوضعهما في حجره على المنبر فقال: «صدق الله ﴿إنّما أموالكم وأولادكم فتنة ﴾ رأيت هذين الصبيين فلم أصبر عنهما ثم أخذ في الخطبة. [٣١٧](٢)

﴿ فَاتَّقُوا اللَّهُ مَا استطعتُم ﴾ ناسخة لقوله ﴿ اتَّقُوا اللَّهُ حَقَّ تَقَاتُه ﴾ وقد مرّ ذكره.

﴿واسمعوا وأطيعوا وانفقوا خيراً لأنفسكم﴾ مجازه: يكن الإنفاق خيراً لأنفسكم. ﴿ومن يوق شحّ نفسه﴾ ومنعها عن الحقّ ﴿فأولئك هم المفلحون﴾ قال إبن عمر: «ليس الشّح أن يمنع الرجل ماله، وإنّما الشّح أن يطمع الرجل إلى ما ليس له».

﴿إِن تَقْرَضُوا اللَّهُ قَرْضًا حَسْنًا يَضَاعَفُهُ لَكُمْ وَيَغْفُرُ لَكُمْ وَاللَّهُ شَكُورُ حَلْيم

﴿عالم الغيب والشهادة العزيز الحكيم﴾.

<sup>(</sup>۱) تفسير القرطبي: ۱۸ / ۱۶۳.

<sup>(</sup>٢) مسند أحمد: ٥ / ٣٥٤، تفسير القرطبي: ١٨ / ١٤٣.

## سورة الطلاق

#### مدنية، وهي ألف وستون حرفاً، ومائتان وسبعة وأربعون كلمة، واثنتا عشرة آية

أخبرنا إبن المقري قال: أخبرنا إبن مطر قال: حدّثنا إبن شريك قال: حدّثنا إبن يونس قال: حدّثنا إبن يونس قال: حدّثنا سلام قال: حدّثنا شاهرون بن كثير عن زيد بن أسلم عن أبيه عن أبي أمامة عن أبي ابن كعب قال: قال رسول الله عليه «من قرأ سورة ﴿يا أَيّها النّبي إذا طلقتم النساء﴾ مات على سُنّة رسول الله صلّى الله عليه وسلّم» [٣١٨](١).

#### بسم الله الرحمن الرحيم

يَتَأَبُّمُ النَّيُ إِذَا طَلَقَتُكُ النِّسَاءَ فَطَلِقُوهُنَ لِمِذَبِنَ وَأَحْمُوا الْمِذَةُ وَانَقُوا اللّه رَبَّكُمُ لَا يَخْرِجُوهُنَ مِنْ يُوبِهِنَ وَلا يَخْرُجُونَ إِلَا أَن بِأَتِينَ بِفَاحِنَتُهِ شُبِيّنَةً وَيَلْكَ حُدُودُ اللّهَ وَمَن يَتَعَدَّ حُدُودَ اللّه فَقَدْ طَلَمَ نَفَسلَمُ لَا تَدْرِى لَعَلَّ اللّه يُحْدِثُ بِعَدُ ذَلِكَ أَمْرًا إِلَى فَإِذَا بَلَغَنَ أَجَلَهُنَ فَأَتَسِكُوهُنَ بِمَعْرُوفِ أَوْ فَارِفُوهُنَ بِمَعْرُوفِ أَوْ فَارْفُوهُنَ بِمَعْرُوفِ أَوْ فَارْفُوهُنَ بِمَعْرُوفِ أَوْ فَارَدُونَ عَدَلِ مِن كُن يُؤْمِنُ بِاللّهِ وَالْبَوْمِ الْلَاحِرُ وَمَن بَنَوَكُلُ عَلَى اللّهِ فَلَهُو حَسَّبُهُمُ إِلَيْ اللّهُ يَلِحُونُ وَمَن يَتَوَكّلُ عَلَى اللّهِ فَلَهُو حَسَّبُهُمْ إِنَ اللّهُ يَلِعُمُ اللّهُ يَعْمُونُ وَأَوْلَتُ اللّهُ يَعْمُ لَلْ يَعْمُونُ وَاللّهِ مِن يَسْتُونُ وَمَن يَتَوَكّلُ عَلَى اللّهِ يَعْمُونُ وَالْمَوْلُ اللّهُ يَعْمُونُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهِ اللّهُ عَلَى اللّهُ يَعْمُونُ وَالْمَالُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ يَعْمُونُ وَالْمَالُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللللهُ الللللهُ اللللللهُ الللللهُ الللللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللله

هذه السورة تسمى سورة النساء القصرى افتتحها الله سبحانه وتعالى بخطاب منه [للنبي] ﷺ فقال ﴿يَا أَيُهَا النبي إذا طلقتم﴾.

﴿ مِا أَيُّهَا النَّبِي ﴾ ثم جمع الخطاب فقال عزّ من قاتل ﴿ إِذَا طَلَّقْتُم ﴾ ومجازها: يا أيها النبي

<sup>(</sup>۱) تفسير مجمع البيان: ١٠ / ٣٦.

قل لأُمتّك إذا طلقتم ﴿النساء﴾ أي أردتم تطليقهن كقوله ﴿فإذا قرأت القرآن فاستعذ﴾.

﴿ فَطُلُقُوهِنَ لَعَدَّتَهِنَ ﴾ وهو أن يطلقها طاهراً من غير جماع، يقول: طلّقوهن لطهرهنّ الذي يحصينّه من عدّتهن، ولا تطلقوهن لحيضهنّ الذي لا يعتددن به من قروئهنّ، وهذا للمدخول بها؛ لأنّ من لم يُدخل بها لا عدّة عليها.

فإذا طلّقها في طُهر لم يجامعها فيه نفذ طلاقه وأصاب السُنّة، وإن طلّقها حائضاً وقع الطلاق وأخطأ السُنّة (١).

وقال سعيد بن المسيّب في آخرين: لا يقع لأنّه خلاف ما أُمروا، وإليه ذهب الشيعة، فإن طلقها في طهرها ثلاثاً فكرّهه قوم وقالوا ليس بطلاق السنّة؛ لأنّه لم يدع للإمساك موضعاً، وكان الشافعي والجمهور يبيحونه ولا يكرّهونه لأنّ عبد الرحمن بن عوف طلّق امرأته ثلاثاً، وإنّ العجلاني لمّا لاعن قال: كذبت عليها إن أمسكتها، هي طالق ثلاثاً، فلم يردّ عليه النبي ﷺ.

واختلف المفسّرون فيمن نزلت هذه الآية، قال: فأخبرنا إبن منجويه، حدّثنا عبيد الله بن محمد بن شعبة، حدّثنا أَبُو القاسم عمر بن عقبة بن الزبير الأنصاري، حدّثنا أَبُو عبد الله محمّد ابن أيوّب بن معيد بن هناد الكوفي، حدّثنا اسباط بن محمّد، حدّثنا سعيد بن عروة عن قتادة عن أنس قال: طلّق رسول الله على حفصة فأتت أهلها فأنزل الله تعالى: ﴿يا أَيّها النّبي إذا طلقتم النساء فطلقوهن لعدّتهن وقيل له: راجعها فإنّها صوّامة قوّامة، وهي من إحدى أزواجك ونسائك في الجنّة.

وقال السدي: نزلت في عبد الله بن عمر، وذلك أنّه طلّق امرأته حائضاً وأمره النّبي ﷺ أن يراجعها ويمسكها حتّى تطهر، ثم تحيض حيضة أُخرى فإذا طهرت طلّقها إن شاء قبل أن يجامعها أو يمسكها، فإنّها العدّة التي أمر الله بها.

أخبرنا عبد الله بن حامد، حدّثنا محمد بن يعقوب، حدّثنا الحسن بن علي بن عفّان، حدّثنا محمد بن عبيد الطنافسي عن عبيد الله بن عمر عن نافع عن إبن عمر قال: طلّقتُ امرأتي على عهد رسول الله على عهد رسول الله على عهد رسول الله على عهد رسول الله على الله على عهد رسول الله على الله النساء» [٣١٩](٣).

قال فقلت لنافع ما صنعت التطليقة قال: واحدة اعتدّت بها.

<sup>(</sup>۱) راجع تفسير القرطبي: ۱۸ / ۱۵۰.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: «من حيضتها هذه».

<sup>(</sup>٣) مسند أحمد: ٢ / ٥٤.

وقال المقاتلان: نزلت في عبد الله بن عَمُرو بن العاص وعَمُرو بن سعيد بن العاص وطفيل بن الحرث وعتبه بن غزوان.

أخبرنا عبد الله بن حامد، حدّثنا أحمد بن عبد الله المزني، حدّثنا الحضرمي، حدّثنا عثمان، حدّثنا عبد السلم بن حرب عن يزيد الدالاني عن أبي العلاء الأودي عن حميد بن عبد الرحمن قال: بلغ أبا موسى أنّ النّبي على وجد عليهم فأتاه فذكر ذلك له فقال له رسول الله على «يقول أحدُكم: قد زوجت، قد طلّقت، وليس كذلك عدّة المسلمين، طلّقوا المرأة في قبل عدّتها» [٣٢٠](١).

وكان إبن عبّاس وإبن عمر يقرءان: فطلّقوهنَّ قبل عدّتهن، وفي هذه الآية دليل واضح أنّ السنّة والبدعة اعتبارهما في وقت الطّلاق لا في عدد الطلاق؛ لأنّ اللّه تعالى ذكر وقت الطّلاق فقال: ﴿فطلّقوهن لعدّتهنَ ولم يذكر عدد الطّلاق، فكذلك في حديث إبن عمر الذّي رويناه دليل أنّ الاعتبار بالوقت لا بالعدد لأنّ النبي ﷺ علّمه الوقت لا العدد [٣٢١] (٢٠).

#### فصل في ذكر بعض الأخبار الواردة في الطلاق

أخبرنا الحسن بن فنجويه بقراءتي عليه، حدّثنا عبيد الله بن محمد بن شنبه، حدّثنا أَبُو حامد أحمد بن جعفر المستملي، حدّثنا أَبُو محمد يحيى بن إسحاق بن سافرى ببغداد، حدّثنا أحمد بن حباب، حدّثنا عيسى بن يونس، حدّثنا عبيد الله بن الوليد الوصافي عن محارب بن دَثار عن إبن عمر قال: قال رسول الله ﷺ: "إنّ من أبغض الحلال إلى الله تعلى الطّلاق» [٣٢٢] [٣٣].

أخبرنا إبن فنجويه، حدّثنا إبن حبيش المقري، حدّثنا علي بن عبد الحميد العصاري بحلب، حدّثنا أَبُو إبراهيم الترجماني، حدّثنا عَمرو بن جُميع عن جويبر عن الضّحاك عن النزال بن سمرة عن علي في عن النّبي عن النّبي قال: «تزوّجوا ولا تطّلقوا، فإنّ الطّلاق يهتزّ منه العرش» [٣٢٣](٤).

أخبرنا إبن فنجويه، حدّثنا عبيد الله بن محمد بن شنبه، حدّثنا محمد بن عثمان بن أبي شيبة أخبرنا أبي، حدّثنا أبُو أُمامة عن حمّاد بن زيد عن أبي أيوّب عن أبي قلابة عن أبي أسماء

<sup>(</sup>١) المصنف: ٤ / ٣، وفي كنز العمال بتفاوت: ٩ / ٦٤٧ / ٢٧٨٠٩.

<sup>(</sup>۲) تفسير القرطبي: ۱۸ / ۱۰۱.

<sup>(</sup>٣) كنز العمال: ٩ / ٦٦١ ح ٢٧٨٧٢.

<sup>(</sup>٤) كنز العمال: ٩ / ٦٦١ ح ٢٧٨٧٤.

الرحبي عن ثوبان رفعه إلى النبي ﷺ: «أيّما امرأة سألت زوجها الطلاق في غير ما بأس فحرام عليها رائحة الجنّة» [٣٢٤](١).

أخبرنا الحصين بن محمد بن الحسين أخبرنا موسى بن محمد بن علي، حدّثنا عبد الله بن ناجية، حدّثنا وهب بن منبه، حدّثنا محمد بن عبد الملك الواسطي، حدّثنا عَمُرو بن قيس الملائي عن عبد الله بن عيسى عن عمارة بن راشد عن عبادة بن نسي عن أبي موسى الأشعري قال: قال رسول الله على: «لا تطلقوا النساء إلا من ريبة فإنّ الله تعالى لا يحبّ الذوّاقين ولا الذوّاقات» [٣٢٥]

أخبرنا إبن فنجويه أخبرنا أبُو حذيفة أحمد بن محمد بن علي، حدّثنا عبد الصمد بن سعيد عاضي حمص -، حدّثنا عبد السلم بن العباس بن الوليد الحضرمي، أخبرنا علي بن خالد بن خليّ، حدّثنا أبي، حدّثنا سويد بن حميد عن أنس قال: قال رسول الله ﷺ: «ما حلف بالطّلاق(٣) ولا استحلف به إلاّ منافق» [٣٢٦](٤).

﴿ وَأَحْصُوا الْعَدَّةِ ﴾ أي عدد أقرائها فاحفظوها.

﴿واتَّقُوا اللَّهُ رَبَّكُم لا تَخْرَجُوهُنَّ مِن بِيُوتُهُنَّ﴾ حتى تنقضي عدتُّهنَّ .

﴿ ولا يخرجن إلا أن يأتين بفاحشة مُبَيَّنَة ﴾ وهي الزنا فيخرجن لإقامة الحد عليهن، هذا قول أكثر أهل المفسرين.

وقال قتادة: معناه: له أن يطلّقها على نشوزها، فلها أن تتحول من بيت زوجها، والفاحشة: النشوز.

وقال إبن عمر والسدي: أي خروجها قبل انقضاء عدَّتها فاحشة.

أنبأني عبد الله بن حامد أخبرنا محمد بن الحسن، حدّثنا الفضل بن المسيّب، حدّثنا سعيد، حدّثنا سُفير عن محمد بن عَمُرو بن علقمة عن محمد بن إبراهيم التيمي عن إبن عباس في قوله: ﴿إِلاّ أَن يَأْتِين بِفَاحِشَة مبيّنة﴾ قال: إلاّ أن تُبدُّو على أهلها، فإذا بدت عليهم فقد حلّ إخراجها.

﴿وتلك حدود الله ومن يتعدّ حدود الله فقد ظلم نفسه لا يدري لعلّ الله يحدث بعد ذلك أمراً﴾ أي مراجعة في الواحدة والثنتين ما دامت في العدّة.

<sup>(</sup>١) مسند أحمد: ٥ / ٢٧٧.

<sup>(</sup>۲) كنز العمال: ۹ / ٦٦٢ ح ٢٧٨٧٥ وفيه: لا تطلق.

<sup>(</sup>٣) في المصدر زيادة: «مؤمن».

<sup>(</sup>٤) كنز العمال: ١٦ / ١٨٩ ح ٤٦٣٤٠.

أخبرنا عبد الله بن حامد قرأه عليه، حدّثنا محمد بن جعفر المطيري، حدّثنا الحسن بن عرفة، حدّثنا هيثم عن مغيرة وحصين عبد الرحمن وأشعث وإسماعيل بن أبي خالد وداود بن أبي هند وشبان ومجالد كلّهم عن الشعبي قال: دخلت على فاطمة بنت قيس بالمدينة فسألتها عن قضاء رسول الله على فقالت: طلّقني زوجي البتّة، فخاصمته إلى رسول الله على في السكنى والنفقه فلم يجعل لي سكنى ولا نفقه، وأمرني أن أعتد في بيت إبن أمّ مكتوم.

قال هيثم: قال مجالد في حديثه: إنَّما النفقة والسكني على من كانت له المراجعة.

الرزّاق، أخبرنا معمّر قال: أخبرنا عقيل بن محمد الفقيه أنّ أبا الفرج البغدادي القاضي أخبرهم عن محمد بن جهير، حدّثنا إبن عبد الأعلى، حدّثنا إبن ثور عن معمّر عن الزهري عن عبيد الله أنّ فاطمة بنت قيس كانت تحت أبي عَمرو بن حفص بن المغيرة المخزومي وأنّه خرج مع علي ابن أبي طالب على إلى اليمن حين أمّره رسول الله على بعض اليمن فأرسل إلى امرأته فاطمة بنت قيس بتطليقة كانت بقيت لها من طلاقها، وأمر عباس بن أبي ربيعة والحرث بن هشام أن ينفقا عليها، فقالا لها: والله مالك من نفقة إلا أن تكوني حاملا.

أخبرنا عبد الله بن حامد، أخبرنا محمد بن الحسين، حدَّثنا أحمد بن يوسف، حدَّثنا عبد

فأتت النبي على فذكرت له قولهما، فلم يجعل لها نفقة إلا أن تكون حاملا، واستأذنته في الانتقال، فأذن لها فقالت: أين أنتقل يا رسول الله ؟ قال: «عند إبن أُمّ مكتوم» [٣٢٧] وكان أعمى، تضع ثيابها عنده ولا يراها، فلم تزل هنالك حتى مضت عدّتها، فأنكحها النبي على أُسامة ابن زيد، فأرسل إليها مروان بن الحكم قبيصة بن ذؤيب يسألها عن هذا الحديث، فقال مروان: لم نسمع هذا الحديث إلامن امرأة، سنأخذ بالعصمة التي وجدنا الناس عليها، فقالت فاطمة حين بلغها قول إبن مروان: بيني وبينكم القرآن، قال الله تعالى: ﴿لا تخرجوهن من بيوتهن الى قوله ﴿لعل الله يحدث بعد ذلك أمرا ﴾ قالت: هذا لمن كانت له مراجعة، فأي أمر يحدث

﴿فَإِذَا بِلَغْنِ أَجِلَهُنَّ﴾ أي أشرفن على انقضاء عدَّتهنَّ وقربن منه.

﴿فَأُمْسُكُوهُنَّ ﴾ برجعة تراجعونهنَّ. ﴿بمعروف أو فارقوهنَّ بمعروف أي اتركوهنَّ حتى تنقضي عدَّتهن فَيكنَّ منكم ويكنَّ أملَكَ لأنفسهنَّ.

﴿ولا تضّاروهنَّ﴾ فنزل الضرار هو المعروف.

﴿وأشهدوا ذوي عدل منكم﴾ على الرجعة والفراق.

بعد الثلاث؟(٢)

<sup>(</sup>۱) مسند أحمد: ٦ / ٤١٧.

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم: ٤ / ١٩٧.

﴿وأقيموا الشهادة لله ذلكم يوعظ به من كان يؤمن بالله واليوم الآخر ومن يتّق الله يجعل له مخرجاً عكرمة والشعبي والضحاك: من يطلق السنة يجعل له مخرجاً إلى الرجعة.

**﴿ويرزقه من حيث لا يحتسب**﴾ لا يرجو ولا يتوقع.

قال أكثر المفسرين: نزلت هذه الآية في عوف بن مالك الأشجعي، وذلك أنّ المشركير أسروا ابناً له يسمّى: سالماً، فأتى النبي على فقال: يا رسول الله إنّ العدوّ أسر ابني وشكا إليه أيضاً الفاقة، فقال رسول الله على: «ما أمسى عند آل محمد إلاّ مُدْ فاتّق الله واصبر وأكثر مر قول: لا حول ولا قوة إلاّ بالله (٣٢٨] (١) ففعل الرجل ذلك، فبينا هو في بيته إذ أتاه ابنه وقا غفل عنه العدو فأصاب إبلا وجاء بها إلى أبيه وكان فقيراً وقال الكلبي في رواية يوسف بر مالك: قدم ابنه ومعه خمسون بعيراً.

أخبرنا عبد الله بن حامد أخبرنا محمد بن عامر البلخي، حدّثنا القاسم بن عبّاد، حدّثنا صالح بن محمد الترمذي، حدّثنا أَبُو علي غالب عن سلام بن سليم عن عبد الحميد عن الكلبي عن أبي صالح عن إبن عباس قال: جاء عوف بن مالك الأشجعي إلى النبي على فقال: يا رسول الله إنّ ابني أسره العدو وجزعت الأم، فما تأمرني ؟ قال: «[اتّق الله واصبر] وآمرك وإيّاها أذ تستكثر من قول: لا حول ولا قوة إلاّ بالله» [٣٢٩]. فانصرف إليها وقالت: ما قال لك النبي على قال: أمرني وإياك أن نستكثر من قول: لا حول ولا قوة إلاّ بالله، قالت: نِعْمَ مأمرك به، فجعلا يقولان فغفل عنه العدو فساق غنمهم فجاء بها إلى أبيه وهي أربعة آلاف شاة، فنزلت ﴿ومن يتّق الله يجعل له مخرجاً ويرزقه من حيث لا يحتسب﴾ ما ساقَ من الغنيمة (٢٠).

وقال مقاتل: أصاب غنماً ومتاعاً ثمّ رجع إلى أبيه فانطلق أبوه إلى النبي ﷺ فأخبره الخبر

وسأله الحلّ له وأن يأكل ما أتاه به ابنه، فقال النبي (عليه السلام): «نعم» وأنزل اللّه تعالى هذ.

أخبرنا إبن فنجويه الدينوري، حدّثنا عبد الله بن محمد بن شيبة، حدّثنا بن وهب، أخبرن عبد الله بن إسحاق، حدّثنا عمرو بن الأشعث، حدّثنا سعد بن راشد الحنفي، حدّثنا عبد الله بن سعيد بن أبي هند عن زيد بن أسلم عن عطاء بن يسار عن إبن عباس قال: قرأ رسول الله هي ورن عن أبله يجعل له مخرجاً ويرزقه من حيث لا يحتسب قال: مخرجاً من شبهات الدنيا، ومن غمرات الموت، ومن شدائد يوم القيامة» [٣٣٠]

<sup>(</sup>١) إعانة الطالبين: ٤ / ٣٨٩.

<sup>(</sup>٢) تفسير القرطبي: ١٨ / ١٦٠، وأسباب النزول للواحدي: ٢٨٩ وما بين معكوفين منهما.

<sup>(</sup>٣) الدر المنثور: ٦ / ٢٣٢.

وقال إبن مسعود ومسروق: ﴿يجعل له مخرجاً ﴾ هو أن (١) يعلم أنّه من قِبَل اللّه، وأنّ اللّه تعالى رازقه وهو معطيه ومانعه. الربيع بن خيثم: ﴿يجعل له مخرجاً ﴾ من كلّ شيء ضاق على الناس.

أَبُو العالية: مخرجاً من كلّ شدّة.

الحسن: مخرجاً عمّا نهاه عنه.

الحسين بن الفضل: ﴿ ومن يتّق اللّه ﴾ في أداء الفرائض ﴿ يجعل له مخرجاً ﴾ من العقوبة ويرزقه الثواب من حيث لا يحتسب.

وقال الصادق: « ﴿ ويرزقه من حيث لا يحتسب ﴾ يعني <sup>(٢)</sup> يبارك له فيما آتاه » [٣٣١] <sup>(٣)</sup>.

وقال سهل: ﴿ومن يتق اللّه﴾ في اتباع السُّنّة ﴿يجعل له مخرجاً ﴾ من عقوبة أهل البدع، ويرزقه الجنّة من حيث لا يحتسب.

عَمرو بن عثمان الصدفي: ومن يقف عند حدوده، ويحتسب معاصيه يخرجه من الحرام إلى الحلال، ومن الضّيق إلى السعة، ومن النّار إلى الجنّة.

أَبُو سعيد الخرّاز: ومن يتبرأ من حوله وقوّته بالرجوع إليه يجعل له مخرجاً ممّا كلّفهُ المعونه له.

علي بن صالح: ﴿يجعل له مخرجاً﴾ يقنّعه برزقه، وقيل: ومن يتّق اللّه في الرزق وغيره بقطع العلائق يجعل له مخرجاً بالكفاية ويرزقه من حيث لا يحتسب.

أخبرنا أَبُو عبد الله بن فنجويه، أخبرنا أَبُو مكي بن مالك المطيعي، حدّثنا عبد الله بن أحمد بن حنبل، حدّثنا محمد بن أبي بكر المقدمي، حدّثنا معتمر عن كهمس عن أبي السليل عن أبي ذر قال: قال رسول الله ﷺ: «إنّي لأعلم آيةً لو أخذ بها النّاس لكفتهم ﴿ومن يتّق الله يجعل له مخرجاً ويرزقه من حيث لا يحتسب﴾ فما يزال يقولها ويعيدها» [٣٣٢](٤).

ويحكى أنّ رجلا أتى عمر بن الخطّاب ﷺ فقال: ولّني مما ولآك الله! قال أتقرأ القرآن ؟ قال: لا. فقال: إنّا لا نولّي من لا يقرأ القرآن، فانصرف الرجل واجتهد في تعلّم القرآن رجاء أن يعود إلى عمر فيولّيه عملا، فلمّا تعلم القرآن تخلّف عن عمر، فرآه ذات يوم فقال: يا هذا هجرتنا، فقال: يا أمير المؤمنين لست ممّن يهجر، ولكنّي تعلّمت القرآن فأغناني الله تعالى عن

<sup>(</sup>١) في المخطوط: أنّه.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: «أي».

<sup>(</sup>٣) تفسير مجمع البيان: ١٠ / ٤٣.

<sup>(</sup>٤) تفسير القرطبي: ١٨ / ١٦٠.

عمر وعن باب عمر. فقال: أيُّ آية أغنتك، فقال: قول اللّه تعالى: ﴿وَمَن يَتَّق اللّه يَجْعُلُ لَهُ مَخْرِجاً وَيُرزَقُهُ مَن حَيْثُ لا يَحْتَسِب﴾.

أخبرنا عبد الله بن حامد بن محمد، أخبرنا أحمد بن محمد بن عدوس، أخبرنا عثمان بن سعيد الرّازي، حدّثنا مهدي بن جعفر الرّملي، حدّثنا الوليد بن مسلم عن الحكم بن مصعب عن محمد بن علي عن عبد الله بن عباس عن أبيه عن جدّه قال: قال رسول الله عن أكثر الاستغفار جعل الله له من كل همّ فرجاً، ومن كل ضيق مخرجاً، ويرزقه من حيثُ لا يحتسب» [٣٣٣] (١).

**﴿وَمِنْ يَتُوكُلُ عَلَى اللَّهُ ﴾** فيثق به ويسكن قلبه إليه في الموجود والمفقود.

﴿ فهو حَسْبُهُ إِنَّ اللّه بالغ أَمَرهُ ﴾ قرأ العامة بالغ بالتنوين ﴿ أَمْرَهُ ﴾ النّصب: أي منفّذُ أمرَه ممضى في حلقة قضائه، وقرأ طلحة بن مضر: بالغ أمره على الإضافة، ومثلهُ روى حفص والمفضل عن عاصم.

وقرأ داود بن أبي هند: بالغ بالتنوين أمره: رفعاً .

قال الفراء: أي أمرهُ بالغ.

قال عبد الرحمن بن نافع: لما نزلت ﴿ومن يتوكل على اللّه فهو حسبهُ ﴾ قال أصحاب رسول اللّه ﷺ: حسبنا اللّه إذا توكلنا عليه؛ فنحن ننسى ما كان لنا ولا نحفظهُ، فأنزل اللّه تعالى ﴿إِنَّ اللّه بالغ أمره ﴾ يعني منكم وعليكم.

﴿قد جعل اللَّه لكل شيء قدرا﴾ حداً وأجلا ينتهي إليه.

قال مسروق: في هذه الآية ﴿إن اللّه بالغ أمره﴾ توكل عليه أو لم يتوكل، غير أنّ المتوكل عليه يكفّر عنه سيئاته ويُعظم له أجرا.

قال الربيع: إنّ اللّه تعالى قضى على نفسه أنّ من توكل كفاهُ، ومن آمن به هداهُ، ومن أقرضهُ جازاهُ، ومن وثق به نجّاه، ومن دعاهُ أجاب له، وتصديق ذلك في كتاب اللّه تعالى: ﴿ومن يؤمن باللّه يهدِ قلبهُ ومن يتوكل على اللّه فهو حسبهُ وإنْ تقرضوا اللّه قرضاً حسناً يضاعفه لكم ومن يعتصم باللّه فقد هُدي إلى صراط مستقيم وإذا سألك عبادي عني فإني قريب. . . ﴾.

﴿واللائي يئسن من المحيض من نسائكم﴾ فلا يرجون أن يحضن ﴿إنْ ارتبتم﴾ قال قوم: إن شككتم أنّ الدم الذي يظهر منها لبكرها من الحيض أو من الاستحاضة.

<sup>(</sup>۱) مسند أحمد: ۱ / ۲٤۸.

﴿ فعدتهن ثلاثة أشهر ﴾ هذا قول الزهري وإبن زيد وقال آخرون: إن ارتبتم في حلمهنّ ؛ فلم تدروا ما الحلم في عدتهن، فعدتهن ثلاثة أشهر.

أخبرنا أَبُو سعيد محمد بن عبد الله بن حمدون، حدّثنا أَبُو حاتم مكي بن عيدان، حدّثنا أَبُو الأزهر أحمد بن الأزهر، حدّثنا أسباط محمد عن مطرف عن أبي عثمان عَمرو بن سالم قال: لمّا نزلت عدّة النساء في سورة البقرة في المُطلقة المتوفى عنها زوجها، قال أُبي بن كعب:

يا رسول الله إنّ أناساً من أهل المدينة يقولون قد بقي من النساء ما لم يُذكر فيهن شيء. قال: وما هو ؟ قال: الصّغار والكبار وذوات الحمل، فنزلت هذه الآيات ﴿واللائي يئسن من المحيض من نسائكم...﴾ إلى آخرها.

وقال مقاتل: لما نزلت ﴿والمطلقات يتربصن بأنفسهن ثلاثة قروء﴾ الآية، قال خلاد بن النعمان بن قيس الأنصاري: يا رسول الله فما عدّة من لا تحيض وعدة التي لم تحض وعدّة الحُبلي؟ فأنزل الله تعالى ﴿واللائي يئسن من المحيض من نسائكم﴾ يعني القواعد اللاتي قعدن

عن المحيض.

﴿إِن ارتبتم﴾ شككتم في حالها وفي حكمها.

وقال أَبُو علي الزهري: ﴿إِن ارتبتم﴾ إن تعتَّتُم، قال: وهو من الأضداد، يكون شكاً ويقيناً كالظن، فعدتهن ثلاثة أشهر.

﴿ واللائي لم يحضن ﴾ يعني بهنّ الصّغار .

**﴿وأولات الأحمال أجلهن أن يضعن حملهنَّ﴾** في المطلقات والمتوفى عنهن أزواجهنَّ.

قال: أخبرنا محمد بن عبد الله بن حمدون، أخبرنا محمد بن محمد بن الحسن، حدّثنا محمد بن يحيى، حدّثنا عبد الرزاق، أخبرنا معمر بن الزهري عن عبيد الله بن عبد الله بن عتبة قال: أُرسل مروان عبد الله بن عتبة إلى سبيعة بنت الحرث يسألها عمّا أنبأها به رسول الله ﷺ، فأخبرته أنّها كانت عند سعد بن خولة فتوفي عنها في حجة الودّاع، وكان ثلاثاً، فوضعت حملها قبل أن يمضي لها أربعة أشهر وعشر من وفاة زوجها وخطبها، قالت: فأتيت النبي ﷺ فذكرتُ ما

قبل أن يمضي لها أربعة أشهر وعشر من وفاة زوجها وخطبها، قالت: فاتيت النبي ﷺ فذكرتَ ما قال أَبُو السنابل، فقال النبي ﷺ: «قد حللتِ حين وضعتِ حملكِ» [٣٣٤](١) وأمرها أن تتزوج، فإن أريقت حيضة المرأة وهي شابة، فإنّها يُتأنّى بها أحامل أم لا ؟ وإن استبان حملها فأجلها أن

تضع حملها، وإن لم يستبن حملها فاختلف الفقهاء فيه: فقال بعضهم: يُستأنى بها، فأقصى ذلك سنة، وهذا مذهب مالك وأحمد وإسحاق وأبى

<sup>(</sup>۱) مسند أحمد: ٦ / ٤٣٢، كنز العمال: ٩ / ١٥١ ح ٢٧٨٢١.

عبيد، كانوا يرون عدّة المرأة أرتفاع حيضها وهي شابة سنة، ورووا ذلك عن عمر وغيره.

فأمّا أهل العراق فإنّهم يرون عدتها ثلاث حيضات بعد ما كانت قد حاضت مرّة في عمرها وإن مكثت عشرين سنة إلى أن تبلغ من الكبر مبلغاً تيأس من الحيض، فتكون عدّتها بعد الأياس ثلاثة أشهر، وهذا الأصح من مذهب الشافي وعليه العلماء، ورووا ذلك عن إبن مسعود وأصحابه.

﴿ومن يتَّق اللَّه يجعل له من أمره يسرا﴾ ﴿ذلك أمرُ اللَّه أنزلهُ إليكم ومن يتَّق اللَّه يكفّر عنهُ سيئاته ويُعظم لهُ أجرا﴾.

﴿أُسكنوهن﴾ يعني مطلّقات نسائكم.

﴿من حيث سكنتم﴾ أي من المواضع التي (١) سكنتم.

وقال الكسائي: ﴿من﴾ صلة مجازة أسكنوهن حيثُ سكنتم، مطلقات نسائكم.

﴿ من وجدكم ﴾ سعتكم وطاقتكم، قراءة العامّة بضم الواو، وقرأ الأعرج بفتحه، وروى نوح عن يعقوب بكسر الواو، وكلّها لغات. حتى تنقضي عدتهن.

﴿ وَلَا تَضَارُوهُنَ ﴾ ولا تؤذوهنَ ﴿ لتَضيقُوا عَلَيْهِنَ ﴾ مساكنهنَ فيخرجنَ.

﴿وَأَنْ كُنَّ أُولَاتِ حَمَلَ فَأَنْفَقُوا عَلَيْهِنَ حَتَى يَضَعَنَ حَمَلُهِنَ ﴾ ليخرجن من عدَّتهن.

واختلف الفقهاء في هذه المسألة: فذهب مالك والشافعي والأوزاعي وإبن أبي ليلى وأَبُو عبيدة ومحمد بن جرير إلى أنّ المبتوتة المطلقة ثلاثاً لا نفقة لها، ولها سُكنى، واحتجوا بأنّ الله تعالى عمَّ بالسكنى المطلقات كلّهنّ، وخصَّ بالنفقة أولات الأحمال خاصّة قال ﴿فأنفقوا عليهن حتى يضعن حملهن﴾.

وقال أحمد وأَبُو ثور: لا شُكنى لها ولا نفقة، واحتجوا بحديث فاطمة بنت قيس أخت الضّحاك بن قيس حين أرسل زوجها المخزومي طلاقها؛ فلم يجعل لها رسول الله ﷺ نفقة وقال لها: إنّما النفقة إذا كانت له عليك الرجعة، وأمرها أن تعتدّ في بيت إبن أُم مكتوم، وقد ذكرناه، وهذا قول أُبي بن كعب وزيد بن ثابت (٢).

وأما [سُفيان] وأهل العراق فقالوا: لها السُكنى والنفقة حاملا كانت أو حايلا، وهذا قول [عائشة] رضي اللّه عنها.

<sup>(</sup>١) في المخطوط: الذي.

<sup>(</sup>۲) راجع شرح مسلم للنووي: ۱۰ / ۹۳.

ويروى أنّ عائشة قالت لفاطمة بنت قيس: اتقي اللّه يا فاطمة فقد فتنتِ الناس؛ إنّما أخرجك رسول الله ﷺ لأنّكِ كنتِ امرأة لسِنَة فخشي لسانكِ على [أحمائك].

فأما نفقة الحامل المتوفى عنها زوجها، فقال علي وإبن عُمر وشُريح والنخعي والشعبي وحماد وإبن أبي ليلي [وسُفر](١) وأصحابه: يُنفق عليها من جميع المال حتى تضع.

وقال إبن عباس وعبد الله بن الزبير وجابر بن عبد الله ومالك والشافعي وأَبُو حنيفة: لا ينفق عليها إلا من نصيبها (٢٠).

﴿ فَإِن أَرْضَعَنَ لَكُم ﴾ أو لادكم منهن ﴿ فَآتُوهِن أَجُورِهِن ﴾ على إرضاعهن ﴿ وَأَتَّمِرُوا بِينكم بِمعروف ﴾ يقول: وليقبل بعضكم من بعض إذا أمرهُ بالمعروف ، وقال الفرّاء: ﴿ وَأَتَّمِرُوا ﴾ همّوا . الكسائى: شاوروا .

﴿ وَإِنْ تَعَاسَرُتُم ﴾ في الرّضاع؛ فأبى الزوج أن يعطي المرأة أجرة رضاعها، وأبت الأُم أن ترضعهُ فليس له إكراهها على أرضاعه، ولكنهُ يستأجر للصبيّ مرضعاً غير أُمه الباينة منهُ، فذلك قولهُ ﴿ فَسَتَرضِعُ لَهُ أُخرى ﴾ .

﴿لينفق ذو سعة من سعته ﴾ على قدر غناهُ ﴿ومن قُدِر ﴾ ضُيّقَ ﴿فلينفق مما آتهُ اللّه ﴾ من المال.

﴿ لا يُكلفُ اللَّه نفساً ﴾ في النفقة ﴿ إلاَّ ما آتها ﴾ أعطاها من المال.

﴿سيجعل اللَّهُ بعد عُسر يُسرا﴾ ﴿وكأيِّن من قرية عتت﴾ عصت وطغت وتمردت ﴿عن أمر

<sup>(</sup>١) كذا في المخطوط، ولعلّه سفيان الثوري، ولم نجده بهذا اللفظ في كتب الفقه نعم في المغني قال: وبه قال ابن شبرمة وابن أبي ليلى والثوري والحسن وأبو حنيفة وأصحابه والبتي والعنبري (المغني: ٩ / ٢٨٩).

<sup>(</sup>٢) راجع المبسوط للسرخسي: ٥ / ٢٠١.

رَبَّها ورُسُلِهِ﴾ أي وأمر رسلهِ ﴿فحاسبناها حساباً شديداً﴾ بالمناقشة والاستقصاء ﴿وعذبناها عذاباً نُكراً﴾ منكراً فظيعاً، وهو عذاب النّار، لفظهما ماض ومعناهما الاستقبال.

وقيل: في الآية تقديم وتأخير مجازها: فعذّبناها في الدنيا بالجوع والقحط والسيف وسائر المصائب والنوائب والبلايا والرزايا، وحاسبناها في الآخرة حساباً شديداً.

﴿فَذَاقَتْ وَبَالَ أَمْرِهَا وَكَانَ عَاقِبَةُ أَمْرِهَا خُسْراً﴾.

﴿ أُعدَّ اللَّهُ لهم عذاباً شديداً فاتقُوا اللَّهَ يَا أُولِي الألباب الذين آمنوا قد أنزلَ اللَّهُ إليكم ذكراً ﴾ يعنى القرآن.

﴿ رَسُولا ﴾ بدل من الذكر. وقيل: مع الرّسول. وقيل: وأرسل رسولا. وقيل: الذِّكر هو الرّسول. وقيل: الذِّكر هو الرّسول. وقيل: أراد شرفاً ثم بيّن ما هو فقال: رسولا.

﴿يتلوا عليكم آيات الله مبيّنات ليخرج الذين آمنوا وعملوا الصّالحات من الظّلمات إلى النّور ومنْ يؤمن باللهِ ويعمل صالحاً يُدخلهُ جنات تجري من تحتها الأنّهار خالدين فيها أبداً قد أحسن الله له رزقاً ﴾ ﴿الله الذي خلق سبع سموات ومن الأرض مثلهنّ في العدد.

﴿يتنزُّلُ الْأَمْرُ بَينَهُنُّ بَالُوحِي مِنَ السَّمَاءُ السَّابِعَةُ إِلَى السَّفْلَى.

وقال أهل المعاني: هو مايدبر فيهنّ من عجيب تدبيره؛ فينزل المطر ويخرج النبات ويأتي بالليل والنّهار والشتاء والصّيف ويخلق الحيوان على اختلاف هيأتها وانواعها، وينقلهم من حال إلى حال.

قال إبن كيسان: وهذا على مجال اللغة واتساعها، كما يقول للموت أمْر اللّهِ، وللرياح والسحاب ونحوها.

وقال قتادة: في كل أرض من أرضه وسماء من سمائه خلق من خلقهِ، وأمر من أمره، وقضاء من قضائهِ.

﴿لتعلموا أنَّ اللّه على كل شيء قدير وأنَّ اللّه قدْ أحاط بكلِ شيء علماً ﴾ فلا يخفى عليه شيء.

## سورة التحريم

#### مدنية، وهي إثنتا عشرة آية ومائتان وسبعة وأربعون كلمة، وألف وستون حرفاً

أخبرني إبن المقرئ، أخبرنا إبن مطر، حدّثنا إبن شويك، حدّثنا إبن يونس، حدّثنا سلام ابن سليم، حدّثنا هارون بن كثير عن زيد بن أسلم عن أبيه عن أبي أمامه الباهلي عن أبي بن كعب قال: قال رسول الله ﷺ: «من قرأ سورة ﴿يا أيها النبي لِمَ تحرم ما أحل اللهُ لك﴾ أعطاهُ الله توبة نصوحاً» [٣٣٥] (١٠).

#### بسم الله الرحمن الرحيم

يَتَأَيُّهَا النَّيُّ لِمَ شُحْرَمُ مَا آمَلُ اللَّهُ لَكُ تَبْغَى مُرْجَاتَ أَزَفَجِكَ وَاللَّهُ عَفُورٌ رَحِمٌ ۞ فَدْ فَرَضَ اللَّهُ لَكُو تَجَلَّهَ أَيْمَنِكُمُّ وَاللَّهُ مُوْلِكُمُّ وَهُوَ الْعَلِيمُ الْمُكِيمُ ۞ وَإِذْ أَسَرَ النَّيُّ إِلَىٰ بَعْضِ أَزْوَجِدِ خَدِيثًا فَلَمَّا نَبَأْتُ بِدِ. وَأَظْهَرُهُ اللَّهُ عَلَيْهِ عَرَّفَ بَعْضَهُ وَأَعْرَضَ عَنْ بَعْضِ فَلَمَّا نَبَأَهَا بِهِ. قَالَتْ مَنْ أَنْبَالُهُ هَاذًا قَالَ نَبَالِينُ الْعَلِيمُ الْخَبِيرُ

﴿يا أيها النبي لِمَ تحرّم ما أحل الله لك تبتغي مرضات أزواجك والله غفورٌ رحيم وذلك أنَّ رسول الله على إذا صلّى الغداة دخل على نسائه امرأة امرأة، وكان أهديت لحفصة بنت عمر عكّة عسل، فكان إذا دخل عليها رسول الله على مُسلِّماً حبسته وسقته منها، وإنّ عائشة أنكرت احتباسه عندها؛ فقالت لجويرية عندها حبشية يقال لها: حصن: إذا دخل رسول الله على على حفصة فادخلي عليها وانظري ماذا يصنع، فأخبرتها الخبر وشأن العسل، فغارت عائشة وأرسلت إلى صَواحبها فأخبرتهن وقالت: إذا دخل عليكنّ رسول الله على فقلن: إنّا نجد منّك ربح مغافير، وهو صمغ العرفط، كريه الرائحة، وكان رسول الله يكرهه.

قال: فدخل رسول الله على سودة، قالت: فما أردت أنْ أقول ذلك لرسول الله على أنّى فرقت من عائشة فقلتُ: يا رسول الله ما هذه الريح التي أجدُها منك ؟ أكلت المغافير ؟ فقال: «لا، ولكن حفصة سقتني عسلا». ثمَّ دخل رسول على امرأة امرأة وهنَّ يقولنَّ له ذلك، ثمَّ دخل على عائشة فأخذت بأنفها. فقال لها النبي ﷺ: «ما شأنك؟»

<sup>(</sup>۱) تفسير مجمع البيان: ۱۰ / ۵۲.

قالت: أجدُ ريح المغافير، أكلتها يا رسول الله ؟ قال: «لا؛ بل سقتني حفصة عسلا».

قالت: حرست إذاً نحلها العرفط، فقال لها ﷺ: «واللّه لا أطعمهُ أبداً» فحرّمهُ على نفسه [٣٣٦] (١٠).

وقال عطاء بن أبي مسلم: إنَّ التي كانت تسقي رسول الله ﷺ أم سلمة.

أخبرنا عبد الله بن حامد، أخبرنا محمد بن الحسن، حدّثنا علي بن الحسن، حدّثنا علي ابن عبد بن ابن عبد الله، حدّثنا حجّاج بن محمد الأعور عن إبن جريج قال: زعم عطاء أنّه سمع عبيد بن عمير قال: سمعتُ عائشة زوج النبي على ورضي عنها تخبر أنَّ رسول الله كان يمكث عند زينب بنت جحش ويشرب عندها عسلا، قالت: فتواطأتُ أنا وحفصة أيّثنا دخل عليها النبي على فلنقل: إني أجدُ منك ربح مغافير، فدخل على احداهما، فقالت له ذلك، فقال: «لا بل شربتُ عسلا عند زينب بنت جحش، ولن أعود له». فنزلت ﴿ يا أَيُها النبي لِمَ تحرم... ﴾ الآيات [٣٣٧](٢).

قالوا: وكان رسول الله على قسّم الأيام بين نسائه فلمّا كان يوم حفصة قالت: يا رسول اللّه، إنّ لي إلى أبي حاجة نفقة لي عندهُ، فأذنْ لي أنْ أزوره وآتي، فأذن لها، فلمّا خرجت أرسل رسول اللّه على إلى جاريته مارية القبطية أم إبراهيم وكان قد أهداها المقوقس فأدخلها بيت حفصة فوقع عليها، فأتت حفصة فوجدت الباب مُغلقاً فحبست عند الباب، فخرج رسول اللّه (عليه السلام) ووجهه يقطرُ عرقاً وحفصة تبكي، فقال: ما يُبكيكِ ؟ قالت: إنّما أذنت لي من أجل هذا، أدخلت أمتك بيتي، ثم وقعت عليها في يومي وعلى فراشي، أما رأيت لي حُرمة وحقاً؟ ما كنتَ تصنعُ هذا بامرأة منهن ؟ فقال رسول الله (عليه السلام): «أليس هي جاريتي قد أحلها اللّه لي ؟ اسكتي فهي حرام عليّ ألتمس بذلك رضاكِ، فلا تخبري بهذا امرأة منهن هو عندك أمانة» [٣٣٨](٣).

فلمّا خرج رسول اللّه ﷺ قرعت حفصة الجدار الذي بينها وبين عائشة فقالت: ألا أُبشركِ أنّ رسول اللّه قد حرّم عليه أمته مارية، فقد أراحنا اللّه منها، فأخبرت عائشة بما رأت وكانتا متصافيتين، متظاهرتين على سائر أزواج النبي ﷺ، فغضبت عائشة فلم تزل بنبي اللّه ﷺ حتى حلف أن لا يقربها؛ فأنزل اللّه ﴿يَا أَيُهَا النّبِي لِمَ تحرّم ما أحلَ اللّه لك﴾ يعني العسل ومارية.

وقال عكرمة: نزلت في المرأة التي وهبت نفسها للنبي عليه والسلام، ويُقال لها أم شريك؛ فأبى النبي (عليه السلام) أن يصلها لأجل امرأته ﴿تبتغي مرضات أزواجك والله غفور رحيم﴾.

<sup>(</sup>۱) تفسير القرطبي: ۱۸ / ۱۷۸، تفسير مجمع البيان: ۱۰ / ۵۵.

<sup>(</sup>۲) تفسير القرطبي: ۱۸ / ۱۷۷.

<sup>(</sup>٣) مجمع الزوائد: ٥ / ٩.

﴿قد فرض الله لكم تحلَّة أيْمانكم﴾ أن تكفروها إذا حنثم، وهي قولهُ في سورة المائدة. ﴿وَاللَّهُ مُولِيكُم وهو العليم الحكيم﴾ فأمرهُ أنْ يكفِّر حنثه، ويُراجع أمته.

﴿ وَإِذْ أُسرٌ النبي إلى بعض أزواجه حديثاً ﴾ وهو تحريمه على فقاته على نفسه، وقوله لحفصة: لا تخبري بذلك أحداً.

وقال الكلبي: أسرّ إليها أنْ أباكِ وأبا عائشة يكونان خليفتين على أُمتي من بعدي.

أخبرنا عبد الله بن حامد قراءة عليه، أخبرنا عمر بن الحسن، حدّثنا أحمد بن الحسن بن سعيد، حدّثنا أُبي، حدّثنا حصين عن الحر المسلي عن خلف بن أبي ثابت عن سعيد بن جبير عن إبن عباس: ﴿وَإِذَ أُسرّ النبي إلى بعض أزواجه حديثاً ﴾ قال: أسرَّ النبي ﷺ أمر الخلافة بعده؛ فحدّثت به حفصة.

أخبرنا عبد الله بن حامد، أخبرنا نصر بن محمد بن شيرزاد، حدّثنا الحسن بن سعيد البزار، حدّثنا خالد بن العوام البزار، حدّثني فرات بن السائب عن ميمون بن مهران في قول الله تعالى ﴿وَإِذْ أَسَرِ النّبي إلى بعض أزواجه حديثاً﴾ قال: أسرَّ إليها أنّ أبا بكر خليفتي من بعدي.

﴿ فَلَمَّا نَبَأْتُ بِهِ ﴾ خبّرت بالحديث الذي أسرّ إليها رسول الله ﷺ صاحبتها.

﴿ وَأَظْهِرُهُ اللَّهُ عَلَيْهِ ﴾ اي وأطلع اللَّه نبيه ﷺ على أنَّها قد نبَّأت به.

وقرأ طلحة بن مصرف: فلمّا أنبأت به بالألف.

﴿ عَرّف بعضهُ ﴾ قرأ على وأَبُو عبد الرّحمن والحسن البصري وقتادة والكسائي: عرف بالتخفيف.

أخبرنا محمد بن عبدوس، حدّثنا محمد بن يعقوب، حدّثنا محمد بن الجهم، حدّثنا الفرّاء، حدّثني شيخ من بني أسد يعني الكسائي عن نعيم بن عَمُرو عن عطاء عن أبي عبد الرّحمن قال: كان إذا قرأ عليه الرجل عرّف بالتشديد حصبه بالحصباء، ومعناه على هذه القراءة: عرف بعض ذلك ما فعلت الفعل الذي فعلته من إفشاء سِرّه أي غضب من ذلك عليها وجازاها به، من قول القائل لمن اساء إليه: لأعرفن لك بمعنى لأجازينك عليه.

قالوا وجازاها رسول الله على بإنّ طلّقها، فلمّا بلغ ذلك عُمر قال: لو كان في آل عمر خير لما طلقك رسول الله شهراً، فجاءه جبرائيل (عليه السلام) وأمرهُ بمراجعتها، واعتزل رسول الله على نساءه شهراً، وقعد في مشربة أم إبراهيم مارية حتى نزلت آية التخيير، فقال مقاتل بن حيّان: لم يطلق رسول الله على حفصة وإنّما همّ بطلاقها فأتاهُ جبرائيل (عليه السلام) فقال: لا تطلّقها؛ فإنّها صوّامة قوّامة، وإنّها من أحدى نسائك في الجنة، فلم يطلقها.

وقرأ الباقون: عرّف بالتشديد يعني: إنّهُ عرّف حفصة بعض ذلك الحديث وأخبرها به،

واختاره أَبُو حاتم وأَبُو عبيدة قال: لأنّه في التفسير أنّهُ أخبرها ببعض القول الذي كان منها، ومما يحقق ذلك قوله: ﴿وَأَعرض عن بعض﴾ يعني: إنّه لم يعرّفها أياهُ ولم يخبرها به.

ولو كانت ﴿عرف بعضه﴾ مخففه لكان ضدّه وأنكر بعضاً، ولم يقل أعرّض عنه.

قال الحسن: ما استقصى كريم قط، قال الله تعالى ﴿عرَّف بعضه وأعرض عن بعض﴾.

قال مقاتل: يعني أخبرها ببعض ما قال لعائشة، فلم يخبرها بقولها أجمع، عرّف حفصة بعضهُ وأعرض عن بعض الحديث بأنّ أبا بكر وعمر يملكان بعدي.

﴿ فَلَمَّا نَبُأُهَا بِهِ ﴾ أي أخبر حفصة بما أظهره الله عليه.

﴿قالت من أنبأك هذا قال نبّأني العليم الخبير﴾.

إِن نَنُوبًا إِلَى اللَّهِ فَقَدْ صَغَتْ قُلُوبُكُمّا وَإِن تَظَاهِرَا عَلَيْهِ فَإِنَّ اللَّهَ هُوَ مَوْلَنَهُ وَجِبْرِيلُ وَصَالِحُ الْمُؤْمِنِينَ وَاللَّهُ عَلَيْهِ فَإِنَّ اللَّهُ هُو مَوْلَنَهُ وَجِبْرِيلُ وَصَالِحُ الْمُؤْمِنِينَ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ إِلَّا لَهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَلَلْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَالْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَالْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عِلْهُ عَلَيْهِ عَلَالْهُ عَلَيْهِ عَلَالْهُ عَلَيْهِ عَلَالِهُ عَلَيْهِ عَلَالِكُ عَلَيْهِ عَلَالِهُ عَلَيْهِ عَلَالِهُ عَلَيْهِ عَلَالِهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَالِهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَالَهُ عَلَيْهِ عَلَالِهُ عَلَيْهِ عَلَالِهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّا عَلَيْهِ عَلَالَهُ عَلَالِهُ عَلَاهُ عَلَالَهُ عَلَالِهُ عَلَيْهِ عَلَالَالِهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَالِهُ عَالْمِعِلَامِ عَلَيْهِ عَلَالْهُ عَلَّالِهُ عَلَّا عَلَالْهُ عَلّهُ عَلَالِهُ عَلَّهُ عَلَالْمِ عَلَّا عَلَالِمُ عَلَّا عَلَّالِهُ عَلَّا عَلَالْهُ عَلَاهُ عَلَالْهُ عَلَاكُ عَلَاكُ عَلَّا عَلّهُ عَلَّا عَلَاكُمُ عَلَالِهُ عَلَّا عَلَالْهُ عَلَالَّا عَلَّا ع

﴿إِنْ تتوبا إلى الله فقد صغت قلوبكما ﴾ أي زاغت ومالت واستوجبتما التوبة.

وقال إبن زيد: مالت قلوبهما بأن سرّهما ان يجتنب رسول الله (صلّى الله عليه وسلمّ) جاريته، وذلك لهما موافق فسرّهما ما كره رسول الله.

أخبرنا أَبُو سعيد محمد بن عبد الله بن حمدون قراءة عليه، أخبرنا أَبُو حامد أحمد بن محمد بن الحسن، حدّثنا محمد بن يحيى، حدّثنا عبد الرّزاق، أخبرنا معمر عن الزهري عن عبيد الله بن عبد الله بن أبي ثور عن إبن عباس قال: لم أزل حريصاً أنْ أسأل عمر على عن المرأتين من أزواج رسول الله اللّتين قال الله تعالى: ﴿إنْ تتوبا إلى الله فقد صغت قلوبكما حتى حج عمر وحججت معه، فلمّا كنا ببعض الطريق عدل عمر وعدلتُ معه بالأداوة فتبرّد ثم أتاني فسكبت على يديه، فتوضاً فقلت: يا أمير المؤمنين من المرأتان من أزواج النّبي صلّى الله عليه وسلّم اللّان قال الله تعالى ﴿إنْ تتوبا إلى الله فقد صغت قلوبكما ﴾. فقال عمر: واعجباً لك يا ابن عبّاس.

قال الزّهري: كره والله ما سأله ولم يكتمه ثمّ قال: هي حفصة وعائشة، ثمّ أخذ يسوق الحديث فقال: كنّا معاشر قريش قوماً نغلبهم نساؤهم، فطفق نساؤنا يتعلّمنَ من نسائهم.

قال: وكان منزلي في بني أُميّة بن زيد بالغوالي قال: فتعصّبتُ يوماً على إمرأتي، فإذا هي تراجعني، فأنكرت أنْ تراجعني فقالت: وما يُنكر أن أُراجعك؟ فواللّه إنّ أزواج النّبي صلّى اللّه عليه ليراجعنه، وتهجره إحداهنّ اليوم إلى الليل قال: فانطلقت فدخلت على حفصة فقلت:

أتراجعن رسول الله صلّى الله عليه ؟ قالت: نعم، قلت: وتهجره إحداكنّ اليوم إلى الليل ؟ قالت: نعم. فقلت: قد خاب من فعل ذلك منكنّ وخسر، أفتأمن إحداكنّ أن يغضب الله عليها لغضب رسوله صلّى الله عليه فاذا هي قد هلكت.

لا تراجعي رسول اللّه صلّى اللّه عليه ولا تسأليه شيئاً وسليني ما بدالك ولا يغرنّك إنْ كانت جارتك هي أوسم وأحبّ إلى رسول اللّه صلّى اللّه عليه وسلّم منك ـ يريد عائشة رضي اللّه عنها

قال: وكان لي جارٌ من الأنصار، قال: كنّا نتناوب النزول إلى رسول اللّه (عليه السلام) فينزل يوماً وأنزل يوماً فيأتيني بخبر الوحي وغيره وآتيه بمثل ذلك، قال: وكنّا نتحدّث أنّ غسّان تفعل الحيل لتغزونا، فنزل صاحبي يوماً ثم أتاني غشيان فضرب بابي، ثم ناداني فخرجت إليه فقال: حدث أمرٌ عظيم.

قلت: ماذا، أجاءت غسّان؟ قال: بل أعظم من ذلك! طلق الرسول نساءه. فقلت: قد خابت حفصة وخسرت، قد كنت أظنّ هذا كائناً، حتّى إذا صليت الصبح شددت عليّ ثيابي، ثمّ نزلت فدخلت على حفصة وهي تبكي فقلت: أطلّقكنّ رسول الله على ؟ قالت: لا أدري هو معتزل في هذه المشربة، فأتيت غلاماً له أسود، فقلت: استأذن لعمر، فدخل الغلام ثمّ خرج إليّ فقال: قد ذكرتك له فَصَمَتْ، فانطلقت حتّى أتيتُ المنبر فإذا حوله رهط جلوس بعضهم، فجلست قليلا ثمّ غلبني ما أجد، فأتيت الغلام فقلت: استأذن لعمر فدخل ثم خرج إليّ فقال: قد ذكرتك له فصمت، فخرجت فجلست إلى المنبر ثمّ غلبني ما أجد فأتيت ـ يعني الغلام ـ فقلت: استأذن لعمر، فدخل ثمّ خرج إليّ فقال: قد ذكرتك له فَصَمَتْ، قال: فوليت مدبراً، فاذا الغلام يعوني فقال: أدخل فقد أذن لك، فدخلت فسلّمتُ على رسول الله على فإذا هو متكئ على رمل يعوني فقال: أدخل فقد أذن لك، فدخلت فسلّمتُ على رسول الله يَلِيُ وقال: لا.

فقلت: الله أكبر، ثم ذكر له ما قال لامرأته وما قالت له امرأته، فتبسم رسول الله على فقلت: يا رسول الله قد دخلت على حفصة وذكرت ما قلت لها. فتبسّم أُخرى، فقلت: أستأنس يا رسول الله ؟ قال: نعم. فجلست فرفعت رأسي في البيت، فوالله ما رأيت فيه شيئاً يرد البصر إلاّ أهن ثلاثة، فقلت: يا رسول الله ادع الله تعالى أنْ يوسّع على أُمتك فقد وسّع على فارس والروم وهم لا يعبدون الله، فاستوى جالساً ثم قال: «أفي شكّ أنت يا بن الخطاب، أولئك عُجّلت لهم طيباتهم في الحياة الدنيا» [٣٣٩]. فقلت: استغفر لي يا رسول الله، وكان أقسم ألاّ يدخل عليهن شهراً من شدة مُوجِدَتِه عليهن حتى عاتبه الله تعالى.

قال الزهري: فأخبرني عُروة عن عائشة رضي الله عنها قالت: فلمّا مضى تسع وعشرون ليلة على رسول اللّه بدأني، فقلت: يا رسول اللّه إنّك أقسمت أنْ لا تدخل علينا شهراً، وإنّك قد

دخلتَ عن تسع وعشرين، أعدهنّ، قال: إن الشهر تسع وعشرون، ثم قال: يا عائشة إنّي ذاكر لك أمراً فلا عليك ألاّ تعجلي فيه حتى تسامري أبويك، قالت: ثم قرأ عليّ ﴿يا أيها النبي قل لأزواجك﴾ حتى بلغ ﴿أجراً عظيماً﴾ قالت عائشة: قد علم أن أبوي لم يكونا يأمراني ـ وقيل: ليأمراني بفراقه ـ فقلت: أفيْ هذا أتسأمر أبوي ؟ فإنّي أريدُ اللّه ورسولهُ والدار الآخرة.

قالت عائشة: فقلت لهُ يا رسول اللّه لا تخبر أزواجك أني اخترتك فقال: فقال النبي ﷺ: إنّما بعثني اللّه مبلّغاً ولم يبعثني متعنتاً [٣٤٠](١).

﴿ وَإِن تَظَاهِرا﴾ تعاونا على أذى النبي ﷺ، قرأ أهل الكوفة بتخفيف الظاء على الحذف واختاره أُبُو عُبيد، وقرأ الباقون بالتشديد على الإدغام واختاره أُبُو حاتم.

﴿ فَإِنَّ اللَّهُ هُو مُولِيهِ ﴾ وليَّه وحافظه وناصره.

﴿وجبريل وصالح المؤمنين﴾ قال المسيب بن شريك: هو أَبُو بكر ﴿ اللهِ عَلَى اللهُ ع

وقال سعيد بن جبير: عمر (رض)، عكرمة: أَبُو بكر وعمر، يدلِّ عليه ما أخبرنا إبن فنجويه، حدِّثنا علي بن أحمد بن نصرويه، حدِّثنا أَبُو الحسن علي بن الحسن بن سليمان الباقلاني، حدِّثنا أَبُو عمار الحسين بن الحرث، حدِّثنا عبد الرحيم بن زيد العمي عن أبيه عن سقيق عن عبدالله عن النبي على في قوله عزَّ وجل ﴿فَإِنَّ الله هو موليه وجبريل وصالح المؤمنين﴾ قال: "إنَّ صالح المؤمنين أَبُو بكر وعمر رضي الله عنهما [٣٤١](٢).

أخبرنا إبن فنجويه، حدّثنا أَبُو علي المقري، حدّثنا أَبُو القاسم بن الفضل، حدّثنا محمد بن يحيى بن أبي عمر، حدّثنا محمد بن جعفر بن محمد بن علي بن حسين بن علي بن أبي طالب، حدّثني رجل ثقة يرفعه إلى علي بن أبي طالب قال: قال رسول الله على في قوله الله تعالى: ﴿وصالح المؤمنين﴾ هو على بن أبي طالب الشهاء [٣٤٢] (٣).

أخبرنا عبد الله بن حامد الوران، أخبرنا عمر بن الحسن، حدّثنا أحمد بن الحسن، حدّثنا أبي، حدّثنا حصين عن موسى بن جعفر عن أبيه عن آبائه عن أسماء بنت عميس قالت: سمعت النبي عليه يقول: «وصالح المؤمنين هو على بن أبى طالب عليه الموهنين هو على بن أبى طالب عليه الموهنين الموهن

وقال الكلبي: هُمْ المخلصون الذين ليسوا بمنافقين.

وقال قتادة والعلاء بن زياد العدوي: هم الأنبياء.

<sup>(</sup>١) سنن الترمذي: ٥ / ٩٦ ح ٣٣٧٤.

<sup>(</sup>٢) مجمع الزوائد: ٧ / ١٢٧.

<sup>(</sup>٣) تفسير القرطبي: ١٨ / ١٨٩، شواهد التنزيل: ٢ / ٣٤١.

<sup>(</sup>٤) فتح البارى: ١٠ / ٣٥٣.

﴿ والملائكة بعد ذلك ظهير ﴾ أي أعوان، فلم يقل: صالحو ولا ظهراً، لأن لفظهما وأنْ كان واحداً فهو في معنى الجمع كقول الرجل: لا يُقرئني إلاّ قارئ القرآن، فهو واحد ومعناه الجمع؛ لأنّه قد أذن لكل قارئ القرآن ان يقرئه.

﴿عسى ربّهُ إن طلقكن أن يبدلهُ أزواجاً خيراً منكنّ مسلمات مؤمنات قانتات اعيات، وقيل: مُصليات.

﴿تائبات عابدات سائحات﴾ يُسحَن معه حيث ما ساح، وقيل: صائمات.

وقال زيد بن أسلم وأبنهُ ويمان: مهاجرات.

﴿ثيّبات وأبكارا والآية واردة في الإخبار، عن القدرة لا عن الكون في الوقت؛ لأنهُ تعالى قال: ﴿إِن طلقكن وقد علِمَ أنّهُ لا يطلقهن وهذا قوله ﴿وإن تتولوا يستبدل قوماً غيركم ثم لا يكونوا أمثالكم و فهذا إخبار عن القدرة وتخويف لهم، لا أن في الوجود من هو خير من أمة محمد عليه الله .

﴿يا أيها الذين آمنوا قوا أنفسكم وأهليكم ناراً ﴿ يعني: مروهم بالخير، وانهوهم عن الشر وعلّموهم وأدنوهم تقوهم بذلك ناراً ﴿ وقودها الناس والحجارة عليها ملائكة غلاظ فظاظ ﴿ شداد ﴾ أقوياء لم يخلق الله فيهم الرّحمة، وهم الزبانيه التسعة عشر وأعوانهم من خزنه النّار.

﴿لا يعصون اللّه ما أمرهم ويفعلون ما يؤمرون﴾ ﴿يا أيها الذين كفرُوا لا تعتذروا اليوم إنّما تجزون ما كنتم تعملون﴾ ﴿يا أيها الذين آمنوا توبُوا إلى اللّه توبةً نصوحا﴾ قراءة العامة بفتح النون على نعت التوبة.

وروى حماد ويحيى بن آدم عن أبي بكر عن عاصم بضمِّهِ على المصدر، وهي قراءة الحسن.

قال المبرّد: أراد توبة ذات نصح، واختلف المفسِّرون في معنى التوبة النّصوح.

وقال عُمَر وأُبي ومعاذ: التوبة النصوح أنْ يتوب ثم لا يعود إلى الذنب، كما لا يعود اللبن إلى الضرع، ورفعهُ معاذ.

وقال الحسن: هي أنْ يكون العبد نادماً على ما مضى، مجمعاً على أنْ لا يعود فيه.

الكلبي: أن يستغفر باللسان، ويندمُ بالقلب، ويمسك بالبدن.

قال قتادة: هي الصادقة الناصحة.

سعيد بن جبير: هي توبة مقبولة، ولا تقبل مالم يكن فيها ثلاث: خوف أن لا تُقبل، ورجاء أن تقبل، وإدمان الطاعات.

سعيد بن المسيّب: توبة تنصحون بها أنفسكم.

القرظي: تجمعها أربعة أشياء: الاستغفار باللسان، والأقلاع بالأبدان، وإظهار ترك العود بالجنان، ومهاجرة سيّئ الخلاّن.

سفيان الثوري: علامة التوبة النّصوح أربع: القلّة، والعلة، والذلة، والغربة.

فضيل بن عياض: هي أن يكون الذنب نصب عينيه، ولا يزال كأنَّهُ ينظرُ إليه.

أُبُو بكر محمد بن موسى الواسطي: هي توبة لا لعقد عوض؛ لأن من أذنب في الدنيا لرفاهيّة نفسه، ثم تاب طلباً لرفاهيتها في الآخرة فتوبته على حظ نفسه لا لله.

أَبُو بكر الورّاق: هي أن تضيق عليك الأرض بما رحبت، وتضيق عليك نفسك كتوبة الثلاثة الذين خلّفوا.

أَبُو بكر الرقاق المصري: ردّ المظالم واستحلال الخصوم، وإدمان الطاعات. رويم الرّاعي: هو أن تكون لله وجهاً بلا قفاً كما كنت لهُ عند المعصية قفاً بلا.

رابعة: توَّبة لابيات منها. ذو النون: علامتها ثلاث: قلة الكلام وقلة الطعام وقلة المنام.

سقيق: هي أن يكثر صاحبها لنفسه الملامة، ولا ينفك من الندّامة، لينجو من آفاتها بالسّلامة.

سري السقطي: لا تصح التوبة النصوح إلا بنصحة النفس من المؤمنين؛ لأن من صحة توبته أحب أن يكون النّاس مثله.

الجنيد: هي أن بنسى الذنب فلا يذكره أبداً؛ لأن من صحة توبته صار محبّاً لله، ومن أحب الله نسى ما دون الله.

سهل: هي توبة أهل السُنّة والجماعة لأنّ المبتدع لا توبة له، بدليل قوله صلّى الله عليه: «حجب الله على كل صاحب بدعة أن يتوب» [٣٤٤](١).

أَبُو الأديان: هي أن يكون لصاحبها دمع سفوح، وقلب عن المعاصي جموع، فاذا كان ذلك فإنّ توبته نصوح، وأمارات التوبة منه تلوح.

فتح الموصلي: علامتها ثلاث: مخالفة الهوى، وكثرة البكاء، ومكابدة الجوع والظماء.

﴿عسى ربّكم أَن يكفّر عنكم سيئاتكم ويدخلكم جنّات تجري من تحتها الأنهار بوم لا يخزي الله النّبي والّذين آمنوا معه نورهم يسعى بين أيديهم وبأيمانهم﴾ على الصراط.

﴿يقولون﴾ إذا طفئ نور المنافقين.

﴿رَبّنا أَتَمَم لنا نورنا واغفر لنا إنّك على كلّ شيء قدير ﴾ ﴿يا أَيّها النّبي جاهد الكفّار والمنافقين واغلظ عليهم ومأواهم جهنّم وبئس المصير ﴾ ثمّ ضرب مثلا للصالحات، والصالحات من النساء فقال عزّ من قائل: ﴿ضرب اللّه مثلا للّذين كفروا امرأة نوح ﴾ واسمها واعلة وامرأة لوط واسمها واهلة. وقال مقاتل: والعدو والهة.

﴿كانتا تحت عبدين من عبادنا صالحين فخانتاهما ﴾ في الدين، وما بغت امرأة النّبي قط.

قال إبن عبّاس: ليس بخيانة الزّنا وهما [امرأتا] نوح ولوط (عليهما السلام) وإنّما خيانتهما أنّهما كانتا على غير دينهما، فكانت امرأة نوح تخبر النّاس أنّه مجنون وتُطلع على سرّه، فاذا آمنَ بنوح أحد أخبرت الجبابرة من قوم نوح به. وأمّا امرأة لوط فكانت تدلّ قومه على أضيافه.

﴿ فلم يغنيا عنهما ﴾ مع توبتهما ﴿ من اللّه شيئاً وقيل ادخلا النّار مع الداخلين ﴾ يخوّف عائشة وحفصة رضى الله عنهما.

﴿وَصْرِبُ اللَّهُ مِثْلًا لِلَّذِينِ آمِنُوا امْرَأَةُ فَرَعُونَ﴾ وهي آسية بنت مزاحم.

قال المفسرون: لمّا غلب موسى السحرة آمنت امرأة فرعون فلمّا تبيّن إسلامها وثبتت عليه أوتد يديها ورجليها بأربعة أوتاد وألقاها في الشمس وأمر بصخرة عظيمة لتلقى عليها، فلمّا أتوها بالصخرة ﴿إذ قالت ربّ إبن لي عندك بيتاً في الجنّة﴾ وأبصرت بيتها في الجنّة من دُرّة، وانتزع الله روحها، فألقيت الصخرة على جسد ليس فيه روح، فلم تجد ألماً من عذاب فرعون.

وقال الحسن وإبن كيسان: رفع الله امرأة فرعون إلى الجنّة فهي فيها تأكل وتشرب.

<sup>(</sup>۱) كنز العمال: ١ / ٢٢١ بتفاوت، وبتمامه في تفسير القرطبي: ١٨ / ١٩٩.

أخبرنا محمد بن عبد الله بن حمدون، أخبرنا على بن عبدان، حدّثنا أَبُو الأزهر، حدّثنا أسباط عن سُليمان عن أبي عثمان عن سلمان قال: كانت امرأة فرعون تعذّب بالشمس، وإذا انصرفوا عنها أظلّتها الملائكة وجعلت ترى بيتها في الجنّة.

﴿ونجني من فرعون وعمله﴾ أي دينه.

أخبرنا عبد الله بن حامد، أخبرنا أحمد بن محمد بن أبي سعيد، حدّثنا علي بن حرث، حدّثنا أَبُو المنذر هشام بن محمد عن أبي صالح عن إبن عبّاس في قول الله تعالى ﴿ونجّني من فرعون وعمله ونجّني من القوم الظالمين﴾ الكافرين، قطع الله بهذه الآية طمع من ركب المعصية ورجا أن ينفعه صلاح غيره، وأخبر أنّ معصية الغير لا تضرّه إذا كان مطيعاً.

﴿ومريم أبنت عمران الّتي أحصنت فرجها فنفخنا فيه من روحنا﴾ أي في درعها، لذلك ذكر الكناية.

﴿وصدّقت﴾ قراءة العامّة بالتشديد، وقرأ لاحق بن حميد بالتخفيف.

﴿بكلمات ربّها﴾ قراءة العامّة بالجمع.

وقرأ الحسن وعيسى والجحدري: الكلمة على الواحد يعنون عيسى (عليه السلام) ﴿وكُتُبُهِ﴾ قرأ أَبُو عمر ويعقوب: وكتبه، على الجمع، وهي رواية حفص عن عاصم واختيار أبي حاتم قال: لأنّها أعم.

وقرأ الباقون: ﴿وكتابه﴾، على الواحد وهي اختيار أبي عبيد.

﴿ وكانت من القانتين ﴾ المطيعين، مجازه: من القوم العابدين، ولذلك لم يقل قانتات، نظيره ﴿ يا مريم اقنتي لربّك ﴾ .

أخبرنا الحسن بن محمد، حدّثنا أحمد بن محمّد بن اسحاق السني ومحمد بن المظفّر قالا: حدّثنا علي بن أحمد بن سليمان، حدّثنا موسى بن سابق، حدّثنا إبن وهب أخبرني الماضي ابن محمد عن بردة عن مكحول عن معاذ بن جبل: أنّ النبّي عَلَيُ دخل على خديجة وهي تجود بنفسها فقال: «أكره ما نزل بك يا خديجة وقد جعل الله في الكره خيراً كثيراً، فإذا قدمت على ضرّاتك فأقرئيهن منّى السلام» [٣٤٥](١).

قالت: يا رسول الله من هنّ ؟

قال: «مريم بنت عمران وآسية بنت مزاحم وكليمة أو حليمة أُخت موسى» [٣٤٦] (٢). شكَّ الراوي، فقالت: بالرفاه والبنين.

<sup>(</sup>۱) تفسير القرطبي: ۱۸ / ۲۰۶.

<sup>(</sup>٢) نفس المصدر السابق.

أخبرنا الحسن بن محمد، حدّثنا عبد الله بن محمد بن شيبة، حدّثنا عبيد الله أحمد بن منصور الكسائي، حدّثنا أبُو أُسامة عن منصور الكسائي، حدّثنا أبُو أُسامة عن شعبة عن عمرو بن مرّة عن أبي موسى قال: قال رسول الله ﷺ: «كمل من الرجال كثير، ولم يكمل من النساء إلا أربع: آسية بنت مُزاحم امرأة فرعون، ومريم أبنة عمران، وخديجة بنت خويلد، وفاطمة بنت محمد، وفضل عائشة على النّساء كفضل الثريد على سائر الطعام» [٣٤٧]

<sup>(</sup>١) جامع البيان للطبري: ٣ / ٣٥٨ صدر الحديث والذيل موجود في مسند أحمد: ٤ / ٣٩٤.

## سورة المُلك

#### مكية، وهي ثلاثون آية، وثلاثمائة وثلاثون كلمة والف وثلاثمائة حرفاً

حدّثنا أَبُو محمد المخلدي أخبرنا أَبُو العباس السراج، حدّثنا العباس بن عبد اللّه الترمذي، حدّثنا حفص بن عمر، حدّثنا الحكم بن أبان عن عكرمة عن إبن عباس قال: قال رسول الله ﷺ: «وددتُ أنّ ﴿تبارك الذي بيده المُلك﴾ في قلب كل مؤمن» [٣٤٨](١).

أخبرني أَبُو الحسن الفارسي، حدّثنا أَبُو عبد الله محمد بن يزيد، حدّثنا أَبُو يحيى البزار، حدّثنا محمد بن يحيى، حدّثنا أَبُو داود، حدّثنا عمران عن قتادة عن عباس الحسبي عن أبي هريرة أنّ رسول الله ﷺ قال: «إنّ سورة من كتاب الله ما هي إلاّ ثلاثون آية شفعت لرجُل وأخرجته يوم القيامة من النّار وأدخلته الجنّة وهي سورة تبارك» [٣٤٩](٢).

أخبرنا أبُو الحسن بن أبي إسحاق المزكي، وأبُو الحسن بن أبي الفضل العدل قالا: حدّثنا السماعيل بن محمد بن إسماعيل الصّفار، حدّثنا سعدان بن نصر، حدّثنا معّمر بن سليمان عن الخليل بن مرّة عن عاصم بن أبي النّجود رواه عن زرّ بن حُبيش عن عبد الله بن مسعود قال: إذا وضع الميت في قبره يؤتى من قبل رجليه فيقال: ليس لكم عليه سبيل قد كان يقوم بسورة المُلك، ثم يؤتى من قبل رأسه فيقول لسانه: ليس لك عليّ سبيل كان يقرأ بي سورة المُلك، ثم قال: هي المانعة من عذاب القبر، وهي في التوراة سورة الملك من قرأها في ليلة فقد اكثر وأطيب.

#### بسم الله الرحمن الرحيم

تَنَرُكَ الَّذِى بِيَدِهِ الْمُلْكُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ الَّذِى خَلَقَ الْمَوْتَ وَالْحَيُوةَ لِبَنْلُوكُمْ أَيْكُمْ اَحْسَنُ عَبَلاً وَهُوَ الْمَرْشِ الْفَقُودُ ﴿ اللَّهِ مَنَ عَلَيْ اللَّهِ عَلَقَ الرَّحْمَانِ مِن تَقَاوُتٍ قَالَتِهِمِ الْمُعَمَّ عَبَلاً وَهُو خَلِيقًا وَهُو حَسِيرٌ ﴿ وَلَقَدْ رَبِّنَا السَّمَاةَ عَلَى بِينَ فَطُورٍ ﴿ إِنَّ مُمْ النَّجِعِ الْمُعَمِّ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ ال

<sup>(</sup>۱) كنز العمال: ۱ / ۸۸۵ ح ۲۲۶۸.

<sup>(</sup>٢) تفسير القرطبي: ١٨ / ٢٠٥.

ٱلْمَصِيرُ ﴾ إِنَّا أَلْقُواْ فِيهَا سَمِعُواْ لِهَا شَهِيقًا وَهِى تَفُورُ ﴾ تَكَادُ تَمَيَّرُ مِنَ الْفَيْظِ كُلُمَّا أَلْفِي فِهَا فَعَجُّ سَالْمُمُّ خَرَنَتُهَا آلَدَ يَأْتِكُو نَذِيرٌ ﴾ قَالُواْ بَلِنَ قَدْ جَاءَنَا نَذِيرٌ فَكَذَبُنَا وَقُلْنَا مَا نَزَلَ اللّهُ مِن ثَنَيْءٍ إِنْ أَشَدُ إِلَّا فِي صَلَالِ كِيرٍ ﴾

﴿تبارك الذي بيده المُلك وهو على كل شيء قدير﴾ ﴿الذي خلق الموت والحيوة﴾ قدّم الموت على الموت والحيوة﴾ قدّم الموت على الحياة لله المؤلفة المؤلفة

قال قتادة: أذلّ الله إبن آدم بالموت، وجعل الدنيا دار حياة ودار فناء، وجعل الآخرة دار جزاء وبقاء. وقيل: قدّمةُ لأنّهُ أقدم، وذلك أنّ الأشياء في الابتداء كانت في حكم الموات كالنطفة والتراب ونحوها، ثم اعترصت عليها الحياة.

قال إبن عباس: خلق الموت على صورة كبش أملح لا يمرّ بشيء ولا يجد ريحه شيء إلا مات، وخلق الحياة على صورة فرس بلقاء، وهي التي كان جبرئيل والأنبياء (عليهم السلام) يركبونها، خطوها مد البصر، وهي فوق الحمار ودون البغل، لا تمر بشيء، ولا تطأ شيئاً ولا يجد ريحها شيء إلاّ حيّ، وهي التي أخذ السامري من أثرها؛ فألقاها على العجل فحيى.

### ﴿ليبلوكم﴾ فيما بين الحياة إلى الموت، ﴿أَيُّكُم أَحْسَنُ عَمَلاً﴾

أخبرنا الحسن بن محمد بن فنجويه، حدّثنا محمد بن عبد الله بن برزة، حدّثنا الحرث بن أسامة، حدّثنا داود بن المحر، حدّثنا عبد الواحد بن زياد العبدي عن كليب بن وائل عن إبن عمر عن النبي (صلّى الله عليه) أنّه تلا (تبارك الذي بيده الملك) حتى بلغ إلى قوله (أيكم أحسن عملا). ثم قال: أيكم أحسن عقلا وأورع عن محارم الله، وأسرعكم في طاعة الله.

وبإسناده عن داود بن المحر، حدّثنا ميسر عن محمد بن زيد عن أبي سلمة عن أبي قتادة قال: قلت: يا رسول الله أرأيت قول الله تعالى ﴿أَيّكُم أحسن عملا﴾ ما عُني به ؟ قال: «يقول أيّكم أحسن عقلا» [٣٥٠](١).

وقال رسول الله ﷺ: «أتمّكم عقلا وأشدّكم لله خوفاً، وأحسنكم فيما أمر الله تعالى به ونهى عنه نظراً وإن كان أقلكم تطوعاً» [٣٥١](٢).

أخبرنا محمد بن موسى بن الفضل، حدّثنا أبُو عبد الله محمد بن عبد الله بن أحمد، حدّثنا أَبُو بكر بن أبي الدّنيا القرشي، حدّثنا محمد بن علي بن الحسن بن سقيق عن إبراهيم عن

<sup>(</sup>١) جامع البيان للطبري: ١٢ / ٩.

<sup>(</sup>۲) تفسير مجمع البيان: ١٠ / ٦٩.

الأشعث عن فضيل بن عَياض ﴿ليبلوكم أيّكم أحسن عملاً﴾ قال: أخلصه وأصوبة، قلت: ما أخلصه وأصوبة، قلت: ما أخلصه وأصوبه ؟ قال: إنّ العمل إذا كان خالصاً ولم يكن خالصاً لم يقبل، وإذا كان صواباً، والخالص: إذا كان لله، والصّواب: إذا كان على السُنّة.

وقال الحسن: يعني أيَّكم أزهد في الدنيا زهداً، وأترك لها تركاً.

وقال سهل: أيَّكم أحسن توكُّلا على اللَّه.

قال الفرّاء: لم يرفع البلوى على أي؛ لأنّ فيما بين أي والبلوى إضماراً وهو كما يقول في الكلام: بلوتكم لأنظر أيّكم أطوع، ومثله ﴿سلْهم أيّهم بذلك زعيم﴾(١) أي سلهم وانظر أيّهم. فأيّ رفع على الابتداء وأحسن خبره.

﴿وهو العزيز الغفور \* الّذي خلق سبع سموات طباقاً > طبقا على طبق، بعضها فوق بعض، يقال: أطبقت الشيء إذا وضعت بعضه فوق بعض.

قال أبان بن تغلب: سمعت بعض الأعراب يذمّ رجلا فقال: شرّه طباق، وخيره غير باق. قال سيبويه: ونصب طباقاً لأنّه مفعول ثان.

﴿ مِا ترى في خلق الرحمٰن من تفاوت﴾ قرأ يحيى بن ثابت والأعمش وحمزة والكسائي: من تفوّت بغير ألف، وهي اختيار أبي عبيد وقراءة عبد الله وأصحابه.

أخبرنا عبد الله بن حامد الورّاق، أخبرنا مكي بن عبدان، حدّثنا عبد الله بن هاشم، حدّثنا يعبد الله بن هاشم، حدّثنا يحيى بن سعيد القطان عن سفيان عن الأعمش عن إبراهيم عن إبراهيم عن علقمة عن عبد الله أنّه كان يقرأ: من تفوّت.

قال الأعمش: فذُكرتْ لأبي رزين فقال: لقد سمعتها من عبد الله فيما قبلتها وأخذتها، وقرأ تفاوت، وهي قراءة الباقين واختيار أبي حاتم وهما لغتان مثل التعهد والتعاهد، والتحمّل والتحامل، والتظهر والتطاهر. ومعناه: ماترى في خلق الرحمن من اعوجاج واختلاف وتناقض وتباين، بل هي مستوية مستقيمة، وأصله من الفوت، وهي أنْ يفوت بعضها بعضاً لقلّة استوائها، يدلّ عليه قول إبن عبّاس: من تفرق (٢).

﴿فارجع﴾ فَرد ﴿البصر﴾ قال الفراء: إنّما قال فارجع وليس قبله فعل مذكور فيكون الرجوع على ذلك الفعل؛ لأنّ مجاز الكلام: أُنظر ثمّ ارجع البصر.

<sup>(</sup>١) سورة القلم: ٤٠.

<sup>(</sup>٢) راجع زاد المسير لابن الجوزي: ٨ / ٥٨.

﴿هل ترى من فطور﴾ فتوق وشقوق وخروق.

الضحّاك: اختلاف وشطور، عطية: عيب، إبن كيسان: تباعد، القرظي: قروح، أَبُو عبيدة: صدوع (١) قال عبيد الله بن عبد الله بن عتبة بن مسعود:

شقة ت القلب ثم ذررت فيه هواك فليم فالتأم الفطورُ (۲) وقال آخر:

تغلغل حيث لم يبلغ شراب ولا سُكر ولم يبلغ سرور (٣) وقال آخر:

بنى لكم بلا عدمد سماء وزيّنها فدما فيها فطور (١٠) وزيّنها فرا فيها فطور (١٠) وزيّنها فرم ارجع البصر وكرّر النظر ﴿كرّتين﴾ مرتين، ﴿ينقلبُ ينصرفُ ويرجع ﴿إليك البصر خاسئاً ﴾ خاشعاً، ذليلا، مبعداً ﴿وهو حسير ﴾ يعني كليل، منقطع لم يُدرك ماطلب قال الشاعر:

نظرتُ إليها بالمحصب من منى فعاد إليّ الطرفُ وهو حسير (٥)

أخبرنا إبن فنجويه، حدّثنا موسى بن محمد، حدّثنا الحسن بن علويه، حدّثنا إسماعيل بن عيسى، حدّثنا المسيب، حدّثنا إبراهيم البكري عن صالح بن جبار عن عبد الله بن يزيد عن أبيه، قال المسيب: وحدّثنا أبُو جعفر عن الرّبيع عن كعب قالا: السماء الدنيا موج مكفوف، والثانية مرمرة بيضاء، والثالثة حديد، والرابعة صفر - وقال نحاس - والخامسة فضة، والسادسة ذهب والسّابعة ياقوته حمراء، وبين السّماء السّابعة إلى الحجب السبعة صحاري من نور، واسم صاحب الحجب «فنطاطروس».

﴿ ولقد زينا السّماء الدُّنيا بمصابيح ﴾ أي الكواكب، واحدها مصباح وهو السراج.

﴿وجعلناها رجوماً ﴾ مرمى ﴿للشياطين ﴾ إذا اخترقوا السّمع ، ﴿وأعتدنا لهم ﴾ في الآخرة ﴿عذاب السّعير ﴾ ما جعلنا لهم في الدنيا من الشهب ، ﴿والذّين كفروا بربّهم ﴾ أيضاً ﴿عذاب جهنم وبئس المصير ﴾ ﴿إذا ألقوا فيها سمعوا لها شهيقاً ﴾ صوتاً كصوت الحمار ﴿وهي تفور ﴾ تزفر وتغلى بهم كما يغلى القدر .

<sup>(</sup>١) راجع تفسير الطبري: ٢٩ / ٥ ـ ٦، وفتح القدير: ٥ / ٢٥٩.

<sup>(</sup>٢) لسان العرب: ٤ / ٣٠٣.

<sup>(</sup>٣) تفسير القرطبي: ١٨ / ٢٠٩.

<sup>(</sup>٤) الأبيات في تفسير القرطبي: ١٨ / ٢٠٩.

<sup>(</sup>٥) تفسير القرطبي: ١٨ / ٢١٠.

وقال مجاهد: تفور بهم كما يفوّر الحبّ القليل في الماء الكثير.

﴿تكاد تميّزُ من الغيظ﴾ يتفرق بعضها من بعض على أهلها غيظاً وانتقاماً لله تعالى ﴿كلّما أَلْقي فيها فوج﴾ قومٌ ﴿سألهم خزنتها ألمْ يأتكم نذير﴾ رسول في الدنيا ﴿قالوا بلى قد جاءنا نذير فكذبنا وقلنا﴾ للرُسُل ﴿ما نزّل الله من شيء إن أنتم إلاّ في ضلال كبير﴾.

﴿وقالوا﴾ وهم في النّار ﴿لُو كُنّا نسمع﴾ النذر من الرُسُل، وما جاؤونا به ﴿أُو نعقل﴾ عنهم. قال إبن عباس: لو كنّا نسمع الهدى أو نعقله فنعمل به.

 النار فتشهق إليه النار شهيق البغلة إلى الشعير، ثمّ تزفر زفرة لا يبقى أحدٌ إلاّ خاف.

﴿إِنَّ الذين يخشون ربَّهم بالغيب لهم مغفرة وأجر كبير \* وأسرَّوا قولكم أو اجهروا به إنه عليم بذات الصدور \* ألا يعلم من خلق وهو اللطيف الخبير ﴾

قال ابن عباس: نزلت في المشركين، كانوا ينالون من رسول الله على فيخبره جبرائيل ما قالوا فيه ونالوا منه، فيقول بعضهم لبعض: أسرّوا قولكم كي لا يسمع إله محمد. وقال أهل المعاني: إن شئت جعلت «من» في قوله: ﴿من خلق﴾ اسماً للخالق؟ فقلت: ألا يعلم الخالق ما في الصدور وهو اللطيف الخبير، وإن شئت جعلته اسماً، فقلت: ألا يعلم الله مخلوقه.

أخبرنا الفنجوي حدّثنا موسى بن الحسن بن علويّة حدّثنا عيسى بن إسماعيل بن عيسى بن المسيّب، قال: بينا رجل واقف بالليل في شجر كثير وقصفت الريح فوقع في نفس الرجل فقال: أترى الله يعلم مَنْ خلق وهو اللطيف الخبر؟!

وروى محمد بن فضيل عن زرين عن ابن أبي أسماء أنّ رجلا دخل غيضة فقال: لو خلوت هاهنا للمعصية مَنْ كان يراني؟ قال: فسمع صوتاً ملأ ما بين لا يتي الغيضة، ألا يعلم مَنْ خلق وهو اللطيف الخبير؟!

﴿ هو الذي جعل لكم الأرض ذلولا ﴾ سهلا مُسخّرة لا تمتنع ﴿ فامشوا في مناكبها ﴾ قال ابن عباس وقتادة: في جبالها، ضحاك: في آكامها، مجاهد: طرقها وفجاجها، وقال الكلبي: أطرافها، الفرّاء: في جوانبها، مقاتل: نواحيها، الحسن: سهلها حيث أردتم فقد جعلها لكم ذلولا لا تمتنع، وأصل المنكب الجانب ومنه منكب الرجل، والربح النكاب، وتنكب فلان

﴿وكلوا من رزقه﴾ الحلال ﴿وإليه النشور﴾ ﴿ءَأَمنتم مَنْ في السماء﴾ وقال ابن عباس: أمنتم عذاب مَنْ في السماء أن عصيتموه. وقيل: معنى ﴿أمنتم مَنْ في السماء ﴾: قدرته وسلطانه وعرشه ومملكته، وقيل: إنّما قال: ﴿مَنْ في السماء ﴾ لأنّهم كانوا يعترفون بأنّه إله السماء ، ويزعمون إنّ الأصنام آلهة الأرض، وكانوا يدعون الله من جهة السماء، وينتظرون نزول أمره بالرحمة والسطوة منها.

وقال المحقّقون (١٠): معنى قوله: ﴿ في السماء ﴾ أي فوق السماء كقوله تعالى: ﴿ فسيحوا في الأرض﴾ (٢)، أي فوقها لا بالمماسة والتحيز ولكن بالقهر والتدبير (٣).

<sup>(</sup>١) في المخطوط: المتحقّقون.

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة: ٢.

<sup>(</sup>٣) راجع تفسير القرطبي: ١٨ / ٢١٦.

وقيل: معناه على السماء كقوله: ﴿ولأصلّبتكم في جذوع﴾(١) ومعناه: إنّه مالكها ومدبّرها والقائم عليها، كما يقال: فلان على العراق والحجاز، وفلان على خراسان وسجستان يعنون أنّه واليها وأميرها.

وأعلم أنّ الآيات والأخبار الصحاح في هذا الباب كثيرة وكلّها إلى العلو مشيرة، ولا يدفعها إلاّ ملحد جاحد أو جاهل معاند، والمراد بها ـ والله أعلم ـ توقيره وتعظيمه وتنزيهه عن السفل والتحت، ووصفه بالعلو والعظمة دون أن يكون موصوفاً بالأماكن والجهات والحدود والحالات؛ لأنّها صفات الأجسام وأمارات الحدث والله سبحانه وتعالى كان ولا مكان فخلق الأمكنة غير محتاج إليها، وهو على ما لا يزل، ألا يرى أنّ الناس يرفعون أيديهم في حال الدعاء إلى السماء مع إحاطة علمه وقدرته ومملكته بالأرض وغيرها أحاطتها بالسماء، إلاّ أنّ السماء مهبط الوحي ومنزل القطر ومحلّ القدس ومعدن المطهرين المقرّبين من ملائكته، وإليها ترفع أعمال عباده وفوقها عرشه وجنّته وبالله التوفيق.

﴿أَن يخسف﴾ يغور ﴿بكم الأرض فإذا هي تمور﴾ قال الحسن: تُحرّك بأهلها، وقال الضحّاك: تدور بهم وهم في قعرها، وقال ابن كيسان: تهوى بهم.

﴿أُم أَمنتم مَنْ في السماء أن يُرسل عليكم حاصباً ﴾ ريحاً ذات حجارة كما فعل بقوم لوط وأصحاب الفيل ﴿فستعلمون كيف نذير﴾ أي إنذاري بالعذاب.

﴿ولقد كذَّب الذين من قبلهم فكيف كان نكير﴾ إنكاري، وأثبت بعض القرّاء الياء في هذه الحروف وجوابها على الأصل وحذفها بعضهم على الخط.

﴿أُولَم يروا إلى الطير فوقهم﴾ ﴿صافّات﴾ أجنحتها وهي تطير، ﴿ويقبضن﴾ أجنحتها بعد انبساطها، ﴿ما يمسكهنّ﴾ يحبسهنّ في حال القبض والبسط أن يسقطن، ﴿إلاّ الرحمٰن إنّه بكلّ شيء بصير﴾.

﴿أَمن هذا الذي هو جند لكم﴾ قال ابن عباس: منعه لكم ﴿ينصركم من دون الرحمٰن﴾ فيدفع عنكم ما أراد بكم ﴿إن الكافرون إلاّ في غرور﴾ ﴿أمّن هذا الذي يُرزقكم إن أمسك رزقه بل لجّوا في عتو﴾ في الضلال ﴿ونفور﴾ تباعد من الحقّ ﴿أفمن يمشي مكبّاً على وجهه﴾ راكباً رأسه في الضلالة والجهالة أعمى القلب والعين لا يُبصر يميناً ولا شمالا، وهو الكافر.

وقال قتادة: هو الكافر أكبّ على معاصي الله في الدنيا فحشره الله يوم القيامة على وجهه، ﴿أهدى أمّن يمشي سويّاً على صراط مستقيم﴾ وهو المؤمن، وقوله ﴿مكبّاً على وجهه﴾ فعل غريب! لأنّ أكثر اللغة في التعدّي واللزوم أن يكون أفعلت يفعّل، وهذا على ضدّه يقال:

<sup>(</sup>۱) سورة طه: ۷۱.

كببت فلاناً على وجهه فأكب، قال الله تعالى: ﴿فكبّت وجوههم في النار﴾(١)، وقال النبيّ ﷺ: «وهل يكبّ الناس في النار على مناخرهم إلاّ حصائد ألسنتهم» [٣٥٢](٢).

ونظيره في الكلام قولهم: قشعت الريح السحاب فأقشعت، وبشرته بمولود فأبشر، وقيل مكبّاً لأنه فعل غير واقع (٢٠)، قال الأعشى:

مكبّاً على روقيه يُحفّز عرفه على ظهر عُريان الطريقة أهيما(٤)

﴿قل هو الذي أنشأكم وجعل لكم السمع والأبصار والأفئدة قليلا ما تشكرون \* قُلّ هو الذي ذرأكم في الأرض وإليه تحشرون \* ويقولون متى هذا الوعد إن كنتم صادقين \* قُلّ إنّما العلم عند الله وإنّما أنا نذير مبين \* فلمّا رأوه \* ويعني العذاب في الآخرة عن أكثر المفسّرين وقال مجاهد: يعني العذاب ببدر، ﴿زُلفة \* قريباً، وهو اسم بوصف مصدر يستوي فيه المذكّر والمؤنّث والواحد والاثنان والجميع ﴿سيئت ﴾ أُخزيت ﴿وجوه الذين كفروا \* فاسودت وعلتها الكآبة والغربة يقول العرف: سويه فسيء، ونظيره سررته فسر وشعلته فشعل ﴿وقيل \* قال لهم الخزنة: ﴿هذا الذي كنتم به تدّعون ﴾ أي أن يعجّله لكم.

﴿قَلَ﴾ يا محمد لمشركي مكّة الذين يتمنّون هلاكك ويتربّصون بك ريب المنون ﴿أَرأيتم إِن المكني الله﴾ فأماتني ﴿ومَنْ معي أو رحمنا﴾ أبقانا وأخّر في آجالنا ﴿فمن يجير الكافرين من عذاب أليم﴾ فإنّه واقع بهم لا محالة، وهذا اختيار الحسين بن الفضل ومحمد بن الحسن.

وقال بعضهم: ﴿قُلُ أُرأيتم إِن أَهلكني الله﴾ فعذّبني (ومَنْ معي أو رحمنا) غفر لنا (فمن يُجير الكافرين من عذاب أليم) ونحن معاً إنّما خائفون من عذابه؛ لأنّ له أن يأخذنا بذنوبنا ويعاقبنا ويهلكنا؛ لأنّ حكمه جائز وأمره نافذ وفعله واقع في ملكه، فنحن مع إيماننا خائفون من

<sup>(</sup>١) سورة النمل: ٩٠.

<sup>(</sup>٢) سنن الترمذي: ١٢٥/٤.

<sup>(</sup>٣) في تفسير الطبري زيادة: وإذا لم يكن واقعاً أدخلوا فيه الألف فقالوا: اكب فلان على وجهه فهو مكب ومنه قول الأعشى....

<sup>(</sup>٤) تفسير الطبري: ٢٩/٢٩.

<sup>(</sup>٥) سورة الأنفال: ٣٢.

عذابه فمن يمنعكم من عذاب الله وأنتم كافرون؟ وهذا معنى قول ابن عباس واختيار عبد العزيز ابن يحيى وابن كيسان.

﴿قل هو الرحمٰن آمنًا به وعليه توكلنا فستعلمون بالياء الكسائي ورواه عن علي ﴿ الباقون بالتاء، ﴿مَنْ هو في ضلال مبين ﴾ نحن أم أنتم ﴿قل أرأيتم إن أصبح ماؤكم غوراً ﴾ يعني غائراً ذاهباً ناضباً في الأرض لا تناله الأيدي والدلاء، قال الكلبي ومقاتل: يعني ماء زمزم وبئر ميمون الحضرمي وهي بئر عادية قديمة.

﴿ فَمَن يَأْتَيَكُم بِمَاء مَعِينَ ﴾ ظاهر تناله الأيدي والدلاء، وقال عطاء عن ابن عباس: جار، وقال المؤرخ: عذب بلغة قريش.

# محتوى الجزء التاسع من كتاب تفسير الثعلبي

| سُورَةُ الأَحقَافِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| سُورَةُ مُحَمَّد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| سُورَةُ الْفَتحِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| سُورَة الحَجُراتِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| سُورَة ق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| سورة الذاريات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| سورة الطور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| سورة النجم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| سورة القمر ا |
| سورة الرَّحْمن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| سورة الواقعة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| سورة الحديد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| سورة المجادلة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| سورة الحشر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| سورة الممتحنة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| سورة الصف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| سورة الجمعة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| سورة المنافقون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| سورة التغابن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| سورة الطلاق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| W5W                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |

طِبِعَ عَلَى مَطِابِعُ وَارُ لِهِمِينًا وَالنَّرِ لِهِ شَكِلِعِ مَنِي