# الصاحب ساحب

## تأليف

أبو محمد/

خالد بن محمد البحر جاسور



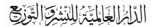


## جُفُوقُ الطّبع مَجَفُوطُهُ

# الدَّامُ الْجَالِمَةِ مُالِلْتَيْنُ كُلِلْتَيْنُ كُوا التَّوْزُكِ

لصاحب ساحب

الطبعة الأولى: ١٤٣١هـ /٢٠١٠م رقم الإيداع: ٢٠١٠/٠٠٠٠٠٠٠ الترقيم الدولى: 00-00-6326-977-978





ص.ب: ۲۱۰ ر.ب: ۲۱۱۱ ۳۱۰ ش الصالحي محطة مصر - الإسكندرية محمول: ۲۰۱۲ ۲۰۰۵ ۲۰۰۰ (۲۰۲۰ ۴۷٬۳۷۰ ۲۰۳۰) تلفاكس: ۳۹۰۷۲۰۵ E-mail: alamia\_misr@hotmail.com

### بسمالله الرحمن الرحيسم

إنَّ الحمد لله، نحمده ونستعينه ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا وسيئات أعمالنا، مَنْ يَهده الله فلا مُضل له، ومن يُضلل فلا هادي له، وأشهدُ أنْ لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهدُ أنَّ عمدًا عبدُه ورسوله.

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ حَقَّ تُقَالِفِهِ وَلَا تَمُوثُنَّ إِلَّا وَأَنتُمُ مُسْلِمُونَ ﴾ [الحَجَلِنْ :١٠٢].

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَقُوا رَبَّكُمُ ٱلَّذِي خَلَقَكُمْ مِن نَفْسِ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَآءٌ وَاتَّقُوا ٱللَّهَ ٱلَّذِي تَسَآءَ لُونَ بِهِ وَٱلْأَرْحَامُ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ﴾ [النَّنَاءُ: ١].

﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَقُواْ ٱللَّهَ وَقُولُواْ قَوْلًا سَدِيدًا ﴿ يُصَلِحُ لَكُمْ أَعُمَا لَكُمْ أَنُوبَكُمُ ۗ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدَ فَازَ فَوْزًا كُمُ مَ عُظِيمًا ﴾ [الاَحْرَابُ:٧٠-٧١].



فإنَّ الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى أمرنا بأوامر وأوصانا بوصايا، وكذلك نبيه حَلَّالللهُ عَلَيْهُ مَسِّلِ حثنا على أمور، ولا يأمرنا ربُنا تَبَارَكَ وَتَعَالَى بشيء ولا نبيه حَلَّالللهُ عَلَيْهُ مَسِّلِ إلا وفيه مصلحة بل مصالح عظيمة لنا، وهذا الفرقُ بين أوامر المولى جَلَّوَعَلا ورسوله حَلَّاللهُ عَلَيْهُ مَسِّلِ ، وبين أوامر البشر.

ومِن أوامره سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ وأوامر رسوله صَّلُولَلُمُمَّالِيُهُ عَلَيْكُ : الأمر بصحبة الأخيار: قال تعالى:

﴿ وَآصْبِرُ نَفْسَكَ مَعَ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِٱلْغَدُوةِ وَٱلْعَشِيّ يُرِيدُونَ وَجْهَةً أَر وَلَا تَعَدُ عَيْنَاكَ عَنْهُمْ تُرِيدُ زِينَةَ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنِيَّ وَلَا نُطِعْ مَنْ أَغْفَلْنَا قَلْبَهُ وَعَن ذِكْرِنَا وَٱتَّبَعَ هَوَنهُ وَكَانَ أَمْرُهُ وَفُرُكًا ﴾ [الكهف ٢٨].

فأمرنا سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى بصحبة الأخيار وملازمتهم، ونهانا عن صحبة الأشرار مع ضرورة مفارقتهم، قال عَرَّفَجَلَّ: ﴿ وَلَا نُطِعْ مَنْ أَغْفَلْنَا فَلْبَهُ عَن ذِكْرِنَا ﴾ [الكَمْثُ:٢٨].

وهذه مسألة عظيمة من مسائل هذه الحياة الدنيا، فإنَّ الله تعالى لبالغ حكمته ونافذ قدرته خلق الخلق بتدبيره وفطرهم

بتقديره فكان مِنْ لطيف ما دبَّر وبديع ما قدر، أنْ خلق الإنسان مطبوعًا على الافتقار إلى جنسه، راغبًا في مصاحبة مَنْ هم على شاكلته، ميالًا إلى مخالطة أفراد نوعه ومجالسة بني جلدته، والإسلام كما تعلم أيها القارئ اللبيب دين تجمع وإلفة، ونزعة التعرف إلى الناس أو الاختلاط بهم أصيلة في تعاليمه، ولهذا قالوا قديمًا: «الإنسانُ مدنيٌ بطبعه» يحب المجالسة والمخالطة، ويكره الوحدة والعزلة، فلا يمكن أنْ يعيش لوحده، بل لابد له من جليس يؤنسه، أي لا بد له من صديق وصاحب، ولابدله من قوم يأوي إليهم، ويكون معهم، وقد جاءت شريعةُ أحكم الحاكمين ملبية لهذه الحاجة الفطرية التي يصلح بها معاش الناس ومعادهم، ولكنها بينت بيانًا كافيًا شافيًا أنه لا يصلح للصحبة كل إنسان، فحثت على صحبة المتقين الأبرار، ونهت وحذرت عن صحبة أهل المعاصي والأشرار، فمن الجلساء مَنْ تكون مجالسته دواء، ومنهم مَنْ تكون مجالسته داء.

إذًا الجلساء قسمان: جليس صالح، وجليس سوء، فلينظر الإنسانُ مَنْ يجالس، ويؤيد ذلك ما جاء في الحديث

أَنَّ النبي صَّلَاللَّهُ عَلَيْهُ مَسِّلِمُ قَال: «الرجلُ على دين خليلهِ، فلينظر أحدُكمْ مَنْ يخاللُ»(١).

فإنْ كان يعينه على أداء الواجب وحفظ الحقوق، ويحجزه عن السوء واقتراف الحرام، فإنه قرين الخير الذي يجب أنْ يستمسك به ويحرص على مودته ومجالسته، وإلا فليحذر الانخداع بمن يزينون له طريق الغواية، ويسترسلون معه في أسباب اللغو واللهو، فابتعاد المسلم الذي يرجو النجاة لنفسه عمن تسوء صحبتهم أو من يغرون بالتهاون والهزل واجب.

فعلى الإنسان - ذكرًا كان أو أنثى - أنْ يختار الجليسَ الصالح الذي يدلُ على الخير وطريقه ويحثه عليه، ويبعده عن الشر وسُبله وأسبابه وأهله ويحذره منهم.

ونظرًا لخطورة الصديق وتأثيره البالغ على الإنسان فإنَّه لا بد أنْ تكون هناك ضوابط وقواعد لاختياره وإلا أصيب الإنسانُ بالضرر والعنت، ولذا يُحذر القرآنُ الكريم من

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود والترمذي من حديث أبي هريرة ويشه ، وحسنه الشيخ الخرجه أبو رحمة الله تعالى عليه في «صحيح الجامع» (١/ ٢٦٤) حديث رقم [٣٥٤٥].

V

صديق السوء في غير ما موضع من كتاب الله جلَّ في علاه في إشارة صريحة إلى ضرورة اختيار الصديق وفق مواصفات معينة يقول سبحانه: ﴿ وَيَوْمَ يَعَشُّ ٱلظَّالِمُ عَلَى يَدَيْهِ يَكُوُلُ يَكَيْتَنِي التَّا لَمُ عَلَى يَدَيْهِ يَكُولُ يَكَيْتَنِي التَّا لَمُ عَلَى يَدَيْهِ يَكُولُ يَكَيْتَنِي التَّا لَمُ عَلَى يَدَيْهِ يَكُولُ يَكَيْتَنِي اللهِ التَّا فَلِيلًا اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ ال

قال شيخ المفسرين الإمام ابن جرير الطبري رحمة الله تعالى عليه في تفسيره: ﴿ وَيَوْمَ يَعَضُّ ٱلظَّالِمُ... ﴾ يقول تعالى ذكره: ويوم يعضُّ الظالم نفسه المشركُ بربِّه على يديه ندمًا وأسفًا على ما فرَّط في جنْبِ الله، وأوبقَ نفسَهُ بالكفر به في طاعة خليله الذي صَدَّه عن سبيل ربِّه، يقولُ: يا ليتني اتخذتُ في الدُّنيا مع الرسول سبيلًا، يعنى طريقًا إلى النجاة من عذاب الله.

وقوله: ﴿ لَقَدْ أَصَلَنِي عَنِ ٱلذِكْرِ بَعْدَ إِذْ جَآءَنِ... ﴾ يقولُ جَلَّ ثناؤه مخبرًا عن هذا النادم على ما سلف منه في الدنيا من معصية ربِّه في طاعة خليله: لقد أضلَّني عن الإيهانِ بالقُر آن وهو الذِّكرُ بعدَ إذْ جاءني من عند الله فصدَّني عنه، يقول الله:

﴿ وَكَانَ ٱلشَّيْطَانُ لِلْإِنسَانِ خَذُولًا ﴾ يقول: مسلمًا لما ينزل به من البلاء غير منقذه ولا منجيه. اهـ

فتأملوا إخواني الكرام حفظكم الله تعالى ما أخبر به سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عن ندم الظّالم يوم القيامة وتأسفِه على مصاحبته لَمِنْ ضلَّ وانحرف، وكان سببًا في انحرافه وإضلاله، وكيف كان هذا الصديقُ والخليلُ سببًا لدخول هذا البائس عذاب الله، وبعده عن رحمته، نعوذ بالله تعالى من سوء العاقبة.

وقبل الشروع في الموضوع يجب أنْ نقف وقفة حتى نبين فيها الفرق بين الصاحب والصديق، لكي يكون القارئ الكريم على علم ودراية بمدلول كل منها.

#### الفرق بين الصاحب والصديق:

من جمال اللغة العربية وثرائها الواسع في مفردات كلماتها، أنَّ بناء الكلمة يحمل المعنى في داخله، فالصاحبُ من الصحبة في الزمان والمكان، والصديقُ من الصدق في التعامل وفي المحبة، (وكما يُقال: الصديق مَنْ صَدَقَك - بالتحريك -

وليس مَنْ صَدَّقك - بالتشديد - والمراد: الصديقُ من كان صادقًا معك في معاملته ونصحه وجميع أمره).

قال الشاعر:

سلامٌ على الدنيا إذا لم يكن بها صديقٌ

صدوقٌ صادق الوعد منصفًا

وبعضُنا يخلط بين الصاحب والصديق وينسى أنَّ اللغة العربية حددت مفه ومَ كل منها، وأنه ليس كل صاحب صديقًا، والقرآنُ الكريم راعى الفوارق بين الكلمتين. وقد جاءت كلمة «الصديق» في القرآن مرتين فقط .. الأولى: في التشريع بجواز الأكل من بيت الصديق واعتباره ضمن الأقارب، وذلك في قوله تَبَارَكَ وَتَعَالَى: ﴿ لِّيسَ عَلَى ٱلْأَعْمَى حَرَجٌ وَلَا عَلَى ٱلْأَعْدَجِ حَرَجٌ وَلَا عَلَى ٱلْمَرِيضِ حَرَجٌ وَلَا عَلَى ٱلْأَعْدَجِ أَن تَأْكُلُواْ مِنْ بُيُوتِكُمْ أَوْ بُيُوتِ ءَابَ آبِكُمْ أَوْ بُيُوتِ أُمَّهَ تِكُمْ أَوْ بُيُوتِ إِخْوَنِكُمْ أَوْ بُيُوتِ أَخُوَتِكُمْ أَوْ بُيُوتِ أَعْمَامِكُمْ أَوْ بُيُوتِ أَعْمَامِكُمْ أَوْ بُيُوتِ عَمَّاتِكُمْ أَوْ بُيُونِ أَخْوَلِكُمُ أَوْ بُيُوتِ خَلَاتِكُمْ أَوْ مُكا مَلَكَتُم مَّفَاتِحَهُ وَأَوْصَدِيقِكُمْ ﴾ [ (النَّرز: ٦١].

- 11 1

أي بيت الصديق مثل البيت الذي تملك مفاتيحه، وذلك أروع مثل للصديق والصداقة ..

الأخرى: يقول سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ واصفًا حال المشركين في النار وهم يصرخون: ﴿ فَمَالَنَا مِن شَفِعِينَ ﴿ وَلَا صَدِيقٍ مَمِيمٍ ﴾.

فالصديق في الدنيا هو الرفيق الحالي الذي يجده الإنسان عند الشدة فيجد لديه السلوى والراحة، وبينها يجلس أصحاب الجنة يتسامرون في صداقة ومحبة وقد نزع الله ما في صدورهم مِنْ غلٍ فإنَّ أصحاب النار يصرخون طلبًا للشفيع والصديق ..

أما الصاحب فقد يكون صديقًا أو عدوًا، ولكنه في الحالتين يصحبك في الزمان والمكان.

١ - فقد تكون الصحبة مؤقتة في الطريق مثل العبد الصالح مع موسى عَلَيْمُ لَشِلانِ : ﴿ قَالَ إِن سَأَلْنُكَ عَن شَيْعٍ بَعَدَهَا فَلَا تُصَحِبْنى ﴾ [الكهف: ٧٦].

٢ - وقد تكون تلك الصحبة المؤقتة بين مسلم وكافر،
والكافر يغتر ويستكبر كما في قصة الرجلين وأحدهما صاحب
الحديقة أو الجنة.

﴿ فَقَالَ لِصَاحِبِهِ وَهُوَ يُحَاوِرُهُۥ أَنَا أَكْثَرُ مِنكَ مَالًا وَأَعَزُّ نَفَرًّا ﴾.

ويردعليه المسلم: ﴿ قَالَ لَهُ صَاحِبُهُ وَهُوَيُحَاوِرُهُ أَكَفَرْتَ بِٱلَّذِي خَلَقَكَ مِن تُرَابِ ثُمَّ مِن نُطْفَةٍ ثُمَّ سَوَّعَكَ رَجُلًا ﴾ [الكَمَّفَ:٣٢-٣٧].

وقد تكون تلك الصحبة المؤقتة بين نبي وكافر مثل يوسف عَلَيْكُ الشِّلْافِي مع صاحبيه في السجن ﴿ يَنصَحِبِي ٱلسِّجْنِ ءَأَرُبَابُ مُتَفَرِّقُونَ حَيْرٌ أَمِر ٱللَّهُ ٱلْوَحِدُ ٱلْقَهَارُ ﴾ [يُولِيْكَ ٢٩].

٣- وقد تكون الصحبة مؤبدة مثل الوالدين والله تعالى يقول: ﴿ وَصَاحِبُهُ مَا فِي ٱلدُّنَيَا مَعْرُوفًا ﴾ [لَتَهَانَ: ١٥] ومثل الزوجة الدائمة ويصفها القرآنُ بأنها صاحبة، لأنها تصحب الزوج طيلة عمره، وقد تكون صديقة حبيبة وقد تكون شرًا مستطيرًا، وهي في الحالتين صاحبة له. وإذا كان الزوج في الدنيا يحمي زوجته صاحبته فإنه يهرب منها ولا ينقذها يوم القيامة ﴿ يَوْمَ يَفِرُ ٱلْمَرَةُ مِنْ أَخِهِ ﴿ آَمَهُ مِنْ أَخِهُ وَهُ مِنْ أَخِهُ وَمُنْ أَخِهُ وَمُنْ أَخِهُ وَهُ مَنْ أَخِهُ وَمَنْ أَخِهُ وَمُنْ أَنْ فَا لَانُهُ مَنْ أَخِهُ وَمُنْ أَنْ اللّهُ وَمُنْ أَخِهُ وَمُنْ أَنْ أَنْ اللّهُ وَمُنْ أَخِهُ وَمُنْ مُنْ أَنْ اللّهُ وَمُنْ أَنْ مُنْ أَخِهُ وَمُنْ أَنْ اللّهُ وَمُنْ أَنْ وَمُنْ أَنْ وَمُ اللّهُ وَمُنْ أَنْ اللّهُ وَمُنْ أَنْ مُنْ أَنْ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالّهُ وَاللّهُ وَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ واللّهُ وَاللّهُ وَلِلْ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَا

بل يتمنى المجرمُ أَنْ يفتدي نفسه بهم ﴿ يَوَدُّ ٱلْمُجْرِمُ لَوَ يَفْتَدِى مِنْ عَذَابِ يَوْمِينٍ بِبَنِيهِ اللهِ وَصَاحِبَتِهِ وَأَخِيهِ ﴾ [المَالَى: ١١-١١].

ومن الطبيعي أنَّ تلك الزوجة الصاحبة عاشت مع صاحبها الزوج إلى أنْ مات عنها أو ماتت عنه، أي استمرت صحبتهما في حياتهما الدنيا ..

والجار أيضًا من أنواع الصحبة المستمرة، وله حق، يقول تعالى: ﴿ وَاعْبُدُوا اللّهَ وَلا تُشْرِكُوا بِهِ عَشَيْعًا وَبِالْوَلِدَ يْنِ إِحْسَنَا وَبِذِى اللّهُ رَبّى وَالْمَسَكِينِ وَالْجَارِ ذِى اللّهُ رَبّى وَالْمَسَكِينِ وَالْجَنبِ وَالصّاحِبِ بِالْجَنْبِ ﴾ [السّاة: ٣٦].

 ٤ ـ وأصحابُ النبي لا يعني أنْ يكونوا جميعًا مؤمنين غلصين له، فالله تعالى يقول عن قوم موسى عَلَيْمُ الضَّلا وَالشَيْلا :
﴿ فَلَمَّا تَرَّءَا ٱلْجَمْعَانِ قَالَ أَصْحَبُ مُوسَى إِنَّا لَمُدْرَكُونَ ﴾ [الشِّعَل : ١٦].

فل عبر بهم موسى عَمَلَيْكَ السَّلَافِلُ البحر عبدوا العجل.. والله تعالى يقول عن خاتم النبيين صَّلَاللهُ عَلَيْكَ اللهُ عَاطب أهل مكة: ﴿ مَاضَلَ صَاحِبُكُم وَمَاغَوَى ﴾ [الخِينَ 1].

أي كان النبي صاحبًا لهم في الزمان والمكان ولكن ليس في الاعتقاد والإيمان ..

ويقول عن صاحبه في الغار والمشهور في التراث أنه أبو بكر الصديق هيئه: ﴿إِذْ يَكُولُ لِصَلَحِيهِ عَلَا تَحَدُّزَنَ إِنَّ اللَّهُ مَعَنَا ﴾ [النَّقَةَ: ٤٠].

فالصاحبُ قد يكون صديقًا على نفس دين صاحبه، وقد يكون محبًا لصاحبه وقد لا يكون.

إذن فلنُعِد النظر في صداقاتنا، ولنستعرض أصدقاءنا واحدًا بعد الآخر، ولنسأل أنفسنا ما نوع الروابط بيننا؟ أهي الأخوة الإسلامية؟ أم هي المصالح الدنيوية؟ أم هي الشهوات الشيطانية؟

ولعل هذا الوقت يكون مناسبًا للتذكير بهذا الموضوع «اختيار الصاحب» المتمثل في إنشاء العلاقات الجديدة وتحديدها، وتنقية العلاقات القديمة وتمحيصها، وفقًا للضوابط الشرعية والأصول والقواعد المرعية، لقول الله تعالى: ﴿ ٱلْأَخِلَاءُ يُومَ إِنْهَ مُعْمُهُمُ لِبَعْضٍ عَدُولًا إِلَّا ٱلْمُتَقِينَ ﴾.

وامتشالًا لقـول النبـى صِّلَاللُّهُمَّالِيْهُمَّالِنَّكُ : «لا تصاحب إلا

مؤمنًا، ولا يأكل طعامكَ إلا تقيُّ »(١).

ومعناه كما قال الحافظ المناوي رحمة الله تعالى عليه: «لا تصاحب إلا مؤمنًا» وكامل الإيان أولى لأن الطباع سراقة، ومنْ ثَم قيل: صحبة الأخيار تورثُ الخير، وصحبة الأشرار تورث الشر، كالريح إذا مرت على النتن حملت نتنًا، وإذا مرت على الطيب حملت طيبًا ..... وصحبة مَنْ لا يخاف الله لا يؤمن غائلتها لتغيره بتغير الأعراض، قال تعالى: ﴿ وَلَا نُطِعْ مَنْ أَغْفَلْنَا قَلْبَهُ، عَن ذِكْرِنَا وَٱتَّبَعَ هَوَيْهُ وَكَانَ أَمْرُهُ, فُرْطًا ﴾ والطبعُ يَسْرِقُ من الطبع من حيث لا يدري..... «ولا يأكل طعامك إلا تقى» لأنَّ المُطاعمة توجب الألفة وتؤدي إلى الخلطة، بل هي أوثق عرى المداخلة ومخالطة غير التقي يخل بالدين ويوقع في الشبه والمحظورات، فكأنه ينهي عن مخالطة الفجار إذ لا تخلو عن فسادٍ إمَّا بمتابعةٍ في فعل أو

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد وأبو داود والترمذي وابن حبان والحاكم من حديث أبي سعيد الخدري هِيْلُكُ ، وحسنه الشيخ الألباني رحمة الله تعالى عليه في «صحيح الجامع» (٢/ ١٢٢٦) حديث رقم [٧٣٤].

مسامحة في إغضاء عن منكر، فإنْ سَلِمَ من ذلك ولا يكاد فلا تخطئه فتنة الغير به، وليس المراد حرمان غير التقي من الإحسان لأنَّ المصطفى صَّلُولْ اللَّهُ المئين أطعم المشركين وأعطى المؤلفة المئين بل يطعمه ولا يخالطه، والحاصلُ أنَّ مقصود الحديث كها أشار إليه الطيبي النهي عن كسب الحرام وتعاطي ما ينفر منه المتقي، فالمعنى: لا تصاحب إلا مطيعًا ولا تخالل إلا تقياً (۱). اهـ. وقوله صَلَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ مَع مَن أَحَب » متفق عليه من حديث أنس وابن مسعود هيئن .

وقوله جَلَيْنَالْصَّلَاهَالِيَّلَا : «الرجلُ على دين خليلهِ، فلينظُر أُحدُكمْ مَنْ يخالِلُ»<sup>(۲)</sup>.

فبين صَّلَوْلَهُ عَلَيْهُ صَلَّىٰ أَنَّ المرءَ مُشاكلٌ ومُماثلٌ خليله وجليسه في الاستقامة والصلاح وعدمها، ولذلكَ قال عَلَيْهُ اَصَلاَهُ وَالْكِلاَ مُرغبًا في اختيار الجليس: «فلينظر أحدُكم مَنْ يُخالل» أي ليتبيَّن مَنْ هو خَليلُه وليَخْترْ الخليلَ المرضي في دينه وخُلقِهِ.

<sup>(</sup>۱) انظر: «فيض القدير» (٦/ ٤٠٤ - ٤٠٥).

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه ص[٦].

والمعنى أنَّ الإنسان يكون في الدين، وكذلك في الخلق على حسب مَنْ يصاحبه، فلينظر أحدكم مَنْ يُصاحب، فإنْ صاحب أهل الخير، صار منهم، وإنّ صاحب سواهم، صار مثلهم.

قال الإمامُ الخطابي رحمة الله تعالى عليه في كتاب العزلة: (قوله: «المرءُ على دين خليله» معناه: لا تُخالل إلا مَنْ رضيتَ دينه وأمانته فإنَّكَ إذا خاللتَه قادكَ إلى دينهِ ومذهبهِ.

وقال ابن مسعو د رضي الله تعالى عنه: «ما من شيءٍ أدلُّ على شيءٍ ولا الدُّخانُ على النار من الصَّاحب على الصَّاحب».

وقال ابنُ حِبَّانَ رحمة الله تعالى عليه: «إنَّ مِنْ أعظم الدلائل على معرفة ما فيه المرءُ من تقلبه وسُكُونه هو الاعتبار بِمَنْ يُحادثُه ويودُّه، لأنَّ المرءَ على دين خليله وطيرُ السماء على أشكالها تقعُ».

وقال صَّلَاللهُ عَلَيْهُ صَلِيلًا: «الأرواح جُنودٌ مجنَّدةٌ، فها تعارفَ منها ائتلفَ وما تناكرَ منها اختلف»(۱).

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم من حديث أبي هريرة رضى الله تعالى عنه في «كتاب الأدب»، والبخارى تعليقًا من حديث أم المؤمنين عائشة رضى الله تعالى عنها في «كتاب الأنبياء».

قال الإمام الخطابي رحمة الله تعالى عليه: يقول وَلَا الإمام الخطابي رحمة الله تعالى عليه: يقول وَلَا اللهُ وَاللهُ وَيَنفُرُ عن ضِدّه، وكذلك الرَّهِق الفاجرُ يألفُ شكله ويَستسِنُ فعله وينحرف عن ضده».

وقال بعضُهم في قوله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَى الْهِ وَسَلَّمَ: «الرجلُ على دينِ خليلهِ» انظروا إلى فرعون مع هامان، أضل هذا بهذا، وأخذ هذا من عزة هذا، وأعان بعضُهم بعضًا على الكفر واستعباد البشر.

وجليسُ الخير مفيدٌ دائمًا وأبدًا، مثلما قال النبيُ صَلَّال النبي صَلَّال النبي صَلَّال المَعَلَّار، إنْ لم صَلَّال المَعَلَّار، إنْ لم يعطِكَ مِنْ عطره أصابكَ من ريحه» (١).

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود والحاكم من حديث أنس رضي الله تعالى عنه وصححه الشيخ الألباني رحمة الله تعالى عليه في «صحيح الجامع» (١/ ١٠١٤) حديث رقم (٥٨٢٨].

وهـذا هـو الفرقُ الشاسـع والبون الكبير بينـه وبين نافخ الكير، الذي يحرق ثيابك، أو تجد منه ريحًا نتنة، كم جاء من حديث الصحابي الجليل أبي موسى الأشعري رضى الله تعالى عنه قال: قال رسولُ الله كَنْلُاللُّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهِ عَلَى الجليس الصَّالح، والجليس السُّوء، كحامل المسكِ، ونافخ الكير، فحاملُ المسكِ، إما أنْ يُحْدَيَكَ، وإما أنْ تبْتاعَ منهُ، وإمَّا أنْ تجد منهُ ريحًا طيبة، ونافخُ الكير، إما أنْ يُحرقَ ثيابك، وإمَّا أنْ تجدَ منه ريحًا خبيثة»(١). فهذا الحديث أصلٌ في اختيار الجليس، وهو مشتملٌ على ضرب المثل للجليس الصالح وجليس السوء، وضربُ الأمثال هي من طرق البيان وتقريب المعاني، وفي القرآن من ذلك كثير، وقد قال الله تعالى: ﴿ وَتِلُّكَ ٱلْأَمْتُـلُ نَضْرِبُهِمَا لِلنَّاسِ وَمَا يَعْقِلُهُمَا إِلَّا ٱلْعَكِلِمُونَ ﴾ [العِّلَجَيْنَ :٤٣] وهـذه الآية جاءت بعد قوله: ﴿ مَثَلُ ٱلَّذِينَ ٱتَّخَذُواْ مِن دُورِنِ ٱللَّهِ أَوْلِيَآءً كُمَثُل ٱلْعَنكَبُوتِ ٱتَّخَذَتْ بَيْتًا ۗ وَإِنَّ أَوْهَرَ ٱلْمُهُوتِ لَبَيْتُ ٱلْعَنْكَبُوتِ لَوْكَانُواْ يَعْلَمُونَ ﴾ [العِبْبَوْتَ : ٤١].

<sup>(</sup>١) متفق عليه.

وقال سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى : ﴿ وَلَقَدْ صَرَّفَنَا لِلنَّاسِ فِي هَـٰذَا ٱلْقُرْءَانِ مِن كُلِّ مَثَلِ فَأَنِّنَ أَكْثَرُ ٱلنَّاسِ إِلَّا كُفُورًا ﴾ [الإَيْنَ ٤٨].

وفي السنة النبوية الصحيحة الصريحة كذلك أمثالٌ هذا منها، فالمثلُ يتضمن تشبيه (مشبه ومشبه به).

والتشبيه كم هو معلوم له أركانٌ: مشبه، ومشبه به، وأداة تشبيه، ووجه شبه.

مثلُ الجليس الصالح يعني: صفة الجليس الصالح كأنه قال: الجليس الصالح كحامل المسك، ما المشبه؟ (الجليس الصالح) والمشبه به (حامل المسك) وأداة التشبيه هي الكاف (كحامل المسك) ووجه التشبيه ذكره في المشبه به، ويعلم وجه الشبه في المسبه، الجليس الصالح كحامل المسك الذي معه مسك يحمله معه، حامل المسك إذا جالسته لا تعدم الخير إمَّا أنْ يهديك مجانًا، وإما أن تبتاع (تشتري) منه، وإما أن تجد منه رائحة طيبة، والمسك نوع من الطيب فواح، وأكثر ما يذكر في رائحة طيبة، والمسك نوع من الطيب فواح، وأكثر ما يذكر في

النصوص الشرعية هو المسك فهو من أطيب الطيب، كما قال وَ الْمُسْتَالِينَ : «المِسكُ أطيبُ الطِّيب» (١).

الجليسُ الصالح كحامل المسك، الصالح، مَنْ الصالح؟ الجليس الصالح: الصالح في دينه، وصلاح الدين يكون بالعلم والعمل والخلق.

بالعلم: الجليسُ الصالح هو مَنْ يكون على علم بدين الله تعالى (كتابًا وسنة) وعلى تقوى وعلى جانب من حسن الخلق، هذا الجليس الصالح، هذا هو الذي ينبغي أن يختار المسلمُ مجالسته ويتخذه جليسًا وقرينًا وصاحبًا.

وهذا الجليس الصالح أيضًا هو طيب ويحمل أطيب الطيب يعني هو ذو علم وذو تقى وذو خلق، فإمَّا أنْ تستفيد منه علومًا يتحفك بها فهذا من نوع الإهداء في المشبه به أو الابتياع، تستفيد منه علمًا وفقهًا في الدين بنصائح، بوصايا، بمسائل، أو تكون لك فيه قدوة تقتدي به، إنْ لم تنلْ منه علمًا مباشرًا بطريق التعليم انتفعت به اقتداءً تقتدي به في هديه في مباشرًا بطريق التعليم انتفعت به اقتداءً تقتدي به في هديه في

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم والترمذي من حديث أبي سعيد رضي الله تعالى عنه.

\* Y1 \*

سيرته، قدوة إمام صالح تتأسى به، أقواله فيها خير، فيها حكم، فيها وصايا، فيه تذكيرٌ: تذكيرٌ بالله تعالى، تذكيرٌ بآيات الله عَرَّوَجَلَّ، تذكيرٌ بنعم الله سبحانه التي لا تُعد ولا تحصى، تدبر تفكر، لو قدر أنْ لا تحصل على شيء من هذا ولا ذاك فإنك ستربحُ السلامة مما لو جالست غيرَه، فالسلامة ربحُ أيضًا ومكسبٌ حيث تسلم من المآثم، فلا يقرك على محرم، وستسلم مما قد تُبتلى به لو جالست غير هذا العبد الصالح، فهو لا يؤذيك ولا يُجاريك في أمور مكروهة أو محرمة فأنت تربح السلامة قطعًا.

فإذا كانت تلك حال الجليس الذي قد تجتمع به في لقاء عابر، في ساعة يسيرة من ليل أونهار، فكيف بك مع صاحب العمر الذي يخالطك في السراء والضراء؟؟؟

وفي هذا أبلغ دافع وحثٍ على اختيار الجليس الصالح، فالجليسُ له شأنٌ وله أثرٌ ملموس في فكر الإنسان ومنهجه وسلوكه، وهو سببٌ فعّال في مصير الإنسان وسعادته الدُّنيوية والأُخروية، فإنَّ المرءَ يتأثرُ بجليسهِ ويصطبغُ صبغته

فكرًا ومعتقدًا وسلوكًا وعملًا، والإنسانُ يُنسبُ لصاحبه الذي يُرى معه ويرافقه.

كما قال عَديُّ بنُ زيدٍ الشاعرُ:

عن المرءِ لا تسألْ وسَلْ عن قرينهِ

فك لُّ قرينٍ بالمُقارَن يَقتدي

إذا كنتَ في قوم فصاحب خيارَهُمْ

ولا تُصحَبِ الأردَى فترْدى مع الرَّدِي

يشرف الإنسانُ بمصاحبة الأخيار، إذا رأيتَ إنسانًا مع أهل العلم ومع طلبة العلم ومع الصالحين مع العباد فهذا عنوان خبر والحمد لله رب العالمين.

هـذا مثل واحـد «مثل الجليس الصالح كحامل المسك إما أن يحذيك «مثل الجليس الصالح كحامل المسك إما أن تجنيك» يهديك «وإما أن تبتاع منه» تشـتري منه «وإما أن تجـد منه رائحة طيبة» الحمد لله، وما أروعه من مثل، مثل عظيم مصور.

وفي المقابل «ومثل الجليس السوء» هو ضد الجليس الصالح تمامًا، يعنى صفته بنقيض ما تقدم والعياذ بالله تعالى،

\$ 77° \$----

جهل، سوء خلق، يعني: أحمق، غضوب، مغتاب، نمام، خائن، مفرط في جنب الله، لا علم، ولا تقوى، ولا خلق، هذا جليس سوء، عياذًا بالله تعالى من مصاحبتهم.

وإذا كان الصالحون يتفاضلون، كذلك الآخرون من ذوي الجهل والفجور يتفاوتون «ومثل جليس السوء كنافخ الكير» وهو جلدٌ غليظٌ يُنفخُ به النار، فهو إمَّا أنْ يتطاير عليك من شرر ناره فيُحرقَ ثيابكَ، أو تجدَ منه الرائحة الكرية الَّتي تُصيبُ بدنك وثوبك، والرسولُ صَلَاللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَى اللهُ به في المشبه به كها قلنا في الأول يدرك منه وجه الشبه في المشبه به عها قلنا في الأول يدرك منه وجه الشبه في المشبه به، جليس السوء ماذا تستفيد منه؟

جليس السوء لا تحصل منه سوى الغفلة، والوقوع في ما حرَّم الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ، تكتسب منه تزيين الباطل وتشويه الحق، التنفير عن أهل الخير والصلاح، هذه نتائج مجالسة جليس السوء، أيضًا يُوقعك بسوء خلقه في مشاكل متعددة، تدخل بسببه في مشاكل وفي خصومات، مثل نافخ الكير، فنافخ الكير إمَّا أنْ يحرق ثيابك وتخسر الثوب، وإمَّا أنْ تجد

منه رائحة خبيثة، وجليس السوء لو قدر أنك سَلِمت منه ومن شره تكون ما ربحت شيئًا، ولو قدر أنه لم يوقعك في حرام أو شبهة، تكون أيضًا ما ربحت شيئًا إلا السمعة السيئة، مَنْ تراه مع الأراذل والسفهاء والجهلاء والفسقة والفجرة، فيقال: فلان يُجالسُ فلانًا، فلان يَجلسُ مع المدخنين ... وهذا أقل الأمور مع المدخنين، مع الفسقة، مع تاركي الصلوات، مع أصحاب الفجور والباطل.

فهذا حديث عظيم ينبغي للمسلم أنْ يتخذه منهجًا في مَنْ يُصَاحبه ومَنْ يُجانبه، فصاحِب الأخيار وجانِب الأشرار، فهذا يقال فيه: نعم الجليس، وذاك يقال عنه: بئس الجليس. والله أعلم.

قال الإمامُ النووي رحمة الله تعالى عليه عند شرحه لهذا الحديث: «فيه تمثيله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهُ الجليسَ الصالح بحامل المسك، والجليسَ السوء بنافخ الكير، وفيه فضيلة مجالسة الصالحين وأهل الخير والمروءة ومكارم الأخلاق والورع والعلم والأدب، والنهي عن مجالسة أهل الشر وأهل البدع،

ومَنْ يغتاب الناس، أو يكثر فجره وبطالته، ونحو ذلك من الأنواع المذمومة»(١). وقال الحافظُ المناوي رحمة الله تعالى عليه في شرحه: «والمقصودُ منه النهي عن مجالسة من تؤذي مجالسته في دين أو دنيا والترغيبُ في مجالسة من تنفع مجالسته فيها»(٢).

## وأنشد بعضُهم،

تجنب قرين السوء واصرم حباله

فإنْ لم تجد منه محيصًا فداره

والزم حبيب الصدق واترك مراءه

تنل منه صفو الود ما لم تماره

ومن يزرع المعروف مع غير أهله

يجده وراء البحر أو في قراره

ولله في عرض السماوات جنة

ولكنها محضوفة بالمكاره

(۱) انظر: «صحيح مسلم بشرح النووي» (۱٦/ ١٧٨).

<sup>(</sup>۲) انظر: «فيض القدير» (٣/٤).



#### مميزات الجليس الصالح:

جليسك الصالح: يذكرُك إذا نسيت، ويعلمُك إذا جهلت، يدلك على الخير، وينهاك عن الشر، ويُسمِعك العلمَ النافع، والقولَ الصادق، والكلام الطيب، والحكمة البليغة، والدعاء الصالح، ويبصِّرك آلاء الله، ويعرِّفك عيوبَ نفسك، ويشغلك عما لا يعنيك.

وإن كان قادرًا: سَدَّ خَلَّتك، وقضى حاجتك، ثم لا تحتاج بعد الله جلَّ في علاه إلى سواه، إنْ ذكَّرته بالله طمع في ثوابه، وإنْ خوَّ فته من عذاب الله ترك الإساءة، يُجْهِد نفسه في تعليمك وإصلاحك إذا غفلتَ عن ذكر الله تعالى ذكَّرك، وإذا أهملت بشَّرك وأنذرك، يعتنى بك حاضرًا وغائبًا.

وإنْ كان مثلك أو دونك فهو: يسُدُّ خَلَّتك، ويغفِرُ زَلَّتك، ويغفِرُ زَلَّتك، ويغفِرُ زَلَّتك، ويُقيل عثرتك، وإذا اتجهت إلى الخير حثك عليه، وكان لك عونًا عليه، وإذا عملت سُوءًا أو توجهت إلى سوءٍ حال بينك وبين ما تريد، وقال: أعرض عن هذا، واستغفر لذنبك إنك كنت من الخاطئين.

TV

وصالح إخوانك: لا يمل قُرْبَك، ولا ينساك على البعد، تُسَر بحديثه إذا حضر، إنه يشهد بك مجالس العلم، وحِلَق الذكر، وبيوت العبادة، ويزين لك الطاعة، ويقبح لك المعصية، ولا يزال ينفعك حتى يكون كبائع المسك وأنت المُهْدَى إليه أو المشترى.

ولِصَلاحِه: لا يبيع عليك إلا طيبًا، ولا يغشك، ولا يعطيك إلا جيدًا، وإنْ أبيت الشراء فلا تمر بشارع إلا وجدت منه ريح الطيب الذي يملأ الأنوف؛ أولئك القوم لا يشقى بهم جليسهم تنزل عليهم الرحمة، فيشاركهم فيها، ويهم بالسوء فلا يقوله ولا يستطيع فعله، إذا لم يكن مخافةً من الله فحياءًا من عباد الله الصالحين.

#### وصيت:

أوصى بعضُ الصالحين ولدَه لما حضرته الوفاة، فقال: يا بني! إذا أردت صُحبة إنسانٍ فاصحب مَنْ إذا خدمته صانك، وإنْ صحبته زانك، واصحب مَنْ إذا مددت يدك للخير مدها، وإن رأى منك سيئة سدَّها.

وقال بعض السلف: عليكم بإخوان الصدق، فإنهم زينة في الرخاء، وعصمة في البلاء. فالأخيار الأبرار الأتقياء إذا وجدوا في مجتمع جذبوا أشباههم أو انجذبوا إليهم وسرى تيار المحبة بينهم.

والصاحبُ ساحبُ: لو أن مؤمنًا دخل إلى مجلسٍ فيه مائة منافق ومؤمنٌ واحد لجاء حتى يجلس إليه، ولو أن منافقًا دخل إلى مجلسٍ فيه مائة مؤمن ومنافقٌ واحد لا زال يمشي حتى يجلس إليه، وإنَّ أجناس الناس كأجناس الطير، ولا يتفق نوعان في الطيران إلا وبينها مناسبة.

أيها الإخوة الأفاضل: ينبغي على الواحد منا أن يفتش نفسه.

واعلمْ يا عبد الله! وفقنا الله تعالى وإياك إلى ما يحبه ويرضاه، أنَّ قلبك إنْ نفر من أهل الدين فأنت مريضٌ، فداو نفسك حتى تميل إلى أهل الخير، وإذا رأيتَ نفسك تميل إلى أهل الشر والفجور فاتهم نفسك واستدرك عمرك قبل الفوت.

وإذا رأيت نفسك تميل إلى الأخيار، وتحب مجالستهم مع علمك بسوء سيرتك، واعوجاج طريقتك، وقبح ما تُخفي وأنت بينهم، فاعلم أن فيك بقية خير، فاجتهد في اقتلاع الشر من نفسك لتكون مثلهم، وإذا رأيت نفسك تحب الذهاب مع المجرمين، وأنت من أهل الخير، ففيك شعبة من النفاق، عافانا الله تعالى وإياك من ذلك.

إنَّ الإخوان الصالحين نعمة عظيمة من الله سُبَحَانَهُ وَتَعَالَى، وقد ثبت عن أبي الدرداء وفي أنه قال: «لولا ثلاثٌ ما أحببت البقاء ساعة: ظمأ الهواجر - الصيام في النهار الحار والسجود في الليل، ومجالسة أقوام ينتقون أطايب الكلام كما يُنتقى أطايب الثمر».

وقال الشافعيُ رحمة الله تعالى عليه: لو لا القيام بالأسحار، وصحبة الأخيار، ما اخترتُ البقاءَ في هذه الدار.

وكانوا إذا فقدوا أخًا عزيزًا عُرف ذلك فيهم، قال أيوبُ السختياني رحمة الله تعالى عليه: «إذا بلغني موتُ أخٍ لي فكأنها سقط عضوٌ منى».

أخاك أخاك فإن من لا أحًا له كساع إلى الهيجاء بغير سلاح ولذلك كان التفريط في الصالحين وتضييع الأخ الصالح من أعظم البؤس، وأشد البأس على النفس، وأعجز الناس من فرط في طلب الإخوان الصالحين، وأعجز منه من ضيع مَن ظفر به منهم، فربها يلقاهم ثم يضيعهم؛ فهذا أعجز مِن الذي فرط في ملاقاتهم والتعرف عليهم أصلًا، لأنه عرف النعمة ثم كفرها، فهم يعرفون نعمة الله ثم يجحدونها ويتخلون عنها.

والرجل بلا إخوان كاليمين بلا شمال والشمال بلا يمين. وقال الأصمعيُّ رحمة الله تعالى عليه: إذا أردت أنْ تعرف وفاء الرجل ووفاء عهده، فانظر إلى حنينه إلى إخوانه، وتشوُّقه إليهم.

#### فوائد صحبة الصالحين:

أيها الإخوة الكرام: إنّ مصاحبة الصالحين والخير الحاصل والثيار التي تُجنى من مجالسة أهل الخير كثيرةٌ يَصْعُبُ إحصاؤها، وتتعذّرُ الإحاطة بها، وحسبي أنْ أذكُر في هذا المقام شيئًا منها:

الأولى- التناصح: وهو من التعاون على البرِّ والتقوى الذي أمر الله عَرَّفَ جَلَّ به في محكم كتابه العزيز، حيث قال

سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ: ﴿ وَتَعَاوَنُواْ عَلَى ٱلْبِرِّ وَٱلنَّقُوكَ ۗ وَلَا نَعَاوَنُواْ عَلَى ٱلْإِثْمِرِ وَٱلْعُدُونِ ۚ وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ شَدِيدُ ٱلْعِقَابِ ﴾ [الْحَالِمَةَ :٢].

فالمسلم يأخذ بيد أخيه ويبين له برفق وحكمة ما يره من النواقص والمعايب، والنصيحة ليست كما يزعم البعض تدخلًا في شئون الغير، بل هي دليل المحبة الصادقة والمودة الخالصة، قال صَّلَاللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ ولرسوله ولأئمة المسلمين وعامتهم»(١).

وفي الصحيحين من حديث جرير بن عبد الله البجلي على إقام الصّلاة وإيتاء الزّكاة والنّص لكلّ مُسْلم».

الثانية التشبه بهم ثمرة من ثمرات مصاحبتهم: قال صَلَّاللَّهُ عَلَيْهُ مَنْ تَشْبَه بقوم فهو منهم المَّانُ.

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم وأبو داود والنسائي من حديث أبي رُقية تميم بن أوس الداري رضي الله تعالى عنه.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود من حديث عبد الله بن عمر رضي الله تعالى عنهما، والطبراني في «الأوسط» من حديث حذيفة رضي الله تعالى عنه،

لَأَنَّ المرء مجبولٌ على الاقتداءِ بجليسهِ، والتأثر بعمله وعلمه وسُلوكهِ، فَمُجَالِسُ أهل الخير يتأثر بهم، ومن المتقرر عندَ عُلهاءِ التربيةِ أنَّ التأثير عن طريق القدوة أبلغُ من التأثير بالمقالِ والنُّصح.

الثالثة الانتفاع بمحبة الله لمحبته من الأنّ المُجالسة والمصادقة والزيارة في الله تعالى سببٌ لمحبة الله تَبَارَكَوَتَعَالَى للعبد، فكما أنّ المحبّة تُعمرُ المجالسة، فكذلك المُجالسة تُعمرُ المحبة، والحبُّ في الله له ثمراتٌ عظيمة وآثارٌ جليلة على النّفوس، وقد رتّب الله عَزَّوَجَلَّ عليه الأجور العظيمة والثواب الجزيل، كما جاء في الحديث القدسي: «قال الله تعالى: وجبتْ عجبّتي للمتحابِّين فِيّ، والمتجالسينَ فِيّ، والمتباذلين فِيّ، والمتزاورين فِيّ» والمتزاورين فيّ».

وصححه الشيخ الألباني رحمة الله تعالى عليه في «صحيح الجامع» (٢/ ١٠٥٩) حديث رقم [٦١٤٩].

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد والطبراني في «الكبير» والحاكم والبيهقي في «شعب الإيهان» من حديث معاذ رضي الله تعالى عنه، وصححه الشيخ الألباني رحمة الله تعالى عليه في «صحيح الجامع» (٢/ ٧٩٨) حديث رقم [ ٤٣٣١].

**TT** 

وفي حديث آخر: «قال الله تعالى: حُقَّتْ مَحبَّتي للمُتحابِّين فَيَّ، وحُقَّتْ مَحبَّتي للمتناصحين فيَّ، وحُقَّتْ محبَّتي للمتناصحين فيَّ، وحُقَّتْ محبَّتي للمتباذلين فيَّ» (١).

الرابعة - الانتفاعُ بدعائهم بظهر الغيب في حياتك وبعد مَاتك: فإنَّ من عادة أهل الخير والصلاح دعاء بعضهم لبعض، وقد قال حَلَّاللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ الْعَيْبِ (مَنْ دعا لأخيه بظهر الغيب قال المَلكُ الموكَّل به، آمين، ولكَ بمثله»(٢).

الخامسة - جلساء الخير يعرفونك ويدلونك على إخوان الخير فترداد المعرفة، ويعاونوك على العبادة وهكذا تزيد الاستفادة: قال صَلَّىٰ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلِيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمُ اللْعُلِي عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلِي عَ

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد والطبراني في «الكبير» والحاكم من حديث عبادة بن الصامت رضي الله تعالى عنه، وصححه الشيخ الألباني رحمة الله تعالى عليه في «صحيح الجامع» (٢ / ٧٩٦) حديث رقم [٤٣٢١].

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم وأبو داود من حديث أبي الدرداء حيليتُنه.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم وأحمد وأصحاب السنن من حديث أبي هريرة رضي الله تعالى عنه.

- 3 7 2

وقال صَّلَوْلُهُ مَّلَيْكُ اللهُ مَّلَيْكُ : «مَنْ دَلَّ على خيرٍ، فله مثل أجر فاعله» (١).

السادسة ـ ذكر الله تعالى: قال عَلَيْكُالْصَّلَاهُ وَالنَّكِلا اللهُ اللهُ اللهُ تعالى اللهُ تعالى الذين إذا رؤُوا ذُكرَ الله تعالى (٢٠).

فأثبت في هذا الحديث أنَّ للأولياء والأخيار تأثيرًا على مَنْ رآهُم، وأنَّ مَنْ يَراهُمْ يذكرُ الله عَرَّفَكِلَ بمجرد هذه الرؤية، ولعل سببَ ذلك ما يَجدُهُ فيهم من الهدي والسَّمْتَ والهيبة ونور الإيهان وحُسن السيرة.

فإذا كان هذا يحصُل لمنْ رآهُم، فكيف بمَنْ يُجَالسُهم ويُخَالطهم؟؟؟

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم وأحمد وأبو داود والترمذي من حديث ابن مسعود رضي الله تعالى عنه.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الحكيم الترمذي في «نوادر الأصول»، وأبو نُعيم في «حلية الأولياء» من حديث ابن عباس رضي الله تعالى عنها، وصححه الشيخ الألباني رحمة الله تعالى عليه في «صحيح الجامع» (١/ ٥٠٥) حديث رقم [٧٥٠٧].

\* TO \*-

وكان الحافظ عبد الله بن مسلمة القعنبي رحمة الله تعالى عليه، وهو من رجال الصحيحين (البخاري ومسلم) إذا خرج على الناس قالوا: لا إله إلا الله، وكان من أهل الحديث، وهو ثقة عابد.

انظر ترجمته في سير أعلام النبلاء للحافظ الذهبي رحمة الله تعالى عليه.

السابعة بركة المجالس والخير الذي يعم الحاضرين كما قال النبي ضَلَّاللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ البركة في ثلاثة : في الجماعة، والثريد، والسُّحور»(١).

وقال صلواتُ ربي وسلامُه عليه: «ما جلس قومٌ يذكرونَ الله، إلا حفَّتهُ م الملائكةُ، وغشيتهُم الرحمةُ، ونزلتْ عليهمُ السكينة، وذكرهم الله فيمن عندَهُ (٢).

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني في «الكبير» والبيهقي في شعب الإيهان من حديث سلمان رضي الله تعالى عنه، وصححه الشيخ الألباني رحمة الله تعالى عليه في «صحيح الجامع» (١/ ٥٥٧) حديث رقم [٢٨٨٢].

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن حبان بهذا اللفظ، من حديث أبي سعيد وأبي هريرة معًا رضي الله تعالى عنهما، وصححه الشيخ الألباني رحمة الله تعالى في «صحيح الجامع» (٢/ ٩٨١) حديث رقم [٥٦٠٨].

وقال حَبَّالِشُهَا اللهُ تعالى الله تعالى في مَذكرونَ الله تعالى فيقومون حتى يُقال لهم : قوموا قد غفر الله لكم ذنوبكم، وبُدِّلت سيِّناتُكم حسناتٍ»(١).

فما أعظم النعمة بالجلوس معهم إذا كانوا سيقومون وقد غفر الله تَبَارَكَ وَتَعَالَى لهم، وأبدل سيئاتهم حسنات؟!

وقال صَّلَالْلَهُ عَلَيْهُ كَما في الحديث الطويل: «إنَّ لله ملائكةً سيّاحين في الأرض فُضْلًا عن كُتّاب الناس، يطوفون في الطُّرق، يلتمسونَ أهلَ الذِّكرِ، ..... فيقولُ: فأشهِدُكم أني قد غفرتُ لهم، فيقولُ مَلكُ من الملائكة: فيهم فُلانٌ ليسَ منهُم، إنها جاءَ لحاجةٍ، فيقولُ: هُمُ القومُ لا يَشقى بهم جَليسُهم» (١).

فلا يُحرم من المغفرة وإنْ جاء لحاجةٍ، ما دام جلس مع الأخيار فلا بد أنْ يناله نصيبٌ من الفضل.

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني في «الكبير» والبيهقي في «شُعب الإيهان» من حديث سهل بن حنظلة عليه عليه أو صححه الشيخ الألباني رحمة الله تعالى عليه في «صحيح الجامع» (٦/ ٩٨١) حديث رقم [٥٦١٠].

<sup>(</sup>٢) متفق عليه من حديث أبي هريرة رضى الله تعالى عنه.

**TV** 

الثامنة هم الزينة في الرخاء، والعدة في البلاء وخير معينٍ على تخفيف الهموم والغموم: وكم في حياتنا هذه من غموم وهموم؟! وكم فيها من شدائد ومحن يحتاج الواحد منا إلى شخص ناصح يستمع إلى شكواه فلا يجد، ولو كان لا يريد منه شيئًا إلا مجرد السماع، لأن في بث الشكوى راحة، فبعض الناس من النعم التي حرموها أنهم لا يجدون أحدًا يسمع شكواهم، لفَقْد صديق الخير، وصاحب الخير، لو ما سمع إلا الشكوى لكان في ذلك تنفيس وراحة، فكيف إذا كان سيعين ويساعد بعقله ومشورته، أو بهاله وجاهه ومساعدته؟!

خرج عبد الله بن مسعود هيشه مرةً على أصحابه فقال: «أنتم جلاء أحزاني».

وهكذا فعلًا يكون الإخوان تسليةً وتسريةً، يكون لقاء الأحبة مُصَفِّيًا ومُنَقِّيًا، ويكون طاردًا للهم والغم.

التاسعة - قضاء حوائجهم، وسترهم، وإدخال السرور على قلوبهم: قال رسول الله صَلَّاللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَرَّفَكِنَّ : «أحبُّ الناس إلى الله عَرَّفَكِلَّ سرورٌ تدخله

- TA

على مسلم، أو تكشف عنه كربة، أو تقضي عنه دينًا، أو تطرد عنه جوعًا، ولأن أمشي مع أخي المسلم في حاجة أحبُّ إليَّ مِنْ أَنْ أعتكفَ في المسجد شهرًا، ومن كفَّ غضبهُ، سترَ اللهُ عورتهُ، ومن كظم غيظًا، ولو شاءَ أَنْ يمضيهُ أمضاهُ، ملأ اللهُ قلبهُ رضيً يومَ القيامةِ، ومَنْ مشى مع أخيه المسلم في حاجته حتى يُثبتها لهُ، أثبتَ اللهُ تعالى قدمهُ يومَ تزلُّ الأقدامُ، وإنّ سوءَ الخلق ليفسدُ العمل كما يفسدُ الخلُّ العسلَ»(١).

وقال صَّلَاللَّهُ عَلَيْهُ مَسَلَظُ: «مَنْ نفَّس عن مؤمنٍ كُربة من كُربِ الدنيا نفسَ اللهُ عنه كُربة من كُربِ يوم القيامة، ومَنْ يَسرَّ على معسر، يسر الله عليه في الدنيا والآخرة، ومَنْ ستر مُسْلمًا ستره الله في الدنيا والآخرة والله في عون العبد ما كان العبدُ في عونِ أخيه» (٢).

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن أبي الدنيا في «قضاء الحوائج» والطبراني في «الكبير» من حديث عبد الله بن عمر رضي الله تعالى عنها، وحسنه الشيخ الألباني رحمة الله تعالى عليه في «صحيح الجامع» (۹۷/۱) حديث رقم [١٧٦]. وفي «السلسلة الصحيحة» (۲۰۸-۲۰۸) حديث رقم [٩٠٦].

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم وأحمد وأبو داود والترمذي وابن ماجه من حديث أبي هريرة رضى الله تعالى عنه.

**F9** 

الموفية العاشرة: النجاة من فزع يوم القيامة: قال سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ: ﴿ ٱلْأَخِلَآءُ يَوْمَ إِنْ بَعْضُهُمْ لِبَعْضٍ عَدُوُّ إِلَّا المُتَقِينَ ﴿ اللَّهُ مَا يَكُمُ ٱلْيُوْمَ وَلَاۤ أَنتُمْ تَحَرُّنُونَ ﴾ اللَّهُ قِينَ عَلَى كُورُ ٱلْيُوْمَ وَلَآ أَنتُمْ تَحَرُّنُونَ ﴾ [الرَّفِق : ٢٧- ١٨].

فإذا كان معهم في الدنيا نَجَى بفضل الله تعالى ورحمته مِن الفزع الأكبر، يوم يتبرأ الذين اتَّبِعُوا مِنَ الذين اتَّبَعُوا وتتقطع بهم الأسباب، ويلعن بعضُ الناس بعضًا يوم القيامة، وكما قال النبي صَّلَوْلُهُ المُنْكُمُ اللهُ عَمَنْ أحب» (١).

وقال ضَلَاللَّهُ عَلَيْكُ صَلِكُ : «والله، لا يُلقي اللهُ حبيبه في النار»(٢).

فإن قال قائلٌ: أين أجدُ الصالحين؟

فالجواب: من مظان وجود الصالحين، وأعظم المظان على الإطلاق بيوت الله تعالى.

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه ص[١٥].

<sup>(</sup>٢) أخرجه الحاكم من حديث أنس مجيئف ، وصححه الشيخ الألباني رحمة الله تعالى عليه في «صحيح الجامع» (٢/ ١١٩٣) حديث رقم [٧٠٩٥].

عن الحسن بن علي رضي الله تعالى عنهما قال: «مَنْ أدام الاختلاف إلى المسجد أصاب ثمان خصال: آية مُحكمة، وأخًا مُستفادًا، وعلمًا مُستطرَفًا، ورحمةً منتظره، وكلمةً تدله على هدى، أو تردعه عن ردى، وترك الذنوب حياءً، أو خشية».

إذن فالمنطّلَق من بيوت الله تعالى المساجد، وهكذا يعرف الإنسانُ الإخوان وينتقيهم.

#### اختيار الصاحب:

إذا قال قائل: إنني وجدتُ منهم عددًا، فأيهم الذي أصاحب؟

والجواب: نرجع إلى ما قاله السلف الصالح، فإنهم كانوا يفاضلون بين الأشخاص بأي شيء؟ بالعلم، والسنة، والعبادة، وخدمة الدين، والخلق.

ولذلك فإنَّ الإنسان لا يعْدِم مِن الموازنةِ التي تقوده إلى صاحبه الذي يخالطه، ويتابعه، ويعاشره، ويأوى إليه.

\$ 21

فانظر فيهم: مَن أزكى علمًا، وأشد إتباعًا للسنة، وأحسن خلقًا، وأكثر حرصًا على خدمة الدين الحنيف والدعوة إلى الله تعالى؟ فعند ذلك تعرف مَنْ تخالط.

ولذلك قال الحافظ ابن الجوزي رحمة الله تعالى عليه: «فالعجبُ ممن يترخصُ في المخالطة وهو يعلم أنَّ الطبع يَسْرِقُ، وإنَّما ينبغي أنْ تقع المخالطة للأرفع والأعلى في العلم والعمل ليُستفاد منه، فأما مخالطة الدون فإنها تؤذي، إلا إذا كانت للتذكير والتأديب».

وهذه كلمة عظيمة من إمام كبير. إنْ كنت أنت الذي تدعوه وهو دونك فنعَم، وإلا تدعوه وهو دونك فنعَم، وإلا فإنَّ الإنسان يحرص دائمًا على صحبة الأرفع والأعلى والأكثر فائدة.

وتأمل في علاقة الإمام أحمد رحمة الله تعالى عليه بمحمد بن نوح كيف كانت متبادلة من الأعلى إلى الأدنى ومن الأدنى إلى الأعلى.

£Y }

قال الإمام أحمد رحمة الله تعالى عليه عن محمد بن نوح الشاب: ما رأيتُ أحدًا على حداثة سنه وقدر علمه أقوم بأمر الله من محمد بن نوح ، إني لأرجو أنْ يكون قد خُتِم له بخير. وذلك لأنه لما أخذا معًا إلى المأمون في فتنة خلق القرآن مقيدين فهات محمد بن نوح في الطريق، فغسله الإمام أحمد رحمة الله تعالى عليه وكفنه وصلى عليه، وقال هذا الكلام في شأنه: إني لأرجو أنْ يكون قد خُتم له بخير.

قال لي ذات يوم: يا أبا عبد الله! الله.. الله.. إنك لست مثلي! أنت رجلٌ يُقتدى بك، قد مد الخلقُ أعناقهم إليك لِا يكون منك، فاتقِ الله، واثبت لأمر الله. قال: فهات، وفُكَّ قيدُه، وصليت عليه، ودفنته يرحمه الله.

اللَّهُمَّ ارحم موتانا، اللَّهُمَّ إنا نسألك صحبة الأخيار، ومرافقة الأبرار، وعيشة السعداء، وحياة الأتقياء، وميتة الشهداء، ومرافقة الأنبياء، إنك على كل شيء قدير، وبالإجابة جدير.



#### من أقوال الحكماء في الصحبة:

قال أحدُ السلف: الأخُ الصالحُ خيرٌ لك من نفسك، لأنَّ النفس أمارة بالسوء والأخ الصالح لا يأمر إلا بخير. ويقول الإمام الشافعي رحمة الله تعالى عليه: لولا القيام بالأسحار وصحبة الأخيار ما اخترتُ البقاءَ في هذه الدار.

ووعظ بعضُهم ابنه فقال له: إياك وإخوان السوء، فإنهم يخونون مَنْ رافقهم، ويُفْسِدون مَنْ صادقهم، وقربُهم أعدى من الجرب، ورفضُهم والبعدُ عنهم من استكال الأدب والدين، والمرءُ يُعْرف بقرينه، والإخوان اثنان فمحافظ عليك عند البلاء، وصديق لك في الرخاء، فاحفظ صديق البلية، وتجنب صديق العافية فإنه أعدى الأعداء.

#### الأصدقاء ثلاثم:

والأصدقاء ليسوا كلهم على درجة واحدة بل إنهم يختلفون، فبعضهم أنت بحاجة له دائمًا وهذا أخطرها وبعضهم تفرضه عليك طبيعة الحياة وإنْ كنتَ لا تريده، وبعضهم شر ووبال عليك وفي ذلك يقول العلامة ابن القيم

£ £ £

رحمة الله تعالى عليه: «الأصدقاء ثلاثة: أحدهم كالغذاء لا بد منه، والثاني كالدواء يُحتاج إليه في وقت دون وقت، والثالث كالداء لا يُحتاج إليه قط».

#### معايير اختيار الجليس:

فثمة صفات لا بد من توافرها في الصديق الذي تبحث عنه وتختاره لتكون صداقتك قائمة على أساس متين قوي ولتجني من خلالها ما ترجوه وتأمله ولتحقيق ذلك لا بد أن تضع أمامك دائمًا وأبدًا معيار الدين والتقوى والصلاح في اختيار الصديق فإنَّ النبي وَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُهُ عَلَى اللهُ عَلَى

يقول أميرُ المؤمنين أبو حفص عمر بن الخطاب ويشف على عليك بإخوان الصدق تعش في أكفانهم، فإنهم زينة في الرخاء وعدة في البلاء، وضع أمر أخيك على أحسنه حتى يجيئك ما يبغضك منه، واعتزل عدوك واحذر صديقك إلا الأمين، ولا أمين إلا مَنْ يُخشى الله، ولا تصحب الفاجر فتتعلم من

٤٥ ----

فجوره ولا تطلعه على سرك، واستشر في أمرك الذين يخشون الله تعالى.

## العاقلُ اللبيبُ خيرُ صديق:

الصديقُ العاقل اللبيب أمرٌ أساسي في اختيار الأصدقاء فإنه ينفعك بعقله ولا يضرك بتصرفاته ويفيدك عند المشورة وأخذ الرأى، واحذر كل الحذر من مصاحبة الأحمق المغفل فتجلب لنفسك كثيرًا من الأضرار والمصاعب وكيف تصاحب مَنْ لا يُفرق بين النافع والضار وليكن في صديقك الذي تختاره مع ما سبق حُسن خُلق يَنفعُك في وقت عُسْر ك ويواسيك بهاله ورأيه ومشورته ويقف معك في الملهات ويعفو عن الزلات ويملك نفسـه عند الغضب فكمْ مِن صديق في اليسر لا تحمله أخلاقهُ على مواساة أصدقائه ولاعلى إيثارهم وقت شدتهم وعسرهم وكم من صديق سريع الغضب والضيق يغلب غضبُه عقلَه ويقدم هو اه على غيره، وكم من صحبة و صداقة و مودة أفسدها شُوء الخلق وقبح الكلام وسوء التعبير وشدة الانفعال. واسمع لقول أمير المؤمنين أبي حفص عمر بن الخطاب ﴿ لِللَّهُ اللَّهُ لَا لَهُ فِي الدِّنيا لِما أحببتُ البقاء فيها، لو لا أنْ

أحمل أو أجهز جيشًا في سبيل الله، ولو لا مكابدة الليل، ولو لا مجالسة أقوام ينتقون أطايب الكلام كما ينتقى أطايب التمر.

### الجد والاجتهاد والهمت العاليت لا يمكن الاستغناء عنها:

ولا بد في الصديق الذي تختاره أنْ يكون جادًا سويًا ذا همة عالية مبتعدًا عن سفساف الأمور وصغائر الأعمال لا يمارس ما يكون سببًا للحكم عليه بالفسق أو قلة العقل والسفاهة والانحراف فإنَّ ذلك كله له أثر على سمعتك وقد تتأثر من طول صحبته ببعض أخلاقه وصفاته الذميمة.

#### صحبت الأشرار وأضرارها:

اعلموا إخواني الكرام وفقنا الله تعالى وإياكم إلى ما يحبه ويرضاه: إنَّ الله تعالى حذَّرنا من أهل السوء، قال: ﴿ وَإِذَا رَأَيْتَ اللَّذِينَ يَخُوضُواْ فِي حَدِيثٍ غَيْرِهِ ۚ وَإِذَا وَإِنَّا لَلْذِينَ يَخُوضُواْ فِي حَدِيثٍ غَيْرِهِ ۚ وَإِنَّا لَأَيْتِ اللَّذِينَ يَخُوضُواْ فِي حَدِيثٍ غَيْرِهِ ۚ وَإِنَّا يُنْسِينَكَ الشَّيْطِانُ فَلَا نَقَعُدُ بَعْدَ الذِّكَرَىٰ مَعَ الْقَوْمِ الظَّلِمِينَ ﴾. وإمَّا يُسِينَكَ الشَّيْطِانُ فَلَا نَقَعُدُ بَعْدَ الذِّكَرَىٰ مَعَ الْقَوْمِ الظَّلِمِينَ ﴾. [النَّعَالُ : ١٥]

يا من تُعاشِر صاحب سوء وأهل السوء! ﴿ فَلاَ نَقَعُدُ بَعْدَ الذَّكرى مع النَّالِمِينَ ﴾ لا تقعد بعد الذكرى مع

ξV)

أَهِلَ السَوء؛ فَإِنَّ الله تعالى نهاك عن ذلك: ﴿ فَلا نَقْعُدُ بَعُدَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّا اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

ولذلك كان جَمَانُهُ الْمَثَلَا وَالْمِيْلِ يستعيذ في دعائه من صاحب السوء كما قال صَلَّالِهُ الْمُعَلِينِ : «اللَّهُمَّ إني أعوذ بكَ مِنْ يوم السوء، ومِنْ ليلةِ السوء، ومِنْ ساعةِ السوء، ومِنْ صاحبِ السوء، ومِنْ جارِ السوء في دار المُقامة »(١).

لأنه ملازم؛ فإذا كان صاحب سوء فكيف يسلم من شره؟؟؟

«أعوذ بالله من صاحب السوء» قرين السوء الذي لا يمكن أنْ تأمنه على شيء، لا على عِرْض، ولا على مال، ولا على سر، لا يعينك على خير، ويزين المعصية، ويحث على الخبث.

<sup>(</sup>۱) أخرجه الطبراني في «الكبير» من حديث عقبة بن عامر رضي الله تعالى عنه، وحسنه الشيخ الألباني في «صحيح الجامع» (١/ ٢٧٨) حديث رقم [٢٢٩٩].

- £1

فلا خير في صحبة مَنْ إذا حدثك كذبك، وإذا ائتمنته خانك، وإذا ائتمنك الهمك، وإذا أنعمتَ عليه كفَرك، وإذا أنعم عليك مَنَّ عليك.

ينبغي أنْ يُخْتَبَر الناسُ قبل مؤاخاتهم وذلك عند الهوى إذا هوى، وعند العضب إذا غضِب، وعند الطمع إذا طمِع، ليُنظر ما حاله في هذه المواقف الثلاثة!

قال شيخُ الإسلام ابن تيمية رحمة الله تعالى عليه: الناسُ كأسر اب القَطا، مجبولون على تشبه بعضهم ببعض. ولا تقل: إنه لا يضرني، فالصاحب ساحب، والتشبه حاصل.

قلت: صدق وربِّ الكعبة، فإنَّ الطبع يَسرقُ من الطبع، وما أسرع أنْ يسيرَ الإنسانُ في الاتجاه الذي يهواه صاحبه، وللعدوى قانونها الذي يسري في الأخلاق كما يسري في الأجسام.

# قال البُستي محذرًا من مصاحبت الأشرار:

تجنب مجالس أهل الفساد

وقايض دنوك منهم ببعد

فقد يفسد المرء بعد الصلاح

فساد الأماكن والشريعدي

وقال الشاعر:

واختر قرينك واصطفيه

تضاخرًا فكلُّ قرين بالمقارَن يَقتدي

وقال آخر:

واختر من الأصحاب كل مرشد

إنَّ القرين بالقرين يقتدي

وصحبة الأشرار داءً وعمى

تزيد في القلب السقيم السقما

ورأى أحدُهم الشمعةَ وهي تحترق فقال:

مالي أرى الشمعَ يبكي من مَواقده

أمن حُرقةِ النار أم من فُرقة العسل؟

#### فأجاب مَنَ سمع الصوت قائلًا:

مَنْ لم تُجانسه احدر تجالسه

ما ضربالشمع إلا صحبة الفتل

#### أضرار جليس السوء:

فقد ذكرتُ فيها سبق الجليس الصالح وما له من فوائد على صاحبه، والأن حتى تكتمل الصورة أمام القراء الكرام نذكرُ الجليسَ السوء.

والجليس السوء مضرة على صاحبه من كل وجه وشؤم عليه في الدنيا والآخرة، ويتعذَّرُ تتبُّع كُلَّ ما يترتب على مجالسة أهل السوء من المفاسد والأضرار، ولعلَّ ذِكْرَ شيء منها يكفي في تحذير العاقل من هذه المجالسة، فمن أضراره:

انه قد يُشكِّكَ في معتقداتك الصحيحة ويصرفك عنها، كما قال سُبْحانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ فَأَقْبَلَ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضِ يَسَاءَ لُونَ
قَالَ قَآبِلُ مِّنْهُمْ إِنِّ كَانَ لِي قَرِينٌ ﴿ الْمَا يَقُولُ أَعِنَكَ لَمِنَ الْمُصَدِقِينَ ﴿ الْمَا وَخُلَامًا أَعِ نَالُمُ مِيثُونَ ﴾ [المَا قَالَ عَنْكَ لَمِنَ الْمُصَدِقِينَ ﴿ الْمَا عَنْكَ الْمُنَا وَكُنّا تُرَابًا وَعِظَمًا أَعِ نَالَمَدِينُونَ ﴾ [المَا قَالَ عَنْكَ مَد ٥٠-٥٥].

101

وتدبروا جيـدًا قصة وفاة أبي طالب على الكفر، وكيف كان جليسُ السوء سببًا في موته على تلك الحال، فقد أخرج الشيخان (البخاري ومسلم) عن المُسيَّب بن حزن والسينة قال: «لما حضرتْ أبا طالبِ الوفاةُ جاءه رسولُ الله صَلَالَهُ عَنَالُللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ فوجدَ عندَه أبا جهلِ بن هشام وعبدَ الله بن أبي أمية بن المُغيرة، فقال: أي عمِّ قُلْ لا إله إلا الله، كلمة أُحاجُّ لكَ بها عندَ الله، فقال أبو جهل وعبدُ الله بن أبي أمية: أترغبُ عن ملةِ عبدِ المطلب؟! فلم يزل رسول الله ضَلَاللهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ يَعِرضُها عليه، ويعودان لتلكَ المقالة، حتى قال أبو طالب آخر ما كلَّمَهُم: أنا على ملة عبد المُطلب، وأبى أن يقولَ لا إله إلا الله».

فانظر أخي المسلم - وفقني الله تعالى وإياك إلى حُسن الخاتمة - كيف صنع جُلساءُ السوءِ به، أضلاه في حياته، وما زالا به حتى أسلهاه إلى النار، أعاذنا الله تعالى وإياكم من سوء الخاتمة.

٢- أنَّ جليس السوء يدعو جليسه إلى مماثلته في الوقوع في المحرَّمات والمنكراتِ.

" ح أَنَّ المرء بطبيعته يتأثرُ بعاداتِ جليسهِ وأخلاقهِ وأعمالهِ وقد تقدم قوله ضَلَّاللَّهُ اللَّهُ اللهُ ال

فإذا كان الجليسُ سيئًا شريرًا تأثرَ به المرء واصطبغ بصبغته.

وقد قيل: «إياك ومجالسة الشرير فإنَّ طبعكَ يَسْرِقُ مِنْ طبعهِ وأنت لا تدرى».

٤ - أنَّ رؤيته تذكِّرُ بالمعصيةِ سواءٌ كانت ظاهرةً عليه أو خفيةً وكنتَ تعرفُ ذلك منه، فتخطر المعصيةُ في بالِ المرءِ بعدَ أَنْ كان غافلًا أو متشاغلًا عنها.

٥ - أنه يصلك بأناس سيئين يضرُّك الارتباطُ بهم وقد يكونون أشدَّ انحرافًا وفسادًا وشرًا من هذا الجليس.

٦- أنه يُخفي عنك عيوبك ويسترُها عنكَ ويُحسِّنُ لك خطاياك ويُخففُ وقعَ المعصيةِ في قلبكَ ويُموِّنُ عليك التقصيرَ في الطاعة .

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه.

٧- أنك تُحْرَمُ بسببه من مجالسةِ الصالحين وأهل الخير
لانهماكك معه في الشهوات والملذات، ويحذرك من مجالستهم
فيفوتك من الخير والصلاح بقدر بعدك عنهم .

٨- أنَّ الذي يُجالسُ أهلَ السوء يقارن أفعاله السيئة بأفعالهم فيستقل سيئاته بجنب سيئاتهم فيكون ذلك سببًا في زيادة طغيانه وانحراف وتقصيره في الأعمال الصالحة وعلى الأقل يصاب بالعُجْب بها هو عليه والعُجْبُ مرض مهلك، فجليس السوء مضرة على صاحبه من كل وجه وشؤم عليه في الدنيا والآخرة.

9 - إنَّ صُحبت ومؤاخات عُرضة للزوال عند وجود أدنى خلاف أو تغيير مصلحة، قال عبدُ الله بنُ المعتز رحمة الله تعالى عليه: "إخوانُ السوءِ يَنصَر فون عند النكبة ويُقبلون مع النعمة».

ولهذا قالوا: مَنْ ودَّك لأمر، ولَّى مع انقضائه.

- 0 2

وقال أبو الحسن التِّهاميُ:

شيئان يَنْقشِعان أول وهْلة

ظلُّ الشباب وصُحبةُ الأشرار

• ١- أنَّ مجالس أهل السوء لا تخلو من المحرمات والمعاصي كالغيبة والنميمة والكذب واللعن ونحو ذلك فربا يوافقهم جليسُهم فيها هم فيه أو ينكر عليهم لكن لا يفارق مجلسهم فيقع في الإثم.

١١ - أنها لو دامت مودتُهم في الدنيا فإنها سرعان ما
تنقشع في الدار الآخرة وتنقلب إلى عداوة وبغضاء قال تعالى:
الْأَخِلَاءُ يُوْمَ بِذِ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ عَدُوُّ إِلَّا ٱلْمُتَّقِينَ ﴾.

[الرُّخِرُفُ :٦٧]

وسبب تبدُّل تلك الخُلِّةِ والصداقة إلى عداوة هو ما أورثته هذه المُخَاللة والصداقة من التعاون على الإثم والعدوان.

١٢ - أنَّ غالب مجالس أهل الفسق لا يُذكرُ اللهُ تعالى فيها فتكون حسرة وندامة على أصحابها يوم القيامة، قال رسول الله صَلَّ اللهُ عَلَى الله عَلَى أَصِعابِها عَلَى أَصِعابُهُ اللهُ عَلَى أَصِعابُها عَلَى أَصِعابُهُ اللهُ عَلَى أَسْلَهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُهُ عَلَى اللهُ عَلَى الله

تعالى فيه، إلا قاموا عنْ مثل جيفة حمار، وكان ذلك المجلسُ عليهم حسرة يوم القيامة»(١).

١٣ - أنَّ في مجالستهم تضييعًا للوقت الذي سيحاسب العبد على التفريط فيه يوم القيامة .

١٤ - أنك به تُعرف ويُساءُ بـك الظن من أجل صُحبتك
له .

وبالجملة فمصاحبة الأشرار مضرة من جميع الوجوه على مَنْ صاحبهم وشرٌ على من خالطهم فكم هلك بسببهم أقوامٌ وكم قادوا أصحابهم إلى المهالك من حيث يشعرون ومن حيث لا يشعرون.

ولذلك قال أبو الأسود الدؤلي رحمة الله تعالى عليه: «ما خلق الله خلقًا أضرَّ من الصاحب السوء».

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود والحاكم من حديث أبي هريرة رضي الله تعالى عنه، وصححه الشيخ الألباني رحمة الله تعالى عليه في «صحيح الجامع» (١٠٠٢/٢) حديث رقم[٥٧٥٠].

----

فعلى العاقل الناصح لنفسه الذي يريد لها النجاة والسعادة في الدنيا والآخرة أنْ يتجنب مخالطة هؤلاء ويفر منهم غاية الفرار ولا يتهاون في ذلك.

فمَن الذي علم مدمني المخدرات المخدرات؟!

ومَن الذي جر الفحش إلى كثير من أهل الفحش؟!

ومَن الذي أعطى القصص الخليعة وروايات السوء المثيرة إلى من تأثر بها من الشباب؟!

مَن الذي جلب إليهم الأفلام الداعرة؟!

مَن الذي ضيعهم عن أهليهم؟!

مَن الـذي جعلهم يضيعون أماناتهم، وزوجاتهم، وأولادهم؟!

إنهم قرناء السوء، أثرهم واضح في الواقع، يضيّعون العمر، إنهم مَرَضٌ وهَمُّ، وغَمُّ وعجز.

أيها المسلم! يا عبد الله! قد تكون أنت من أهل الخير، ولكن في نفسك شيء من الهوى إلى الجلوس إلى بعض أهل السوء، فإياك.. إياك.. أن يأخذك إلى أي مكان؟! إنَّ صاحب الخير يأخذك إلى مسجد، أو حلقة علم، أو زيارة نافعة، أو عبادة وطاعة، أو قربة، أو يصحبك في حج أو عمرة. أمَّا ذلك فيأخذك إلى مكان دمَّر حياة كثير من الناس! فهل من توبة؟! وهل من عودة؟!

وأقل ما في صحبتهم: ضياعُ الأوقات.

فإذا لم يُوفَّق الإنسان بصاحب عقل راجح فكيف يكون العيش؟! وإذا كان الإنسان في مكان لم يجد فيه قرينًا صالحًا، قد يعيش في مجُمْع سكني، أو مكانِ ناءٍ لا يجد فيه صحبة صالحة، يُبْتلي العاملُ بعمال حوله من غير المسلمين، أو غير ذلك ممن يكونون معه، فربها لا يجد أحدًا من أهل الخير، فهاذا يفعل عند ذلك؟ قال العلماءُ: فالأُولى للرجل في هذه الحالة ألا يـزور إلا المقابـر، ولا يفاوض إلا الكتب، وليسـتعن بالله تعالى على التوفيق، ويجعل خلوته أنسًا بالله تعالى. إذا لم تجد أصحابًا فخالط كتب العلماء، وإذا لم تجد صالحًا تزوره فزر القبور. أيما الإخوة: كثيرٌ من الناس لا يغيرون العلاقات السيئة، لقيدَم العهد وجريان العادة، فهو لمَّا تعود على هذه المجموعة (الشلة - العصبة) لا يريد أنْ يفارقها، إنَّ هناك جاذبيةً، إنَّ سريان الوقت قد جعله متعلقًا بهم، فانتشال النفس من بينهم يحتاج إلى دين، ومجاهدةٍ، وإرادةٍ قويةٍ لا يُرْزَقُها إلا مَنْ أخلص

النية لله عَزَّوَجَلَّ من أجل الخلاص.

-\$ OA \$

أيها الأب: ساهم في توجيه ولدك إلى أهل الخير في الوقت المبكر، فإن الولد إذا كَبُر فَبَنَى علاقاته بنفسه، فإنه يصعب عليك جدًا أنْ تغيرها أنت، اختر له قبل أنْ يختار هو، فإذا رأيته مال إلى أهل الخير فشجّعه، وأيّده، وانصره، ووافقه على ما مال إليه، لأنه فيه صلاح دينه ودنياه.

وبعضُهم يقول للأخيار: أدفع لكم نقودًا وخذوا ابني. وبعضهم اعتبر بضياع الولد الأول، فلا يريد أنْ يضيع الثاني، والذي رأى تجاربَ غيره لا يحتاج أنْ يُجربها، إلا إذا كان ممن لا يعتر!!!

وهذه من مسئوليات الآباء في اختيار الصالحين لمرافقة أبنائهم منذ السن المبكرة، وأنْ يتعاون الجميعُ على أنْ يوجدوا بيئات صالحة، وإيجاد البيئة الصالحة مسئولية عظيمة، وصدقة جارية، فوالله ووالله وأيم الله وبالله وتالله (وهذه مِنْ أساليب القسم) إنَّ الذي يُوجِد (يُساعد على إيجادها) مجموعةً صالحة يعيش فيها ولده وولدُ غيره وولدُ جاره صدقةً جارية، تكون له في كل علم اكتسبوه، وخلق انتفعوا به.

قال حَنَّالِشَّ عَلَيْ اللهُ عَنَ الناسِ ناسًا مفاتيحُ للخير، مَغاليقُ مَنَ الناسِ ناسًا مفاتيحُ للخير، مَغاليقُ للشرِّ، وإنَّ من الناس ناسًا مفاتيحُ للشرِّ، مغاليقُ للخير، فطوبى لمن جعل اللهُ مفاتيحَ الخير على يديه، وويلٌ لمن جعلَ اللهُ مفاتيحَ الشرِ على يديه» (١).

وأخيرًا اعلموا وفقنا الله تعالى وإياكم إلى كل خير، وجنبنا وإياكم كُلَّ سوء وبلاء وشر، أنَّ قضية الصحبة قضية دين وليست دنيا فقط، وعلى هذا الأساس نتخير وننتقي

<sup>(</sup>١) أخرجه ابنُ ماجه من حديث أنس عليه ، وحسنه الشيخ الألباني رحمة الله تعالى عليه في «صحيح الجامع» (١/ ٤٤٢) حديث رقم [٢٢٢٣].

الأصحاب، ونرغب في الصداقات أو نزهدها، وتأملوا جيدًا قوله صَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ دين خليله فلينظر أحدكم من يخالل»(١).

وختامًا أقولُ: الزمْ أخي جلساءَ الخير وأهلَ الصلاح، ووطِّن نفسك على ذلك، واستفد من أخلاقهم وعلومهم ووطِّن نفسك على ذلك، واستفد من أخلاقهم والعهم وأعالهم واستنز بآرائهم وتوجيهاتهم، ولا أنسى أنْ أذكِّرك بالصبر على ما قد تجدُهُ من أذى أو تقصيرٍ من بعضهم بسبب استيلاء النقص عليه واختلاف الطبائع والسلوك، واجعل هذه الآية دومًا أمام ناظريك وأمرَّها على صفحات قلبك، وهي قوله تعالى: ﴿ وَاصبرُ نَفْسَكَ مَعَ اللَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِالْفَكَوْقِ وَالْعَبْقِي يُرِيدُونَ وَجْهَةً وَلَا تَعْدُ عَيْنَاكَ عَنْهُمْ تُرِيدُ زِينَة الْحَيَوْقِ الدُّنِيَّ الْكَهْفَ عَنْ أَعْفَلْنَا قَلْبَهُ وَلَا تَعْدُ عَيْنَاكَ عَنْهُمْ تُرِيدُ زِينَة وَلَا تَعْدُ عَيْنَاكَ عَنْهُمْ تُرِيدُ زِينَة الْحَيَوْقِ الدُّنِيَّ الْحَيْقِ اللَّهُ مَنْ أَعْفَلْنَا قَلْبَهُ وَكَلَا وَلَتَمْ هُونَهُ وَكَاكَ أَمُرُهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ ال

اللَّهُ مَّ إنا نسألك أنْ تجعلنا من الذين ينشغلون بذكرك، اللَّهُمَّ أعنا على ذكرك وشكرك وحسن عبادتك.

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه.

اللَّهُمَّ اجمع قلوبنا على طاعتك، ووفقنا للجلساء الصالحين الناصحين الخيِّرين الذين يأخذون بأيدينا إلى السعادة الدنيوية والأخروية، اللَّهُمَّ اجعلنا ممن يصاحب الأخياريا رب العالمين!

اللَّهُمَّ ارزقنا فعل الخيرات وترك المنكرات، واجعلنا مفاتيح للخير مغاليق للشر، اللَّهُمَّ لا تجعلنا من النادمين، اللَّهُمَّ لا تجعلنا من النادمين، اللَّهُمَّ لا تجعلنا من النادمين، واغفر لنا ذنوبنا أجمعين.

اللَّهُ مَّ انصرنا على أعداء الدين، اللَّهُ مَّ عجِّل فرج المسلمين.

اللَّهُمَّ إِنَّا نسألك أَنْ تهلك الكفرة الذين يعادون رسلك وأولياءك ويكذبون وحيك يا رب العالمين! اللَّهُمَّ أنزل بهم بأسك وعذابك الذي لا يُردُ عن القوم المجرمين، ونجنا برحتك يا أرحم الراحمن!

نسألُ الله جلَّ في علاه أنْ يعلمنا ما ينفعنا وينفعنا بما علمنا وأنْ يجعل جميع أعمالنا خالصةً لوجهه الكريم، كما نسأله سبحانه أنْ يجعلنا من المتحابين والمتزاورين فيه.

إنه ولي ذلك والقادر عليه.

وصلى الله وسلم على نبينا محمدٍ وعلى آلهِ وصحبهِ أجمعين.

سبحان ربك رب العزة عما يصفون، وسلامٌ على المرسلين، والحمدُ لله رب العالمين..

كتبه

راجي عفو ربه الغفور

أبو محمد/

خالد بن محمد البحر جاسور الإسكندرية - برج العرب الجديدة يوم الاثنين ١٤ من ذي القعدة ١٤٣٠ هـ -الموافق ٢ من نوفمبر ٢٠٠٩ م



# المحتويانين

| ۸  | الفرق بين الصاحب والصديق   |
|----|----------------------------|
| ۲٦ | مميزات الجليس الصالح       |
| ۲٧ | وصيــــــــة               |
| ٣٠ | فوائد صحبة الصالحين        |
| ٤٠ | اختيار الصاحب              |
| ٤٣ | من أقوال الحكماء في الصحبة |
| ٤٣ | الأصدقاء ثلاثة             |
| ξξ | معايير اختيار الجليس       |
| ٤٥ | العاقلُ اللبيبُ خيرُ صديقِ |
| ٤٦ | صحبة الأشرار وأضرارُها     |
| ٥٠ | أضرار جليس السوء           |
| ٦٣ | المحتوياتا                 |

